
266

УДК 394
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/266-282
Научная статья

© Г. М. Хожаниязова

ЗНАЧЕНИЕ ВЗАИМОПОМОЩИ В СВАДЕБНЫХ ТРАДИЦИЯХ 
КАРАКАЛПАКОВ (НА ПРИМЕРЕ ДОСВАДЕБНЫХ ОБРЯДОВ)

Статья посвящена анализу предсвадебных традиций каракалпаков, связанных 
с взаимопомощью, которую оказывают друзья и родственники. В культуре ка-
ракалпаков оказание взаимной помощи при проведении крупных семейных меро-
приятий играет важную роль. Институт взаимопомощи, сформировавшийся 
в социальных структурах, со временем превратился в устойчивую традицию. 
Подобная традиция существует у многих народов и имеет свою специфику и 
различные названия. В культуре каракалпаков она называется «көмек». Ком-
плексное исследование особенностей взаимопомощи в предсвадебных обрядах 
каракалпаков в современных условиях показывает, что эти традиции в совре-
менных условиях подверглись изменениям и модернизации. В ходе сбора полевых 
данных в различных районах Каракалпакстана была произведена фиксация и 
сопоставительный анализ форм «көмек» в предсвадебных обрядах. Все нижеиз-
ложенные выводы подтверждаются полевыми материалами автора, которые 
послужили основой для проведенного исследования. Источники исследования 
включают данные, собранные в период с 2021 по 2024 годы, что позволяет обе-
спечить актуальность и достоверность полученных результатов. Сбор дан-
ных осуществлялся практически во всех районах Каракалпакстана, что свиде-
тельствует о широком охвате и разнообразии исследуемых объектов. Однако 
наиболее полные и детализированные данные были получены в следующих рай-
онах: Чимбайском, Караузякском, Кегейлийском, Канлыкольском, Кунградском, 
Муйнакском, Нукусском, Шуманайском, Турткульском, Элликкалинском. Ана-
лиз полученных сведений позволяет выявить особенности традиции “көмек” 
в зависимости от района проведения свадьбы. На традиции взаимопомощи 
значительное влияние оказывает социально-экономическое развитие района. 
Например, в городских условиях оказание взаимопомощи может иметь более 
формальный характер и заключаться в финансовой поддержке, в то время как 
в сельских районах оно чаще более традиционно и включает практическую по-
мощь. В рамках данного исследования предсвадебная взаимопомощь классифи-
цируется по роли, которую она выполняет в досвадебных мероприятиях: это 
традиции “немеурин”, “жабыў”, “орамал салыу”, “он болсын” и другая по-
мощь, оказываемая родственниками и друзьями.
Ключевые слова: каракалпаки, свадьба, проводы невесты, взаимопомощь, 
традиция “немеўрин”, традиция “жабыў”, традиция “он болсын”

Хожаниязова Гулшана Муратбаевна  — доктор философии по историческом наукам (Ph. 
D.), Университет инновационных технологий (Узбекистан, 230100 Каракалпакстан, Ход-
жейлийский р-н, ул. Тахиаташ, 28). Эл. почта: gulshanx@internet.ru ORCID ID: https://orcid.
org/0009-0006-0732-507X



267Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

Ссылка при цитировании: Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи 
в свадебных традициях каракалпаков (на примере досвадебных обрядов) // 
Вестник антропологии. 2025. № 4. С. 266–282.

UDC: 394
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/266-282
Original article

© Gulshana Khojaniyazova

THE MUTUAL ASSISTANCE IN THE WEDDING TRADITIONS 
OF THE KARAKALPAK (THE EXAMPLE OF PRE-WEDDING 

CEREMONIES)

This article analyzes pre-wedding traditions among the Karakalpaks involving mu-
tual assistance from friends and relatives. In Karakalpak culture, providing mutual 
assistance in organizing large family events is crucial. Over time, the institution of 
mutual aid, which formed within social structures, has evolved into a stable tradi-
tion. Similar traditions exist among many peoples and are known by various names. 
In Karakalpak culture, it is called “kómek.” A comprehensive study of mutual as-
sistance traditions in modern Karakalpak pre-wedding rituals reveals that they 
have changed and modernized. During field data collection in various districts of 
Karakalpakstan, the forms of kómek in pre-wedding rituals were documented and 
analyzed comparatively. The author’s field materials support all the aforementioned 
conclusions and serve as the foundation for this research. This study draws on data 
collected from 2021 to 2024 to ensure the reliability of the results. Data were col-
lected in nearly all districts of Karakalpakstan, indicating the broad scope and di-
versity of the phenomena studied. The most comprehensive and detailed data were 
obtained in the following districts: Chimbay, Karauzak, Kegeyli, Kanlykol, Kun-
grad, Muynak, Nukus, Shumanay, Turtkul, and Ellikkala. Analysis of the collected 
data reveals how the kómek tradition depends on the region. The socioeconomic 
development of a district significantly influences the mutual assistance traditions. 
For instance, in urban areas, mutual assistance tends to be more formal and related 
to financial support, while in rural areas, it tends to be more traditional and involve 
practical help. Within this study, pre-wedding mutual assistance can be classified 
according to its role. Examples include the traditions of “nemeurin”, “zhabıw”, 
“oramal salıw”, and “on bolsı” during pre-wedding events, as well as the assis-
tance provided by relatives and friends.
Keywords: Karakalpaks, wedding, seeing off the bride, mutual assistance, the tra-
dition of “nemeurin”, the tradition of “zhabıw”, the tradition of “oramal saliw” 
Author Info: Khojaniyazova, Gulshana M.    —  Doctor of Philosophy in 
Historical Sciences (Ph.D.), University of Innovation Technologies (Uzbekistan, 
230100 Karakalpakstan, Khojeyli district, Takhiatash street, 28). E-mail: gulshanx@
internet.ru  ORCID ID: https://orcid.org/0009-0006-0732-507X 	
For citation: Khojaniyazova, G. M. 2025. The Mutual Assistance in the Wedding 
Traditions of the Karakalpak (the Example of Pre-Wedding Ceremonies). Herald of 
Anthropology (Vestnik Antropologii) 4: 266–282.

mailto:gulshanx@internet.ru
mailto:gulshanx@internet.ru
https://orcid.org/0009-0006-0732-507X


Вестник антропологии, 2025. № 4268

В среднеазиатских культурах традиции взаимопомощи играют важную роль в 
различных сферах, включая семейные отношения и общественную жизнь. Особен-
но они сильны в сельской местности, где люди живут в более тесном контакте друг 
с другом. Взаимопомощь может проявляться в различных формах, включая физи-
ческую помощь во время сельскохозяйственных и ирригационных работ, а также 
финансовую и моральную поддержку в обрядовых практиках. Такие виды помощи 
со временем стали частью нормативной культуры народа. Традиция взаимопомо-
щи у каракалпаков называется “көмек”. Она сформировалась как универсальный 
принцип социальной солидарности, необходимый для выживания и поддержания 
благополучия. Подобные обычаи существуют у многих других народов и продол-
жают оставаться популярными в условиях современности. У ближайших соседей 
каракалпаков — узбеков, взаимопомощь называется “хашар”, у туркмен — “ювар”, 
у казахов — “көмек”, “асар”, “жылу”, “белкотерер” и так далее. 

Актуальность исследования традиции взаимопомощи в настоящее время обу-
словлена ее значимостью для народов Центральной Азии. Несмотря на изменения 
в социально-экономической сфере и развитие современных технологий, традиции 
взаимопомощи остаются важным аспектом жизни многих людей в этом регионе. 
Традиции взаимопомощи нашли отражение в ряде работ, посвящённых культуре 
среднеазиатских народов: узбеков (Шаниязов 2011: 99, Исмаилов 1983: 24), кирги-
зов (Кокомбаев 2013: 117, Жапаров и др. 2016: 124–134, Наумова 2023: 42–62), ка-
захов (Абжан, Абылханов 2014: 54–58), туркмен (Оразов 1985: 133, Демидов 2016: 
215–239), таджиков (Андреев 1949: 3–19) и других народов. Такие исследования мо-
гут помочь лучше понять роль взаимопомощи в жизни общества и развивать соот-
ветствующие стратегии и политики.

Система отношений взаимопомощи в каракалпакской этнографии затрагивается 
в работах ряда исследователей, среди которых хотелось бы отметить книгу Х. Есбер-
генова, Т. Атамуратова (Есбергенов, Атамуратов: 1975), где приводятся сведения 
о брачном возрасте, обрядах, связанных с выбором дня свадьбы, бракосочетании, 
сватовстве, обмене дарами и других народных традициях. В другой работе Х. Есбер-
генова (Есбергенов 1983: 60–65) освещены такие вопросы, как извещение о пред-
стоящей свадьбе, встреча и размещение гостей по домам соседей, их обслуживание, 
участие женщин–соседок в выпечке хлеба, баўырсак (кусочки жареного теста), муж-
чин — в подготовке к закланию скота, разделке мяса для приготовления свадебных 
угощений и другие виды взаимопомощи. 

Отдельные аспекты взаимопомощи у каракалпаков затронуты в исследовании 
М. Давлетиярова. В частности, он раскрывает социальную сущность традиции 
«көмек», проблемы организации свадеб и других мероприятий, а также взаимоот-
ношения между соседями (Давлетияров 2019: 97). Несмотря на то, что в исследо-
вании взаимопомощь рассматривается как один из социальных институтов, автор 
не стремится произвести глубокий анализ его роли в общественной жизни народа, 
ограничившись поверхностным сопоставлением.  

Цель данной статьи заключается в систематизированном изучении форм взаи-
мопомощи, которые оказываются родственниками, друзьями в досвадебных тради-
циях каракалпаков, а также в выявлении новых модернизированных видов взаимо-
помощи, возникших в условиях современности. Ранее проблема взаимопомощи у 
каракалпаков не была предметом специального исследования, поэтому ее изучение 



269Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

и передача опыта будущим поколениям являются актуальными задачами. Виды вза-
имопомощи, бытующие на сегодняшний день у каракалпаков, рассматриваются на 
примере Муйнакского, Кунградского, Шуманайского, Канлыкульского, Ходжейлий-
ского, Амударьинского, Кегейлийского и Караузякского районов Каракалпакстана. 
Исследование данной проблемы в районном разрезе позволило выявить особенно-
сти, присущие каждому из них.

Эти районы были выбраны не случайно; они представляют собой различные со-
циально-экономические и культурные контексты, что позволяет глубже понять тра-
диции взаимопомощи в каракалпакском обществе. Полевые исследования включали 
как качественные, так и количественные методы, что обеспечивало комплексный 
подход к анализу собранных данных.

Свадебная обрядность каракалпаков представляет собой сложный комплекс ри-
туалов, традиций и обычаев, который начинается задолго до самой свадьбы и про-
должается еще некоторое время после нее. Она включает в себя такие виды, как:  
“үйлениў тойы” (собственно свадьба, свадьба, проводимая в доме жениха), “қыз 
узатыў тойы” (проводы невесты), “сүннет тойы” (празднования по случаю об-
резания), “юбилей тойы” (юбилейные торжества), “жай той” (празднование по 
случаю новоселья). Все эти мероприятия сопровождаются приглашением большого 
количества гостей, проходят душевно и весело с участием бақсы1, музыкантов, со-
провождаются играми и шутками. 

Свадьба в свою очередь также состоит из нескольких этапов, каждый из которых 
сопровождается определёнными ритуалами, требующими значительных материальных 
затрат. На современном этапе у каракалпаков существует две формы заключения брака:

1.	 Брак путем похищения “алып қашыў”, когда молодые люди заключают брак 
путем похищения невесты на основе взаимной договоренности. Чаще всего 
этой формой заключения брака пользуются молодые люди из малообеспе-
ченных семей, так как такой способ бракосочетания менее затратный. До 
основной свадьбы, проводится обряд “келиншекке шашыў”, который осу-
ществляется в день приезда похищенной невесты в дом жениха. Количество 
приглашенных на это торжество составляет от  40 до 80 человек. Этим меро-
приятием семья жениха оповещает родственников о его женитьбе.   

2.	 Брак путем сватовства — узатып алыў.  Свадьба посредством сватовства яв-
ляется одной из давних и традиционных форм заключения брака у каракалпа-
ков. Она также состоит из множества этапов, на которых мы не будет останав-
ливаться, ввиду освещенности в специальной литературе. В последнее время 
на его обрядность и обычаи оказывают влияние традиции присущие другим 
народам, в частности, узбекам.  Одним из таких нововведений стал себет2. 

Сама свадьба, как в городской среде, так и в сельской, состоит из двух этапов: 
“бет ашар тойы” (открытие лица) и “жаслар тойы” (молодежная свадьба). В не-
которых сельских местностях свадьба может продолжаться два дня. В первый день 
проводят “бет ашар тойы”, а во второй день — “жаслар тойы”, после которых 
устраиваются различные спортивные состязания, такие как “ат шабар” (конские 
скачки), “қошқар урыстырмақ” (бои баранов), “қораз төбелестириў” (петушиные 

1 Бақсы — народное песенное искусство. 
2 Себет — корзина, плетеная из ивовых прутьев, используется исключительно для подношения 

даров (главным образом фруктов и сладостей) при тожественных мероприятиях.



Вестник антропологии, 2025. № 4270

бои), “палўанлар гүреси” (состязания борцов), “арқан тартыспақ” (перетягивание 
каната), “ылақ ойын” (козлодрание) и так далее. Каждое из этих мероприятий со-
провождается вручением подарков для победителей, например, за 1-е место — конь, 
за 2-е место — денежное вознаграждение, за 3-е место — ковер и т. д. 

Современная свадебная обрядность каракалпаков требует значительных финан-
совых затрат, что стало причиной появления новых форм взаимопомощи.

Свадьба путём сватовства является распространённой практикой в городской 
среде и среди зажиточных семей. В настоящее время стало принято проводить не-
официальное соревнование между семьями жениха и невесты, чтобы определить, 
кто из них может устроить более роскошную свадьбу. Родственники невесты стре-
мятся произвести впечатление, предоставляя приданое, которое может включать в 
себя несколько видов сезонной одежды и обуви, а также предметы быта, мебель и 
бытовую технику. При комплектовании приданого они часто обращаются за помо-
щью к родственникам и близким. Возвратность является обязательным условием 
этого вида помощи, и одаряемый должен будет возместить ее в будущем при прове-
дении свадьбы родственников дарителя. В день, когда жених забирает засватанную 
девушку, устраивается пышное торжество с участием музыкантов и певцов, которые 
исполняют традиционные народные песни, такие как “ҳəўжар” и “қыз сыңсыўы”. 

В семье жениха расходы на свадьбу начинаются с отправления сватов в дом не-
весты, что называется “саўшылық”. Эти затраты включают в себя выплату калыма, 
проведение самой свадьбы, подарки для сватов и др. 

Жизнь каракалпакской женщины характеризуется большим количеством даро-
обменных практик. Наиболее распространенными видами даров являются отрезы 
ткани, платки и мужской шапан. Отрезы и платки выполняют двойственную функ-
цию — выступают в качестве дара, а также в качестве элемента взаимопомощи. Го-
сти приносят с собой в подарок дорогие отрезы тканей, а в ответ получают более де-
шевый кусок ткани или платок. В данном случае ответный дар означает пожелание 
дарящему в ближайшей перспективе радостных событий в семье. Дары, преподно-
симые близкими родственниками, не подлежат возврату. Все предметы, подаренные 
ими, воспринимаются в качестве безвозмездной взаимопомощи. Подарки, которые 
поступили во время свадьбы — отрезы, платки, шапан, используются для одарива-
ния сватов сарпайлаў. 

Традиции взаимопомощи включают в себя процессы взаимного обмена дарами, 
что является одним из их основополагающих принципов. Исследователь Синтия Вер-
нер отмечает, что теории социального обмена могут помочь понять взаимный обмен 
подарками, любезностями и гостеприимством. Согласно этим теориям, получатель 
обязан вернуть деньги своему благодетелю, но условия этого возврата не определе-
ны заранее (Werner 2014: 601). В случае свадебных мероприятий у каракалпаков, по-
мощь, которую оказывают родственники, друзья и соседи, должна быть возмещена 
через определенное время. Теория дарообмена, как считают исследователи, помогает 
понять социальность человека, механизмы формирования социальной сплоченности 
и устройства общности, основанной на единении людей (Ларкина, Юдин 2015: 8).

У каракалпакского народа обе формы бракосочетания, как правило, сопровожда-
ются приглашением значительного количества гостей, которые должны быть приня-
ты в соответствии с установившимися нормами этикета и традиций. Во время прове-
дения үлкен той, количество гостей может достигать нескольких сотен и даже более, 



271Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

в зависимости от социальных связей и круга общения хозяев мероприятия. В день 
свадьбы хозяева часто обращаются за помощью к соседям, чтобы принять гостей и 
разместить их в их домах, а также приготовить угощения. В городе предпочтение 
отдаётся проведению мероприятий в ресторанах, однако это сопряжено с огромными 
расходами для организующей торжество семьи. Проблема расходов на ритуальные 
мероприятия является актуальной и становилась объектом ряда исследователей Цен-
тральной Азии. Так, С. Н. Абашин обращается к вопросу о «рациональности/ирра-
циональности» расходов на ритуальные мероприятия и анализирует их в контексте 
культурных и социальных особенностей региона (Абашин 1999: 87–107). В другой 
работе ученый затрагиваются вопросы взаимных социальных обязательств в махал-
лях у таджиков (Абашин 2014: 60–76). Е. И. Ларина анализирует, как национальное 
самосознание формируется в контексте традиционных социальных институтов, та-
ких как семья, род, община, и как эти институты влияют на политические процессы и 
национальную идентичность в регионе (Ларина 2012: 66–90; Ларина 2022: 145–165). 
Призывы ограничить «нерациональные» траты звучали из уст самых разных тече-
ний и слоёв среднеазиатского общества, включая теологов и просветителей. Споры 
о непомерных расходах продолжаются и в современном центральноазиатском соци-
уме. В отдельных из них делаются попытки регулирования расходов на проведение 
семейных торжеств на уровне правительственных решений: так, например, в Таджи-
кистане в 2007 г. принят Закон «Об упорядочении традиций, торжеств т обрядов в Ре-
спублике Таджикистан» Закон Таджикистан 2007), в Республике Кыргызстан — Указ 
Президента Кыргызской Республики «О мерах по упорядочению семейных торжеств 
и поминальных обрядов в Кыргызской Республике» (Указ Кыргызстан 2022).

Предпринимаются определенные меры и со стороны правительства Узбекиста-
на. В частности, разработано совместное постановление Кенгаша законодательной 
палаты Олий Мажлиса Республики Узбекистан и Кенгаша Сената Олий Мажлиса 
Республики Узбекистан «О дальнейшем совершенствовании системы регулирова-
ния свадеб, семейных торжеств, торжеств и церемоний» (Совместное постановле-
ние 2019), где отмечается, что в последние годы в проведении свадеб, семейных 
торжеств, фестивалей и обрядов, отражающих давние ценности и традиции нашего 
народа стали очевидны такие пороки, как честолюбие, показуха, игнорирование со-
циального положения других, расточительность, игнорирование обычаев и тради-
ций нашего народа. В целях устранения подобных негативных пороков были соз-
даны комиссии по регулированию свадеб, семейных торжеств. Однако несмотря на 
принятые меры, все еще остаются отдельные проблемы и недостатки.

Подобные отклонения от традиционных норм и ценностей продолжают оказы-
вать негативное влияние на отдельные семьи. В связи с этим, требуется прекраще-
ние подобных практик, повышение уровня социально-духовной среды в семьях, 
формирование у молодежи культуры бережливости и упорядочение свадеб и семей-
ных мероприятий. Это является необходимостью в настоящее время.

Традиционная структура обычаев “немеўрин”, “жабыў”, 
“орамал салыў”, “он болсын”

В рамках нашего исследования, мы рассмотрим обычаи взаимопомощи, кото-
рые существуют при проведении современной каракалпакской свадьбы, разбив их 



Вестник антропологии, 2025. № 4272

на следующие виды: традиции “немеўрин”, “жабыў”, “орамал салыў”, “он бол-
сын” — помощь в досвадебных мероприятиях; помощь, оказываемая родственника-
ми и друзьями. Эти виды взаимопомощи будут рассмотрены на примере нескольких 
районов, где можно проследить их локальные особенности. 

Традиция “немеўрин” у каракалпаков. Одной из наиболее ранних и устоявших-
ся традиций взаимопомощи у каракалпаков является практика, известная как “не-
меўрин”. Данная форма помощи запрашивается в двух основных случаях: во-пер-
вых, при женитьбе сына: в процессе подготовки к свадьбе у родственников просят 
«немеўрин» для покрытия необходимых расходов; во-вторых, при строительстве 
или переезде в новый дом: молодая семья обращается за «немеўрин» для приобрете-
ния необходимых вещей и материалов.

При строительстве дома, помощь, как правило, запрашивается у ближайших род-
ственников для приобретения балок перекрытия крыши. Такие предметы не могли 
быть запрошены в долг, поэтому в этих случаях использовалась фраза “немеўрин 
сорап келдим” (“пришел просить немеўрин”). Это связано с тем, что молодая семья, 
находясь на начальном этапе своего существования, не имела возможности вернуть 
долг. Таким образом, “немеўрин” представляет собой безвозмездную помощь, а не 
долговое обязательство. Данная форма взаимопомощи хорошо сохранилась среди 
населения и, как правило, информация о том, какие предметы были предоставлены в 
качестве “немеўрин”, оставалось в секрете. Как вспоминает информант К. Баубеков:

«Я родился в 1947 году. Когда мы женили младшего дядю в 1958 году, я пом-
ню, что родители просили у близких родственников «немеўрин» (ПМА 8: 
Баўбекова).
Другой информант, А. Косбармакова, отмечает: 

«В 1980 году, когда я вышла замуж и мы жили в доме моего мужа, старшая зо-
ловка, вышедшая замуж в далекую местность, пришла в гости. Свекор сказал 
моему мужу, что сестра строит новый дом, и для покрытия его крыши не хва-
тает материала, и что она пришла просить помощи. В результате было решено 
продать одного теленка, а вырученные деньги передать ей для приобретения 
необходимого материала» (ПМА 5: Косбармақова).
Взаимопомощь, проявляемая в рамках традиции “немеўрин” у каракалпаков, 

заключается в просьбах о предоставлении необходимых предметов, при этом те, к 
кому обращаются за помощью, стараются оказать содействие в пределах своих воз-
можностей. Информант З. Сейтмуратов подчеркивает:

«В 1950–1960 годы использование взаимопомощи «немеўрин» было частым 
явлением. Я женился в 1959 году, и моя мать просила «немеўрин» у более 
состоятельных родственников. Все, что было получено посредством «не-
меўрин», было направлено на оплату калыма невесты, а также на организа-
цию самой свадьбы» (ПМА 6: Сейтмуратов).
В толковом словаре каракалпакского языка “немеўрин” (Қаракалпақ тилиниң 

1988: 356) определяется как предметы, предоставляемые женящемуся юноше или 
выходящей замуж девушке. Согласно сведениям информантов, “немеўрин” пред-
ставляет собой просьбу о помощи в получении необходимых вещей, которая адресу-
ется состоятельным семьям, а также тем, кто, как правило, не откажет в удовлетво-
рении данной просьбы.



273Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

Традиция взаимопомощи “немеўрин” также имела место у казахов, о чем упоми-
нает казахский исследователь Х. А. Аргынбаев (Аргынбаев 1973: 47) в своих рабо-
тах. Как отмечает информант Г. Есемуратова: 

«Немеўрин — это предметы, которые предоставляются в качестве помощи 
для сбора приданого для сосватанной девушки или для поддержки молодой 
семьи» (ПМА 7: Есемуратова). 
Однако следует отметить, что эта традиция на сегодняшний день практически не ис-

пользуется. Согласно полевым исследованиям, традиция “немеўрин” у каракалпаков и 
её функции, выполняемые в качестве взаимопомощи, могут быть объяснены лишь ин-
формантами старше 65 лет. Информанты младшего возраста, как правило, не знакомы с 
этой традицией, что свидетельствует о её угасании в современном обществе.

Информант Ш. Алламуратова (ПМА 7: Алламуратова) предоставляет следующие 
сведения о термине “немеўрин”: это слово обозначает «внимание» или «чистосер-
дечный порыв». В языке часто встречаются словосочетания, такие как «сениӊ не-
меўриниӊе қарағанда» (учитывая твою взаимопомощь) и «немеўрин билдирди» (ока-
зал взаимопомощь). Эти выражения можно найти в произведениях поэта Тажетдина 
Сейтжанова (Сейтжанов 1992: 58), адресованных его наставнику. Например, в сти-
хотворении, посвященном Байнияз ага, поэт использует следующие строки:

Посвящается Байнияз ага
(немеўрин к 60-летию)
Произношу для тебя, учитель “Әлҳаббиз”,
Ты как неиссякаемый источник,
Цветы тобой, ты цветами желан,
Словно волшебные строки расставляешь.

В посвящении, упомянутом выше, можно наблюдать, что взаимопомощь “не-
меўрин” среди населения имеет не только материальное, но и духовное выражение, 
выступая как источник духовной энергии. Добрые слова и положительные отзывы 
также могут рассматриваться как форма дара. 

Согласно нашему исследованию, в период с 1975 по 1980 гг. традиция “немеўрин” 
среди населения практически прекратилась. Основной причиной исчезновения этой 
традиции стало улучшение социально-экономического положения населения и, как 
следствие, улучшение качества жизни. 

В ходе исследования мы также обратили внимание на этимологию слова “не-
меўрин”. Полученные данные свидетельствуют о том, что это слово вышло из упо-
требления и стало устаревшим. В современности традиция “немеўрин” среди на-
селения приобрела новый формат: в частности, молодым семьям или девушкам, 
выходящим замуж, теперь дарятся предметы быта, что отражает изменение в куль-
турных практиках и социальных отношениях.

Традиция «жабыў» у каракалпаков. “Жабыў»1 — это традиционная форма взаи-
мопомощи, которую оказывают семье, устраивающей свадьбу, родственники, соседи 
и близкие друзья, объединившись для покрытия определенной части расходов, ко-
торые могут быть затруднительны для самих организаторов мероприятия. Название 

1 Жабыў на сегодняшний день сформировался как одна из форм взаимопомощи в Кунградском 
Шуманайском районах Каракалпакстана, является одним из наиболее развитых досвадебных 
обрядов. Основные участники — женщины.



Вестник антропологии, 2025. № 4274

происходит от каракалпакского слова “жабыў”, что означает “покрывать”. Обычай 
“жабыў” сохраняется в культуре населения республики Каракалпакстан на протя-
жении многих столетий. Эта традиция имеет распространение не во всех районах 
республики, а лишь в Кунградском и Шуманайском районах, где была заимствована 
у узбекского населения. Это подтверждается словами респондента:

 «Традиция “жабыўға айтыў” была заимствована из повседневной жизни уз-
бекского аула. Эта традиция стала особенно привлекательной и полезной при 
проведении свадебных мероприятий и получила широкое распространение 
среди каракалпакского населения, особенно начиная с 2000 года» (ПМА 2: 
Жиемуратова). 
Ранее в этом виде взаимопомощи участвовали только близкие родственники, но 

начиная с 2000-х годов стали звать соседей и друзей. По нашему мнению, это связа-
но с усилением экологического кризиса, вызванного усыханием Аральского моря, и 
острой нехваткой воды в 2000–2004 гг. на территории республики Каракалпакстан. 
Засуха привела к увеличению безработицы в условиях преимущественно аграрной 
республики и, как следствие, ухудшению благосостояния населения. Это способство-
вало усилению традиции взаимопомощи “жабыў”, чтобы помочь семьям, которые 
испытывали трудности в связи с финансовыми затратами на свадебные мероприятия.

 В первой половине XX в. на “жабыў” в качестве помощи семье, устраивающей 
свадьбу, приносили дән1 (пшеницу, сорго). В этот период еще были сильны товаро-
обменные отношения и зерно служило эквивалентом денег. Позже, появление новых 
видов текстиля повлияло на то, что именно они стали одними из популярных «по-
дарков» в традиции взаимопомощи. Как вспоминает Тлеубаева Калбийке:

«Начиная с 1960–1970-годов, вместе с входящими в моду новыми видами 
текстиля, стало традицией приносить в качестве помощи платки. В эти годы 
появились такие виды тканей, как “гагарин таўар”, “шайы”, “намазшам”, а 
также “бояма шапан”2, который преподносился мужчинам — сватам в каче-
стве сарпай3 во время жабыў (ПМА 1: Тилеўбаева). 
Основными участниками традиционной формы взаимопомощи “жабыў” в на-

званных районах являются женщины. Помощь направлена на оказание содействия в 
подготовительных этапах к свадьбе, и не решает вопросов, связанных с проведени-
ем самой свадьбы. Благодаря этому обряду, семья жениха производит сбор предме-
тов, предназначенных для определенных этапов свадьбы: сбор калыма для невесты, 
отрезов, используемых в различных обрядах, платков, необходимых для одаривания 
гостей. Накануне проведения “жабыў”, в специально отведенном соседском доме го-
товятся к приему гостей, накрывались столы, готовят угощения: хлеб, баўырсақ, горя-
чие блюда. Все это проводится при непосредственной помощи соседок. По окончании 

1 Дән — зерно, так как в этот период экономическое положение населения было тяжелым, населе-
ние выживало только благодаря сельскохозяйственной продукции.

2 Ткань, называемая бояма шапан напоминает современную бязевую ткань, но в отличие от бязи 
нити плетения у нее толще. Ткань окрашивалась вручную, использовалась, в основном в каче-
стве подарка (саўғалық, сарпайлық) для мужчин. Эта ткань шла на пошив мужских шапан. В 
народе она получила распространение под названием бояма шапан (крашенный шапан).

3 Сарпай — обмен дара у каракалпаков по какому-либо случаю. В основном термин используют 
для обозначения даров, полученных при свадьбе, взаимном приглашении сватов. В его состав 
входят отрез для женщин, платок, кофта, для мужчин — шапан, костюм, мужская рубашка.



275Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

обеда, приносят специальную тетрадь, где фиксируют имя и предметы дара или день-
ги, принесенные дарителем. Запись в тетради выглядит следующим образом: 

1.	 Жадра (сноха мақсым аға) — 2 мужских костюма, 4 хороших отреза, 1мил-
лион сум.

2.	 Насиба (сноха Муртаза аға) — 2 мужских костюма (средних), 2 хороших от-
реза, 500 тыс. сум.

3.	 Минайхан апа (сестра) — 4 мужских костюма, 6 хороших отрезов, 1 миллион сум.

Эта тетрадь используется в будущем при приглашении на другие “жабыў” в ка-
честве “шпаргалки”. Хозяин тетради должен вернуть полученные дары в том же объ-
еме, когда у одного из участников “жабыў” будет проводиться крупное мероприя-
тие. Данная форма взаимопомощи используется для поддержания взаимоотношений 
между участниками и членами сообщества. Существует негласное правило приносить 
на “жабыў” парное количество предметов. После того, как все дары зафиксированы, 
участники “жабыў” начинают расходиться. Каждая участница одаривается платком 
или отрезом ткани. В этом процессе можно наблюдать определенные элементы магии, 
так как женщины уносят с собой подаренные предметы, которые в данном случае сим-
волизируют радость, которой хозяйка мероприятия делится с ними.

В Шуманайском районе традиционная форма взаимопомощи “жабыў” сохрани-
лась на таких этапах свадебного обряда, как “келин түсиу” и “үйлениў той”:

«Эта взаимопомощь состоит исключительно из женщин, при ее проведе-
нии приглашаются родственники, близкие друзья и соседи. В назначенный 
день семья, где проводится “үлкен той”, накрывает небольшой стол. Каж-
дый участник “жабыў”, в зависимости от своего материального положения, 
приносит мужские костюмы (4 штуки), хорошие отрезы на платье (2 штуки), 
либо только деньги» (ПМА 2: Мадиярова).
Благодаря жабыў сторона жениха собирала ряд даров, преподносимых позже 

семье невесты: деньги для калыма и подарки родственникам невесты сарпайлаў и 
другие дары, преподносимые до основной свадьбы. Информатор Реймов Турсынбай 
переехал в Шуманайский район из Куня Ургенча. В его жизни этот обычай сыграл 
значительную роль: 

«Я женился в 1968 году. Свою будущую жену сосватал. Перед свадьбой мать 
объявила родственникам о проведении “жабыў”, на котором в дар были 
привезены четыре головы крупного рогатого скота. Из поступивших даров 
были выделены предметы для сарпай, а также сумма на “қалың мал”1. При-
несенные отрезы тканей составили 70 видов, в числе которых были модные 
и дорогие виды тканей, такие как “намазшам”, “жүзим гүлли крепдешин” и 
“шайы”, которые использовались на пошив платья. Этот обычай одаривания 
перед свадьбой стороной невесты стороны жениха в народе получил назва-

1 Калым — в современных свадебных обрядах, выкуп за невесту ее родителям со стороны 
жениха. Традиция сохраняется с древних времён. Ранее у каракалпаков калым выплачивался 
скотом, сейчас в денежном эквиваленте. В современной обрядности, если невеста с высшим 
образованием, стоимость калыма варьирует от 30 до 50 млн сум. Если же невеста имеет 
среднее образование, либо общее среднее, то стоимость калыма от 15 до 20 млн сум. Обычно 
эта сумма расходуется родителями невесты на приобретение приданого для нее.



Вестник антропологии, 2025. № 4276

ние “арқаламай”1. Дары, полученные на “арқаламай”, были использованы 
для проведения “жабыў”. В общей сложности, сватовство обошлось на сумму 
1300 рублей, что было осуществлено благодаря помощи родственников, в том 
числе моих 4 сестер. Женится я смог благодаря взаимопомощи», — подыто-
жил он (ПМА 2: Реймов). 
Исследования показывают, что экологический кризис в Каракалпакстане и вы-

званное им безводье привели к разрушению сложившейся системы хозяйствования, 
что, в свою очередь, повлекло усиление безработицы. Отсутствие источника дохода 
отрицательно сказалось на жизни сельского населения. Тем не менее, в настоящее 
время такой замечательный обычай, как взаимопомощь сохраняется. Согласно све-
дениям, полученным от непосредственных участников, в ряде случаев приглашение 
на “жабыў” в засушливые годы заметно сократилось. Как вспоминает респондент:

«В 2004 году мы женили среднего сына. Он украл девушку, с которой встре-
чался, получив предварительно ее согласие. В уплату “қалың мал”, по вза-
имной договоренности со стороной невесты, отдали дойную корову и бычка. 
Свадьбу молодым сыграли позже. Никого на “жабыў” не приглашала, так как 
в ауле положение из-за маловодья было сложное, люди и без того испытывали 
трудности…»  (ПМА 2: Ауезмуратова).
Традиция “жабыў” существует и среди жителей Муйнакского района. Здесь он 

известен под названием “орамал салыў”. Это наименование стало распространять-
ся в 1990-е годы. Данная традиция успешно сохраняется в настоящее время в виде 
досвадебной взаимопомощи. Согласно сведениям респондента, она и ныне весьма 
популярна среди населения:

«Родилась я в Чимбайском районе. В 1967 году вышла замуж в Муйнакский 
район. Перед свадьбой родственники мужа организовали жабыў. Родственни-
ки, в качестве помощи привели скотину и модные отрезы. Позже эта тради-
ция стала называться орамал салыў» (ПМА 8: Баўбекова). 
Орамал салыў2 в Муйнакском районе имеет свою специфику. Если в Кунградском 

и Чимбайском районах ее участниками являются только женщины, то в Муйнакском 
районе в ней принимают участие и мужчины. Здесь на орамал салыў приглашается 
большое количество гостей. Назначается она обычно через 2–3 дня после прибытия 
невесты. Во время проведения орамал тойы (орамал салыу), невеста в сопровожде-
нии двух или четырёх снох со стороны жениха выходит к гостям для проведения 

1 Арқаламай — при желании жениться, сторона жениха (независимо от формы заключения брака) 
должна посетить родителей невесты для отговаривания вопросов калыма, даров и т. д. Эта 
миссия возлагается на 2 мужчин или 2 женщин. Родители невесты свои требования дают в 
письменном виде. Посетители уходят, забрав этот лист бумаги, и этих людей называют в ауле 
“арқаламайға келгенлер”. Второе значение — родственники жениха озвученные родителями 
невесты предметы упаковывали в большой узел и тащили арқалап апарған. Поэтому называли 
«арқаламай». Это слово используется в Муйнакском, Кунградском, Шуманайском районах.

2 Орамал салыў является одним из предсвадебных обычаев, представляет собой вид взаимопомо-
щи. В отличие от обычая жабыўға айтыў сопровождается большим количеством участников. 
Еще одно отличие от жабыў, здесь наравне с женщинами принимают участие мужчины.



277Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

обряда. Снохи держат над невестой ритуальную занавесь “шымылдық”1. Во время 
обряда происходит замена красного платка на голове невесты — белым. Здесь мож-
но наблюдать один из этапов перехода молодой девушки в разряд женщин. Крас-
ный девичий платок сменяется белым. В данном случае белый цвет, как и у других 
тюркских народов, символизирует чистоту и святость (Курбанова 2020: 72). 

Согласно информации, полученной в ходе полевых сборов, традиция “орамал 
салыў” (орамал той) в Муйнакском районе продолжает сохраняться. Одна из ре-
спондентов сообщила, что вышла замуж в Муйнаке в 2004 г. и что семья, в которую 
она вышла замуж, провела орамал салыў той через 2–3 дня после ее прибытия. Эта 
традиция оказывает бесценную помощь, особенно при оплате “қалың мал”, а также 
других расходов, связанных со свадьбой, поделилась она (ПМА 8: Мамутова).  

В обряде орамал салыў, так же, как и в традиции жабыўға айтыў все фиксируется 
в специально отведенной тетради: имена всех, кто принимал участие в обряде и принес 
дары. Родственники, в основном, дарят крупный рогатый скот, крупную сумму денег, со-
седи и другие знакомые приносят отрезы. Предметы дара и деньги, собранные с участ-
ников взаимопомощи идут на покрытие “қалың мал” невесты и являются большим под-
спорьем в проведении досвадебных мероприятий. Согласно сведений респондета:

«Орамал салыў той в ауле проводится с участием большого количества жен-
щин и мужчин. В этот день гостей радушно встречают и приглашают в особо 
подготовленное помещение для угощений. Размещение гостей осуществля-
ется в домах ближайших соседей. Ранее, посетителям орамал салыў дарили 
платок или отрез ткани средней стоимости. Однако в последнее время было 
местным сообществом принято решение, что орамал салыў будет осущест-
вляться безвозмездно, и никто не должен ожидать ответного подарка в этот 
день. Кроме того, наблюдается тенденция объединения традиции орамал са-
лыў с обычаями “бет ашар” (когда впервые открывают лицо молодой невесты 
для знакомства с родственниками жениха)» (ПМА 8: Жуманазарова).
Отличительной особенностью традиции орамал салыў, бытующей в аулах Кунрад-

ского и Шуманайского районов, является отсутствие возврата каких-либо предметов 
взамен на принесенную взаимопомощь. В жабыў же, наоборот, участники получа-
ют ответный дар в виде более дешевых предметов, а также угощаются за столом, 
что свидетельствует о расходовании части поступившей взаимопомощи не по на-
значению. Эта практика превратилась в стойкую традицию и продолжает существо-
вать в настоящее время среди каракалпакского, казахского и узбекского населения 
указанных районов. Согласно полевым материалам, традиция жабыўға айтыў или 
орамал салыў, проводимая до свадьбы в других районах (Канлыкольском, Ходжей-
лийском, Нукусском, Кегейлийском, Чимбайском, Караузякском и Тахтакупырском) 
отсутствует. Респондент из Канлыкольского района рассказывает:

1 Шымылдық — ритуальная занавесь, изготовленная из двух или нескольких широких кусков 
ткани, украшенная традиционной техникой қурақ (аппликация). Вешают в комнате, где 
находится молодая невеста, с целью уберечь ее от дурного глаза. Орнаментация занавеси 
наделена символическим смыслом, заключающемся в том, чтобы жизнь молодых была 
красивой, хозяйство приумножалось и расширялось. К нижней части занавеси пришивается 
полоса из золотистой ткани шириною 1.80 или 2 метра. Вешают обычно с правой стороны. 
В современных свадебных обрядах — проводах невесты, либо обряде бет ашар, стало 
традицией держать занавесь, за две стороны старшими снохами.



Вестник антропологии, 2025. № 4278

«В нашем ауле помощь при проведении свадьбы оказывается только со сто-
роны родственников. При проведении свадьбы в родительском доме (үлкен 
үй), каждая из уже замужних дочерей приносит в качестве помощи 5 отрезов, 
либо другие необходимые предметы. Ответного дара на принесенные пред-
меты не производится. Считается, что они в качестве родных оказывают без-
возмездную помощь» (ПМА 3: Қудайбергенова).
Как видим, несмотря на то, что такие обычаи, как “жабыўға айтыў”, “орамал 

салыў” отсутствуют в этом районе, существует взаимопомощь, оказываемая род-
ственниками, друзьями при проведении масштабных мероприятий.

Рассмотрение обычаев жабыў и орамал салыў, а также информации, полученной 
от респондентов, позволяет сформировать положительное представление о данной 
традиции. Информаторы С. Мадиярова, Т. Реймов, З. Жиемуратова и другие, высту-
пают за развитие этих обычаев. Однако критический взгляд позволяет отнести их к 
лишним тратам. В Муйнакском районе традиция орамал салыў, которая на сегодняш-
ний день по масштабам не уступает свадьбе, является дополнительным расходом для 
семей с разным уровнем благосостояния. Это оказывает негативное влияние на се-
мейный бюджет и приводит к большим долгам при проведении свадебных торжеств. 
В результате, чтобы рассчитаться с долгами, члены семьи вынуждены уезжать на за-
работки за границу. Особенно сильно страдает сельское население, которое в отличие 
от городского не имеет возможности находить дополнительные источники доходов в 
виде подработки. Поэтому можно утверждать, что сокращение свадебных расходов 
и упорядочение свадебных традиций являются необходимостью в настоящее время. 

Другая помощь, оказываемая родственниками и друзьями

В настоящее время культурно-этнографические особенности каракалпакской 
свадьбы, включая проводы невесты “қыз узатыў тойы” и “ел қәде тойы”, которые 
в некоторых регионах известны как “қыз тойы”, представляют собой значительные 
мероприятия, на которых проявляется множество обрядов и традиций, связанных 
с обменом дарами между родственниками невесты и жениха. Одной из выделяю-
щихся традиций является взаимопомощь, организуемая со стороны родственников и 
друзей во время “қыз узатыў тойы”.

В рамках проведения свадебного торжества в доме невесты (қыз узатыў) укре-
пление традиционных обычаев предполагает подготовку приданого при участии 
родственников, близких и подруг. В соответствии с этим, родственники и подруги 
невесты дарят современную бытовую технику для приданого, такую как телевизо-
ры, стиральные машины, пылесосы, электродуховки, микроволновки, ковры, посу-
да и другие крупные предметы быта. Следует отметить, что данные подарки могут 
быть приобретены на принесенные ими денежные средства. Как пояснила респон-
дент из Кегейлийского района:

«Не так давно я выдала замуж дочь. Мои младшие братья принесли до свадь-
бы некоторую сумму в качестве помощи. Золовки помогли с приданым, ку-
пили крупную бытовую технику. Мои подруги же принимали участие в сборе 
сундука (арша), купив для него мелкую кухонную посуду, а также некоторые 
виды одежды» (ПМА 4: Хожамбергенова).
В случаях, когда девушку умыкают “алып қашыў”, сторона девушки организует 



279Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

свадьбу для своих родственников “ел қәде” или “қыз узатыў тойы”. Здесь также 
присутствует взаимопомощь со стороны родственников в сборе приданого для де-
вушки. Это стало уже традицией. Приданое, которое дается похищенной девушке, 
заметно отличается от приданого, которое готовится для засватанной традицион-
ным способом девушки. В первом случае в приданое входят два сундука: один для 
складывания подстилок и одеял (6 подстилок и 4 одеяла), а второй сундук меньшего 
размера, предназначен для складывания подушек (4 или 6 подушек).  

По словам респондента из Караузякского района, у него две дочки, обе вышли 
замуж путём похищения: первая в 1994 г., вторая — в 1998 г. По прошествии вре-
мени он дал им приданое, которое состояло из двух одеял и шести подстилок. Род-
ственники оказывали помощь в его подготовке. В то время не было обычая давать 
мебель в приданое для девушек, которых украли. Респондент также отметил, что те 
годы были очень тяжелыми из-за маловодья, поэтому он не смог дать им хорошее 
приданое (ПМА 9: Акымбетова). Этот пример подтверждает тот факт, что в тяжелые 
времена у каракалпаков традиции взаимопомощи бывают скромнее.  

С середины 1960-х годов начали проявляться процессы усыхания Аральского 
моря, а к 1990-м годам были уже явственно видны их отрицательные последствия. 
Резкое сокращение объема воды в море привело к экологической катастрофе. Кроме 
того, именно в этот период пришлось на кардинальные перемены в жизни народов 
постсоветских государств. В экономической сфере было провозглашено постепен-
ное переход на рыночную экономику, что стало серьезным испытанием для аграр-
ного сектора. Народы Приаральского региона столкнулись с острой нехваткой воды, 
что затрудняло полноценные сельскохозяйственные работы. В этих условиях начала 
сокращаться деятельность аграрного сектора и резко возросла безработица среди 
населения. Эти процессы привели к тому, что многие работоспособные люди были 
вынуждены покинуть свои дома и отправиться за границу в поисках работы.

Ухудшение экономического положения в регионе повлекло за собой сокращение 
торжественных мероприятий, связанных с проведением свадеб, а также уменьшилось 
количество видов взаимопомощи, сопутствующих предсвадебным обрядам. Указанные 
социально-экономические изменения привели к трансформациям свадебных обрядов и 
видов предсвадебной взаимопомощи. Финансовые трудности стали причиной появле-
ния новых видов взаимопомощи, одним из которых стало оказание материальной по-
мощи при проводах невесты со стороны родственников и друзей. Эта помощь могла за-
ключаться как в предоставлении предметов, так и в денежном эквиваленте. Ранее семье, 
которая получила за невесту калым, подобная помощь не оказывалась. Считалось, что 
полученный выкуп должен был покрывать все сопутствующие расходы.

Исходя из результатов исследования, можно утверждать, что традиция взаимопом-
ощи у каракалпаков изменяется вместе с развитием общества. Некоторые виды взаи-
мопомощи, не утратив своего значения, внедрились в нормативную культуру народа. 
Получившая развитие в раннюю эпоху традиция взаимопомощи служит сплочению 
людей и способствует укреплению взаимоотношений. Благодаря помощи родственни-
ков и друзей значительно облегчаются трудности. Рассмотрение предсвадебной вза-
имопомощи в разрезе районов Каракалпакстана позволяет сделать вывод о том, что 
этот вид взаимопомощи имеет свои особенности в Муйнакском, Кунградском и Шума-
найском районах. Население этих районов восприняло некоторые традиции народов, 
с которыми проживает в тесном контакте, что привело к взаимопроникновению от-



Вестник антропологии, 2025. № 4280

дельных элементов культуры. В Кегейлийском и Караузякском районах, где основную 
часть населения составляют каракалпаки, отсутствует подобное взаимодействие. Это 
скорее всего обусловлено географическим расположением данных районов. Населе-
ние Муйнакского и Кунградского районов, благодаря своему расположению на круп-
ных торговых путях, всегда было открыто для внешних влияний и новаций. Купцы, 
привнося в регион другие культуры и традиции, способствовали знакомству с ними 
местного населения. В то же время, жители Кегейлийского и Караузякского районов, 
занимающиеся в основном сельским хозяйством и проживающие в изолированных 
областях, не были столь открыты к влиянию других культур. Это пример того, как 
особенности образа жизни сказываются на традициях взаимопомощи.

Таким образом, традиция взаимопомощи как часть досвадебной обрядности у 
каракалпаков продолжает сохраняться и в современных условиях. Социально-эко-
номические и политические изменения в стране стали стимулом для ее бытования и 
развития. В целом, одна из древнейших традиций — взаимопомощь — способству-
ет, как и в прежние времена, сближению людей и укреплению взаимодействия меж-
ду ними. Благодаря помощи родственников и друзей, бытовые трудности становятся 
легче переносимыми.

Источники и материалы
Совместное Постановление 2019 — Совместное Постановление Кенгаша законодательной 

палаты Олий Мажлиса Республики Узбекистан и Кенгаша сената Олий Мажлиса Респу-
блики Узбекистан «О дальнейшем совершенствовании системы регулирования свадеб, 
семейных торжеств, торжеств и церемоний» от 14 сентябрь 2019 г., № 2736-III/КК-592-
III // LexUz On-line. [Электронный ресурс]. https://lex.uz/ru/docs/5153839

Закон Таджикистан 2017 — Закон Республики Таджикистан  об упорядочении традиций, торжеств 
и  обрядов в Республике Таджикистан от 2007 г. № 6, ст. 428; от 2008 г. № 6, ст. 448; от 2010 г. 
№ 7, ст. 568; от 30.05.2017 г. № 1428; от 28.08.2017 г. № 1461 // Министерство иностранных дел 
Республики Таджикистан. [Электронный ресурс]. https://www.mfa.tj/ru/main/view/3960/zakon-
respubliki-tadzhikistan-ob-uporyadochenii-traditsii-torzhestv-t-obryadov-v-respublike-tadzhikistan

Указ Кыргызстан 2022 — Указ Президента Кыргызской Республики «О мерах по упорядоче-
нию семейных торжеств и поминальных обрядов в Кыргызской Республике» от 24 фев-
раля 2022 г. // Кыргызская Республика. Министерство юстиции. Централизованный банк 
данных правовой информации Кыргызской Республики. [Электронный ресурс].  http://
cbd.minjust.gov.kg/act/view/ru-ru/430864

ПМА 1— Полевые материалы автора. Экспедиция в Шуманайский р-н, январь — февраль 
2023 г. (информант: К. Тлеубаева 1952 г. р.).

ПМА 2  — Полевые материалы автора. Экспедиция в Шуманайский р-н, август — сен-
тябрь 2022 г. (информанты: С. Мадиярова 1958 г. р.; Т. Реймов 1947 г. р.; З. Жиемуратова 
1978 г. р.; А. Ауезмуратова 1947 г. р.).

ПМА 3 — Полевые материалы автора. Экспедиция в Канлыкулский р-н, май — июнь 2022 г. 
(информант: Т.Кудайбергенова 1955 г. р.).

ПМА 4  — Полевые материалы автора. Экспедиция в Кегейлийский р-н, ноябрь 2022 г. 
(информанты: С. Хожамбергенова 1978 г. р).

ПМА 5  — Полевые материалы автора. Экспедиция в Караўзякский р-н, октябрь 2023 г. 
(информант: А. Қосбармакова 1962 г. р.).

ПМА 6  — Полевые материалы автора. Экспедиция в Чимбайский р-н, сентябрь 2023 г. 
(информант: З. Сейтмуратов 1943 г. р.).

ПМА 7 — Полевые материалы автора. Экспедиция в г. Нукус, сентябрь 2024 г. (информанты: 
Г. Есемуратова 1930 г. р.; Ш. Алламуратова 1948 г. р.).

https://lex.uz/ru/docs/5153839
https://www.mfa.tj/ru/main/view/3960/zakon-respubliki-tadzhikistan-ob-uporyadochenii-traditsii-torzhestv-t-obryadov-v-respublike-tadzhikistan
https://www.mfa.tj/ru/main/view/3960/zakon-respubliki-tadzhikistan-ob-uporyadochenii-traditsii-torzhestv-t-obryadov-v-respublike-tadzhikistan
http://cbd.minjust.gov.kg/act/view/ru-ru/430864
http://cbd.minjust.gov.kg/act/view/ru-ru/430864


281Хожаниязова Г. М. Значение взаимопомощи в свадебных традициях каракалпаков... 

ПМА 8 — Полевые материалы автора. Экспедиция в Муйнакский р-н, март 2023 г. (инфор-
манты: К. Жуманазарова 1952 г. р.; К. Баубекова 1947 г. р.; З. Мамутова 1975 г. р.).

ПМА 9 — Полевые материалы автора. Экспедиция в Караўзякский р-н, июль 2022 г. (инфор-
мант: С. Акымбетова 1959 г. р.).

Научная литература
Абашин С. Н. Вопреки «здравому смыслу»? (К вопросу о «рациональности/иррациональ-

ности» ритуальных расходов в Средней Азии) // Вестник Евразии. 1999. № 1–2 (6–7). 
С. 87–107.

Абжан Г. М., Абылханова Г. А. Обычай и традиции Казахстана. Современные наукоемки тех-
нологии  ̸ ̸ Академия Естествознания. 2014. № 10. С. 54–58.

Андреев М. С. К характеристике древних таджикских семейных отношений // Известия Тад-
жикского филиала АНСССР. 1949. № 15. С. 3–19.

Арғынбаев Х. А. Қазақ халқындағы семья мен неке. (Тарихи-этнографиялық шолу) / Жауапты 
редактор Қазақ ССР Ғылым академиясының академигі Ә. Х. Марғұлан.  Алматы, 1973.  47 б.

Давлетияров М. М. Традиционные социальные институты каракалпаков. Нукус: Илим, 2019. 97 c.
Демидов С. М. Традиционные поселения и жилище // Туркмены. Народы и культуры. М.: 

Наука, 2016. С. 215–239.
 Есбергенов Х., Атамуратов Т. Традиции и их преобразование в городском быту каракалпа-

ков. Нукус: Каракалпакстан, 1975. 212 c.
 Есбергенов Х. Современные формы брака и семьи у каракалпаков // Вестник Каракалпакско-

го отделения Академии наук Республики Узбекистан. 1983. № 1. С. 60–65.
 Исмаилов Х. Хашар его роль в трудовом и интернациональном воспитании масс // Обще-

ственные науки в Узбекистане. 1983. № 2. С. 24–26.
Кокомбаев К. С. Традиционная культура и социальная организация кыргызов. // Вестник 

СПб ГУ. Сер.12 2013. Вып 1. С. 116–120.
Курбанова З. И. Каракалпакский костюм: традиции и новации. Нукус: Илим, 2020.
Қаракалпақ тилиниң түсиндирме сѳзлиги. 4 томлық. 3-т. Нѳкис: Қарақалпақстан, 1988. 356 б.
Ларина Е. И. Национальное самосознание и традиционные социальные институты в Централь-

ной Азии // Вестник Московского университета. Серия 8. История. 2012. № 4. С. 66–90.
Ларина Е. И. Ритуалы, достоинство и уважение в центральноазиатском обществе // Вестник 

Московского университета. Серия 8. История. 2022. № 2. С. 145–165.
Ларкина Т. Ю., Юдин Г. Б. Теория дарообмена и формирование сообществ // Материалы 

исследовательского семинара «Социология религии». 2221–7320. ПСТГУ, 2015. С. 1–29. 
https://publications.hse.ru/preprints/179947320  

Наумова О. Б. Кошумча — традиция взаимопомощи в современном киргизском обществе // 
Вестник антропологии. 2023. № 1. С. 42–62. https://doi.org/10.33876/2311-0546/2023-1/42-62 

Оразов А. Этнографические очерки хозяйства туркмен Ахала в XIX — начале XX в. / отв. 
ред. Г. Е. Марков. Ашхабад: Ылым, 1985. 155 с.

Сейтжанов T. Aсарлари. 1-т. (Қосықлар ҳәм дәстанлар). Нукус: Қарақалпақстан, 1992. С. 224.
Шаниязов К. Ш. Основные отрасли земледельческого хозяйства // Узбеки. Народы и культу-

ры. М.: Наука, 2011. С. 90–107.
Werner Cynthia. Household networks and the security of Mutual Indebtedness in Rural Kazak-

stan // Central Asian Survey. 1998. No17(4). Pp. 597–612.

References
Abashin, S. N. 1999. Vopreki “zdravomu smislu”? (K voprosu o “ratsional’nosti/irratsional’nosti” 

ritual’nykh raskhodov v Srednei Azii) [Contrary to “Common Sense”? (On the Issue of “Rationality/
Irrationality” of Ritual Expenditures in Central Asia)]. Acta Eurasica 1–2 (6–7): 87–107. 

Abzhan, G. M., and G. A. Abilhanova. 2014. Obychai i traditsii Kazakhstana [Customs and Traditions of 

https://publications.hse.ru/preprints/179947320
https://doi.org/10.33876/2311-0546/2023-1/42-62


Вестник антропологии, 2025. № 4282

Kazakhstan]. Sovremennye Naukoemkie Tekhnologii 10: 54–58.
Andreev, M. S. 1949. K kharakteristike drevnikh tadzhikskikh semeinykh otnoshenii [On the Characteristics 

of Ancient Tajik Family Relationships]. Izvestiia Tadzhikskogo Filiala AN SSSR 15: 3–19.
Argynbaev, Kh. A. 1973. Qazaq xalqında shańaraq hám neke (Tariyxiy-etnografiyalıq sholıw)  

[Family and Marriage Among the Kazakh People. (Historical-Ethnographic Overview)]. Almaty: 
Kazakhstan SSR Academy of Sciences. 47 p. 

Davletiyarov, M. M. 2019. Traditsionnye sotsial’nye institute karakalpakov [Traditional Social Institutes 
of the Karakalpaks]. Nokis: Ilim. 166 p. 

Demidov, S. M. 2016. Traditsionnye poseleniia i zhilishche [Traditional Settlements and Housing]. In 
Turkmeny [Turkmens], ed. by N. A. Dubova. Narody i Kul’tury Series. Moscow: Nauka. 215–239. 

Ismailov, Kh. 1983. Khashar ego rol’ v trudovom i internatsional’nom vospitanii mass [Khashar and Its 
Role in Labour and International Mass Education]. Obshchestvennye nauki v Uzbekistane 2: 24–26.

Kokombaev, K. S. 2013. Traditsionnaia kul’tura i sotsial’naia organizatsiia kirgizov [Traditional Culture 
and Social Organisation of the Kirghiz]. Vestnik SPbGU 12(1): 116–120.

Kurbanova, Z. I. 2020. Karakalpaksky kostium: traditsii i novatsii [Karakalpak Costume: Traditions and 
Innovations]. Nokis: Ilim. 

Larina, E. I. 2012. Natsional’noe samosoznanie i traditsionnye sotsial’nye instituty v Tsentral’noi Azii 
[National Identity and Traditional Social Institutes in Central Asia]. Moscow University Bulletin. 
Series 8: History 4: 66–90.

Larina, E. I. 2022. Ritualy, dostoinstvo i uzhenie v tsentralnoaziatskom obshchestve [Rituals, Dignity 
and Respect in Central Asian Society]. Moscow University Bulletin. Series 8: History 2: 145–165. 

Larkina, T. Yu., and G. B. Yudin. 2015. Teoriia darooobmena i formirovanie soobshchestv [Theory of Gift 
Exchange and Community Formation]. PSTGU. Seriia 2221–7320 “Materialy issledovatel’skogo 
seminara «Sotsiologiia religii»”. 29 p. https://publications.hse.ru/preprints/179947320  

Naumova, O. B. 2023. Koshumcha — traditsiya vzaimopomoshchi v sovremennom kirgizskom 
obshchestve [Koshumcha as A Tradition of Mutual Assistance in The Modern Kyrgyz Society]. Herald 
of Anthropology (Vestnik Antropologii) 1: 42–62. https://doi.org/10.33876/2311-0546/2023-1/42-62 

Orazov, A. 1985. Etnograficheskie ocherki khozyaistva turkmen Akhala v XIX — nachale XX v. 
[Ethnographic Sketches of the Economy of the Turkmens of Ahal in the 19th — Early 20th Centuries]. 
Ashgabat: Ylym. 155 p. 

Qaraqalpaq tilinin’ tu’sindirme so’zligi [Explanatory Dictionary of the Karakalpak Language].1988. 
In 4 vols. Vol. 3. Nukus: Qaraqalpaqstan. 337 p. (In Karakalpak)

Seytjanov, T. 1992. Shıǵarmaları [Works]. Vol. 1. Qosiqlar ham dastanlar [Poems and Epics]. Nukus: 
Qaraqalpaqstan. 224 p. (In Karakalpak)

Shaniyazov, K. Sh. 2011. Osnovnye otrasli zemledelcheskogo khozyaistva [Major Branches of 
Agricultural Production]. In Uzbeki [Uzbeks], ed. by Z. Kh. Arifkhanova, S. N. Abashin, 
D. A. Alimova. Narody i Kul’tury Series. Moscow: Nauka. 90–102.

Werner, C. 1998. Household Networks and the Security of Mutual Indebtedness in Rural Kazakhstan. 
Central Asian Survey 17 (4): 597–612.

Yesbergenov, Kh. 1983. Sovremennye formy braka i sem’i u karakalpakov [Modern Forms of 
Marriage and Family Among the Karakalpaks]. Vestnik Karakalpakskogo Otdeleniya Akademii 
Nauk Respubliki Uzbekistan 1: 60–65.

Yesbergenov, Kh., and T. Atamuratov. 1975. Traditsii i ikh preobrazovanie v gorodskom bitu 
karakalpakov [Traditions and Their Transformation in the Urban Life of the Karakalpaks]. 
Nukus: Karakalpakstan. 212 p.

https://publications.hse.ru/preprints/179947320
https://doi.org/10.33876/2311-0546/2023-1/42-62

	_Hlk144562030

