
253

УДК 39
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/253-265
Научная статья

© Г. Ш. Зунунова, З. И. Курбанова

КУЛИНАРНЫЕ «КОДЫ» В СВАДЕБНОЙ ОБРЯДНОСТИ 
УЗБЕКОВ И КАРАКАЛПАКОВ

Статья посвящена исследованию роли кулинарных «кодов» в свадебной обряд-
ности узбеков и каракалпаков. Авторы отмечают, что свадебные традиции из-
учаемых народов представляют собой уникальное сочетание древних верований, 
культурных ценностей и социальных норм, важным элементом которых явля-
ются различные блюда и кулинарные практики, несущие в себе глубокий симво-
лический смысл. В статье проводится анализ того, как кулинарные «коды» от-
ражают мировоззрение, верования и ритуалы, связанные с одним из важнейших 
событий в жизни человека — свадьбой. Авторы подробно рассматривают осо-
бенности свадебной обрядности у узбеков и каракалпаков, в частности, обряды 
сватовства, приготовления и преподнесения пищи, а также ритуалы, связанные 
с хлебом и другими продуктами. Особое внимание уделяется символической функ-
ции пищевых практик, которые служат средством невербальной коммуникации, 
объединяющей родственников жениха и невесты, а также выполняют магиче-
ские функции, направленные на обеспечение благополучия молодой семьи. Авторы 
приходят к выводу, что пищевые символы играют ключевую роль в свадебной 
обрядности изучаемых народов, а также, что свадебная обрядность узбеков и 
каракалпаков представляет собой сложный ритуальный комплекс, наполненный 
разнообразными символическими действиями и кулинарными «кодами». Эти об-
рядовые практики не только выражают пожелания любви, счастья и многодет-
ности молодой семье, но и служат информационными сигналами, маркирующи-
ми различные этапы свадебного цикла.
Ключевые слова: кулинарный код, свадебная обрядность, узбеки, каракалпаки
Ссылка при цитировании: Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные 
«коды» в свадебной обрядности узбеков и каракалпаков // Вестник антрополо-
гии. 2025. № 4. С. 253–265.

Зунунова Гульчехра Шавкатовна — д. и. н., ведущий научный сотрудник, Национальный 
центр археологии Академии Наук Республики Узбекистан (Узбекистан, Ташкент). Эл. почта: 
zunnunova@yahoo.com ORCID ID:  https://orcid.org/0000-0002-9278-4740 

Курбанова Земфира Ибрагимовна — д. и. н., старший научный сотрудник, Каракалпакский на-
учно-исследовательский институт гуманитарных наук Каракалпакского отделения Академии 
наук Республики Узбекистан (Узбекистан, Каракалпакстан, Нукус). Эл. почта: sapphire.ethno@
gmail.com ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-3478-2042 

* Исследование проведено в рамках проекта Тюркской Академии TA-RP/P-2024-10 «Ритуалы и 
обряды, связанные с пищевыми традициями народов Центральной Азии (на материале кара-
калпаков, узбеков, казахов, кыргызов)». 



Вестник антропологии, 2025. № 4254

UDC: 39
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/253-265
Original article

© Gulchehra Zununova and Zemfira Kurbanova

CULINARY “CODES” IN THE WEDDING CEREMONY 
OF UZBEKS AND KARAKALPAKS

The article is devoted to the study of the role of culinary “codes” in Uzbek and Kar-
akalpak wedding ceremonies. The authors note that the wedding traditions of these 
peoples represent a unique combination of ancient beliefs, cultural values, and social 
norms. An important element of these traditions is the various dishes and culinary 
practices that carry deep symbolic meaning. The article analyzes how these culinary 
“codes” reflect worldviews, beliefs, and rituals associated with one of life’s most sig-
nificant events — a wedding. The authors detail the features of wedding rituals among 
the Uzbeks and Karakalpaks, focusing on matchmaking rituals, cooking and present-
ing food, and bread-related rituals. Special attention is paid to the symbolic function 
of food practices, which serve as a means of nonverbal communication that unites the 
relatives of the bride and groom and perform magical functions aimed at ensuring the 
well-being of the newlyweds. The authors conclude that food symbols play a key role 
in wedding ceremonies among these peoples and that Uzbek and Karakalpak wed-
dings are complex rituals filled with symbolic actions and culinary “codes.” These 
ritual practices express wishes for love, happiness, and a large family and serve as 
informational signals that mark the various stages of the wedding cycle.
Keywords: culinary code, wedding ceremony, Uzbeks, Karakalpaks
Authors Info: Zununova, Gulchehra — Doctor of History, Leading Researcher, 
National Center of Archaeology of the Academy of Sciences of the Republic of 
Uzbekistan (Tashkent, Uzbekistan). E-mail: zunnunova@yahoo.com ORCID ID: 
https://orcid.org/0000-0002-9278-4740
Kurbanova, Zemfira  — Doctor of History, Senior Researcher, Karakalpak 
Scientific Research Institute of Humanities of the Karakalpak Branch of the 
Academy of Sciences of the Republic of Uzbekistan (Nukus, Karakalpakstan, 
Uzbekistan). E-mail: sapphire.ethno@gmail.com ORCID ID: https://orcid.
org/0000-0002-3478-2042
For citation: Zununova, G., and Z. Kurbanova. 2025. Culinary “Codes” in the 
Wedding Ceremony of Uzbeks and Karakalpaks. Herald of Anthropology (Vestnik 
Antropologii) 4: 253–265.
Funding: The study was conducted as part of the Turkic Academy’s TA-RP/P-2024-10 
project “Rituals and Ceremonies Related to the Food Traditions of the Peoples of 
Central Asia (Based on the Karakalpaks, Uzbeks, Kazakhs, and Kyrgyz)”.

Свадебные традиции народов Центральной Азии — это уникальное сочетание 
древних верований, культурных ценностей и социальных норм, которые передаются 
из поколения в поколение. Одним из ключевых элементов этих традиций является 
использование различных блюд и кулинарных практик, несущих в себе глубокий 
символический смысл. 

mailto:zunnunova@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0002-9278-4740
mailto:sapphire.ethno@gmail.com
https://orcid.org/my-orcid?orcid=0000-0002-3478-2042
https://orcid.org/my-orcid?orcid=0000-0002-3478-2042


255Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные «коды»...

В данной статье мы попытаемся рассмотреть, как кулинарные «коды» отра-
жают мировоззрение, верования и ритуалы, связанные с одним из самых важных 
событий в жизни человека — свадьбой. Под «кулинарными кодами» понимается 
символические роли и культурные значения, которые придаются пищевым про-
дуктам и кулинарным практикам в свадебных ритуалах и обрядах узбеков и кара-
калпаков. Хронологические рамки статьи в основном охватывают современный 
период, однако также включают неопубликованные материалы, относящиеся к 
середине и концу XX в.

Степень изученности темы исследования

Объем исследований, посвященных пищевым традициям узбеков и каракалпа-
ков, значителен. Однако в научной литературе отсутствуют работы, специально ори-
ентированные на свадебные обряды и обычаи, связанные с пищей, что делает этот 
аспект недостаточно изученным. Иные вопросы системы питания узбеков и других 
народов Центральной Азии рассматриваются в трудах таких авторов, как Н. Ханыков, 
П. И. Небольсин, И. Гейер, Э. С. Вульфсон, А. Шишов, А. Остроумов. В частности, 
важный вклад в этнографическую характеристику образа жизни коренного женского 
населения Ферганской долины внесли супруги Наливкины, которые также описали 
национальные блюда региона. Н. Ханыков обратил внимание на виды фруктов (вино-
град, яблоки, дыни и т. д.), выращиваемых на территории Бухарского ханства и при-
готовляемые из них продукты (патока, сушеный тут, сушеная дыня) (Ханыков 1843: 
121–124; 129, 134–137). П. И. Небольсин сосредоточился на порядке чаепития бухар-
цев, в частности, на ширчой (чай с молоком), и некоторых мясных блюдах (Небольсин 
1856: 16–17). А. Шишов подробно рассмотрел обычай чаепития сартов, чайные лавки, 
базары и продаваемые на нем традиционные блюда (Шишов 1904: 43–48). 

 Сведения о традиционных хлебных изделиях и напитках каракалпаков можно об-
наружить в трудах авторов XIX в., посетивших Приаральский регион (Каразин 1875: 
202). Одним из первых исследователей, подробно изучивших пищевые ритуалы, 
связанные с семейными обрядами каракалпакского народа, стал этнограф Уразалы 
Кусекеев. В своих полевых материалах, посвященных традиционной культуре кара-
калпаков, он уделил значительное внимание роли ритуальной еды в обрядах жизнен-
ного цикла. В частности, он отметил, что во время свадьбы главному свату подавали 
мясо с боковины и передней части туши, а жениху — мясо с грудинки и задней ноги. 
Им также была описана традиция тѳс қәде, когда одна из невесток, чтобы разде-
лать мясо, просила у гостей складной нож, который после использования клала себе 
в карман. Если у присутствующих мужчин не оказывалось подходящего ножа, она 
использовала свой, но при этом требовала выкуп за мясо, разделанное этим ножом 
(Кусекеев 1934: 7). В ряде публикаций приводится технология приготовления узбек-
ских блюд (Махмудов 1960: 301). В труде известного каракалпакского фольклориста 
и краеведа Каллы Айымбетова содержится обширная информация о различных ри-
туалах и традициях, связанных с пищевыми практиками в традиционной культуре 
народа (Айымбетов 1988: 228). Одной из первых исследовательниц, представившей 
развернутый анализ традиционной пищи каракалпаков, стала А. С. Морозова. Она 
рассматривала гастрономические практики каракалпаков сквозь призму их этниче-
ской истории (Морозова 1954). Материалы о пище узбеков с этнографической точки 
зрения кратко изложены в монографии, посвященной этнографии народов Средней 



Вестник антропологии, 2025. № 4256

Азии и Казахстана (Писарчик 1962: 301–314). Автор показал, как на питании населе-
ния Узбекистана отразились природные особенности страны и хозяйства.

В рамках изучения этнографии каракалпаков, исследователи уделяли значи-
тельное внимание традициям гостеприимства и особенностям традиционной пищи 
народа. В работе Т. Жданко содержатся некоторые сведения об особенностях го-
степриимства и традиционной кухни каракалпаков (Жданко 1952: 543–544), фун-
даментальное исследование А. С. Морозовой, дополненное обширным полевым 
материалом, легло в основу раздела «Пища» — сборника, посвященного культуре 
каракалпаков (Бекмуратова 1980: 112–143). Х. Есбергенов и Т. Атамуратов в сво-
их трудах, посвященных изучению трансформации традиций в городском быту ка-
ракалпаков, заинтересовались ритуалами, связанными с пищевыми практиками, в 
контексте жизненного цикла человека — от рождения до погребения (Есбергенов, 
Атамуратов 1975: 194–196).

С. А. Абашин проанализировал материалы, связанные с историей появления чая 
на территории Средней Азии, с точки зрения социокультурных причин превращения 
нового напитка из элитного в народный. В его статье даются ответы на вопросы не 
только когда появился чай в Средней Азии, но и откуда он привезен. Раскрываются 
обряды, в которых чай является одним из важных ингредиентов ритуальной трапе-
зы (Абашин 2001: 204–230). Повседневной пище узбеков посвящена статья Рассела 
Занки, он рассуждает о критериях определения «хорошая еда» узбеками, прожива-
ющими как в городе, так и в сельской местности Узбекистана, отмечает, что под 
хорошей едой узбеки в большинстве своем подразумевают жирную пищу. В статье 
сравнивается степень предпочтения калорийной еды узбеками и населением США 
и Европы (Zanka 2007: 178–197). Традиционной пище узбеков Сурхандарьинского 
оазиса посвящена монография М. Файзуллаевой (Файзуллаева 2021). Работа основа-
на на материалах, собранных автором в этнографических экспедициях, и содержит 
сведения о поверьях, связанных с едой. Автор также рассматривает символическую 
функцию пищи и анализирует традиции питания узбеков Сурхандарьи. В моногра-
фии также предпринята попытка изучения экологических аспектов, связанных с пи-
танием, и подчеркивается, что географические и климатические условия Сурхан-
дарьи оказывали определяющее влияние на формирование повседневного рациона. 

 В методологическом плане для настоящего исследования важна монография 
французского антрополога К. Леви-Стросса, исследовавшего соотношение природы 
и культуры. Он утверждал, что кулинарные обряды носят не врожденный, а при-
обретенный характер (Леви-Стросс 2006: 586–595). Он впервые рассмотрел пищу 
как код в ряду других символов, отводя ему центральное место в трансляции важ-
нейших оппозиций (Леви-Стросс 2006: 140). В этой связи, по мнению исследовате-
ля, важной особенностью является бинаризм — тенденция разделять предметы на 
две категории. Согласно К. Леви-Строссу, все отношения между знаками сводимы 
к бинарным структурам, то есть к модели, в основе которой лежит наличие или от-
сутствие признака (Леви-Стросс 2006: 106). Например, белый / черный, горький / 
сладкий, четный / нечетный, спокойный /шумный, плодородный / бесплодный явля-
ющиеся маркерами добра и зла. 



257Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные «коды»...

Источники

Данное исследование основывается на комплексе полевых материалов, собранных 
авторами в ходе экспедиционных выездов в 2024 г. на территории Республики Узбе-
кистан. Источниками исследования послужили неопубликованные полевые материа-
лы, собранные в Ташкенте, Ташкентской, Сурхандарьинской, Каршинской областях, 
а также в Канлыкольском, Кегейлийском и Кунградском районах Каракалпакстана. 
Кроме того, были использованы материалы, собранные авторами в предыдущие годы. 

Основная часть

Объединение в статье двух народов — узбеков и каракалпаков не случайно. Эти 
народы не только на протяжении длительного времени живут и контактируют друг 
с другом, но и имеют много общего в традиционной культуре. Эта общность про-
слеживается как в элементах материальной культуры, так и в обрядовой практике. 

Анализ свадебной обрядности народов Центральной Азии показывает, что пи-
щевые символы играют важную роль в ритуальных практиках, связанных с заклю-
чением брака. Включение пищи в различные обрядовые действия наделяет ее осо-
быми символическими функциями, выходящими за рамки ее природных свойств. В 
свадебной обрядности пищевые символы служат средством невербальной коммуни-
кации, объединяющей родственников жениха и невесты. Посредством ритуального 
потребления или преподнесения пищи происходит символическое закрепление со-
циальных взаимоотношений между молодоженами, а также между невестой и ее но-
вой семьей (свекром, свекровью). Более того, пищевые символы наделяются маги-
ческими функциями, направленными на обеспечение благополучия молодой семьи. 
Так, ритуалы, связанные с пищей, призваны способствовать рождению большого 
количества детей, в особенности мальчиков, что считается важным культурным иде-
алом в традиционных обществах Центральной Азии.

Сватовство является одной из ключевых цепочек свадебного цикла как у узбеков, 
так и у каракалпаков. Однако в традициях этих двух народов наблюдаются некото-
рые различия в практиках и нормах, регулирующих данный этап заключения брака. 
В узбекской традиции считается, что родители невесты не должны сразу соглашать-
ся на брак при первом посещении сватов. Такое поведение объясняется социальны-
ми нормами, согласно которым быстрое согласие может быть осуждено окружением 
как неподобающее уят. В узбекской свадебной обрядности сохраняется определен-
ная степень ритуального отказа, даже если жених и его семья устраивают родителей 
невесты. В каракалпакской традиции не существует подобных социальных ограни-
чений на скорость принятия решения о браке. Если жених и его семья удовлетворя-
ют родителей невесты, и молодые симпатизируют друг другу, то согласие на брак 
может быть получено уже при первом визите сватов в дом невесты. 

Сватами у узбеков совчи являлись женщины во главе с матерью жениха. Они несли 
с собой лепешки, завернутые в скатерть. Замена лепешек и сладостей, принесенных 
родственниками жениха, матерью невесты на свои является знаком согласия девуш-
ки на брак. Этот ритуал называется ок ураш (ПМА Зунунова 2024). У каракалпаков 
аналогичная традиция именуется дәстурхан. Для доставки подарочно-ритуального 
комплекса со стороны жениха перед заключением брака формируется специальная 
группа родственников, которая несет калым (выкуп за невесту) и дәстурхан (Рис. 1).



Вестник антропологии, 2025. № 4258

Перед отправлением к дому неве-
сты совершается обрядовое действие 
ийс шығарыў, когда на масле обжари-
ваются небольшие лепешки. Данный 
обряд носит апотропеический харак-
тер и призван обеспечить благополу-
чие предстоящего сватовства.

После приема гостей и одарива-
ния невесты дәстурхан возвраща-
ется, но уже с другим набором уго-
щений. Обязательным элементом 
при этом являются тѳс баўырсақ 
или қудағай баўырсақ  — крупные 
прямоугольные, выпекаемые специ-
ально для сватов (ПМА Курбанова 

2024). Этот ответный дәстурхан имеет специальные названия — екинши дастурхан 
или арқаламай (ПМА Курбанова 2024). Последний термин распространен преиму-
щественно в Кунградском, Муйнакском и Шуманайском районах Каракалпакстана. 

У узбеков одним из символов достижения согласия между сватами на брак моло-
дых является ритуал дележа пополам шоколадной конфеты, которой угощается ка-
ждая из сторон (ПМА Зунунова 2024). Сватов угощают сладким чаем новотли чой. 
При этом существует правило, что чай нельзя переливать из чайника в пиалу и об-
ратно чойни кайтар килиш. Это действие символизирует пожелание, чтобы дочь не 
возвращалась домой, а оставалась в браке и жила счастливо. Кроме того, на стол перед 
сватами не ставится горькое, что интерпретируется как предостережение от «горьких 
разговоров» (ПМА Зунунова 2024). По мнению информантов, присутствие горького 
может привести к тому, что сваты не смогут прийти к соглашению. Эти примеры мож-
но рассматривать через призму магии подобия, о которой писал Дж. Фрезер, подчер-
кивая значимость ритуалов и символов в процессе сватовства (Фрэзер 1980: 16–38). 

Символом согласия на брак в традиционной культуре узбеков служит мука. В 
начале XX в. у узбеков-карлуков родители невесты использовали муку для пома-
зания губ сватов, что означало согласие на брак, в то время как помазание золой 
символизировало отказ (Шаниязов 1964: 148). В Хорезме, при посещении родителей 
невесты, сватам на лбу наносили белые полосы из муки при входе (Снесарев 1969: 
85). В Термезе и других регионах Сурхандарьинской области сватов осыпали мукой 
или сахаром на правое плечо (ПМА Зунунова 2024). Если рассматривать цвета пищи 
и продукты сгорания (золу) в контексте бинарных оппозиций, то можно выделить 
противопоставление белого и черного. Белый цвет традиционно ассоциируется с 
возрождением, символизирует защиту от болезней, очищение, а также обозначает 
незапятнанность и неоскверненность (Тёрнер 1983: 15).

В рамках традиционного узбекского обряда нон синдириш проводится ритуал 
разламывания двух лепешек на две части. Интересно отметить, что лепешки и сло-
еные лепешки катлама, приносимые в дом невесты, тщательно оцениваются ее 
родителями на качество и количество. Это определяет степень уважения, прояв-
ляемого к их дочери. В ходе ритуала сваты разламывают лепешки и раздают их 
гостям, сидящим за столом. Данный обряд символизирует единение семей жениха 

Рис. 1. Дәстурхан. Кегейлийский район. 
Райцентр. апрель 2024 г. Фото Курбановой З.



259Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные «коды»...

и невесты, а также демонстрирует 
гостеприимство и щедрость прини-
мающей стороны (Рис. 2).

В традиционной культуре кара-
калпаков существует схожий обряд, 
называемый нан сындырыў (бук-
вально  — «отламывание хлеба»). 
Проводится он во время взаимных 
визитов сватов. Суть обряда заклю-
чается в том, что при посещении 
сватами дома невесты или жениха 
перед началом трапезы каждый при-
сутствующий отламывает неболь-
шой кусок от лепешки, передавая 
ее по кругу (ПМА Курбанова 2024). 
Цель данной церемонии заключает-
ся в укреплении новых родственных связей и в пожелании молодым людям, вступа-
ющим в брак, счастливой и полноценной жизни. Хлеб в этом контексте символизи-
рует единство, изобилие и благополучие, что подчеркивает важность совместного 
преодоления жизненных трудностей и радостей (Рис. 3).

В современной практике традиция нан сындырыў у каракалпаков претерпела зна-
чительные трансформации. Традиция адаптируется к современным условиям, рас-
ширяя круг участников. В настоящее время ритуал включает использование двух 
лепешек, которые укладываются одна на другую, символизируя стороны жениха и 
невесты. Все присутствующие одновременно отламывают от этих лепешек по ку-
сочку, что призвано обозначить равенство и единение молодой пары, с надеждой 
на их совместное счастье. Если раньше в обряде нан сындырыў принимали участие 
только сваты, то в настоящее время к этому ритуалу привлекаются сватьи и другие 
родственники (ПМА Курбанова 2024).

Ритуалы, связанные с хлебом, символически выражают идеи благополучия, едине-
ния и равноправия молодой семьи.

После обряда нон синдириш /
нан сындырыў осуществляется 
обмен съестными блюдами и про-
дуктами, многие из которых вы-
ступают в качестве кулинарных 
символов. В данной практике на-
блюдается взаимообмен тогора 
(чаша для замешивания теста) у 
узбеков и дәстурхан у каракалпа-
ков. Этот ритуал соответствует по-
словицам: у узбеков — бор тогора 
кел, тогора (пойди чаша и вернись 
чаша), а у каракалпаков с тем же 
значением  — бар табағым, кел 
табағым. 

Рис. 3. Обряд нан сындырыу у каракалпаков. 
Караузякский район, ССГ Бердах. Май 2024 г. 

Фото Курбановой З.

Рис. 2. Обряд нон синдириш у узбеков. 
Ташкент: «Extremum -Press». 2013. 

Фото Зунуновой Г.



Вестник антропологии, 2025. № 4260

Нужно отметить, что исследо-
ватели, занимающиеся проблемой 
дарообмена определяют его как 
форму внеэкономического обмена в 
традиционных обществах, которая 
осуществлялся в целях создания 
новых или поддержания уже су
ществовавших социальных связей 
между индивидами или социальны
ми группами. Отсюда следует, что 
основными чертами дарообмена яв-
ляется его социальная детермини-
рованность и обеспеченность тра-
дицией (Шишкина 2015: 106–109).

В Сурхандарьинской области, на-
пример, при обмене тогора между 

невестой и женихом, жениху в одной из них отправляют яйца, раскрашенные и упа-
кованные в цветные мешочки. Их количество составляет 30–40 штук. Но одно из них 
должно быть сырым. Если кому-нибудь из друзей жениха, которые угощаются отправ-
ленными угощениями, попадет это яйцо, то он приглашает друзей на плов (ПМА Зуну-
нова 2024) (Рис. 4).

Нужно отметить, что обрядовая роль раскрашенного яйца имеет доисламское про-
исхождение. Например, красные яйца были найдены еще в аварских могильниках, 
были известны и в античную эпоху, а также у германцев IV в. н. э. (Календарные обы-
чаи 1983: 226). Фрагменты яиц и яичной скорлупы, окрашенные в охряной цвет, были 
обнаружены при раскопках древнего хорезмийского храма огня Ташкырмантепе, дати-
рующегося последней четвертью IV в. до н. э. — нач. I в. н. э.1 Вообще яйцо — это уни-
версальный символ плодородия во всех культурах. Так, в странах Востока на Навруз 
до сих пор принято красить яйца в зеленый цвет (зеленое яйцо — символ возрождения 
природы). Особенно эта традиция прижилась в регионах, где традиционно сильна пер-
сидская культура — в Азербайджане, Иране и Таджикистане (Почему на Навруз 2022).

В день свадьбы, когда жених приезжает за невестой, проводятся и ритуалы, симво-
лизирующие переход молодых парней и девушек в другую социальную группу-жена-
тых и замужних. Так, жених пробует плов из большого ляган (блюдо) и оставляет его 
для невесты с подругами, которые доедают плов. Вторым ляган с пловом жених уго-
щает холостых друзей (Зунунова 2013: 260). Считается, что после контакта с женихом 
плов обретает особую энергетику и магическую силу, воспринимаемую как дар свыше. 
Эта энергия способна передаваться другим людям, символизируя открытие пути для 
несемейных подруг и друзей будущей семейной пары к переходу в новую социальную 
группу. В тот же день жениха и его друзей угощают пельменями, которые, согласно 
мнению респондентов, выступают символом единения молодых (Зунунова 2013: 260). 

  У узбеков Кашкадарьинской области села Хардурум, которые в прошлом были 
кочевниками, а также узбеков — курама села Хонобод Аккурганского района Ташкент-
ской области, в селах Сурхандарьинской области жениху и его друзьям в день свадьбы 
подают мясо — целую ногу барана илик. Жених угощает своих друзей мясом илик, 

1 Устное сообщение археолога Ш. Амирова, участника работ на Ташкырмантепе.	

Рис. 4. Яйца, упакованные в цветные мешочки. 
Сурхандарьинская область. Бойсунский район. 

Июнь 2024 г. Фото Зунуновой Г.

https://bigenc.ru/ethnology/text/2282805


261Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные «коды»...

передавая его по кругу с правой сто-
роны, откуда каждый участник отку-
сывает кусочек. Кроме того, жених 
демонстрирует силу ломая кулаком 
кость на дастархане и съедая кост-
ный жир  — илик (ПМА Зунунова 
2024) (Рис. 5).

Угощение жениха у каракалпаков 
осуществляется в обряде тѳс қәде, 
во время которого одна из женщин 
подавала жениху на блюде баранью 
грудинку тѳс. Этот ритуал сопро-
вождается испытанием, организу-
емым старшей снохой жеӊге для 
жениха и его друзей. Как пояснил 
респондент, данное испытание является довольно серьезным и требует подготовки, 
которой обладают не все участники. Те, кто не в состоянии достойно пройти испы-
тание, обязаны уплатить двойной или тройной выкуп за тѳс. В свою очередь, участ-
ники, успешно справившиеся с испытанием, получают блюдо с грудинкой (Рис. 6).

Суть испытания в рамках обряда тѳс қәде заключалась в следующем: жеӊге раз-
мещала блюдо с грудинкой на определенном расстоянии от жениха. Задача жениха 
заключалась в том, чтобы, сохраняя сидячее положение с согнутыми и сомкнутыми 
коленями, добраться до блюда, передвигая ноги параллельно. В случае, если фикси-
ровалось малейшее нарушение траектории движения, а именно продвижение одной 
ноги вперед другой, даже на незначительное расстояние, жениха незамедлительно 
наказывали, ударяя палкой по коленям. Как пояснил респондент, данное испытание 
призвано проверить, насколько часто жених и его спутники участвуют в подобных 
мероприятиях, обладают ли они соответствующим опытом и способны ли достойно 
пройти это непростое испытание (ПМА Курбанова 2024). Обряд тѳс қәде у кара-
калпаков представлял собой сложный ритуальный комплекс, включавший в себя как 
символическое угощение, так и проверку личных качеств жениха.

Эти ритуалы можно интерпрети-
ровать и в контексте контактной ма-
гии. С. А. Токарев, классифицируя 
виды магии отмечал, что контактная 
магия (практиковавшаяся еще со вре-
мен доисторического общества  — 
Г. З., З. К.) представляет собой силу, 
которая передаётся или придаётся 
человеку путём непосредственного 
взаимодействия с носителем этой 
силы (Токарев 1990: 426–432). В 
вышеуказанном примере носителем 
«магической силы» является жених.

Кулинарные обряды также на-
блюдаются в процессе проводов не-

Рис. 6. Обряд тѳс қәде у каракалпаков. 
Караузякский район. Райцентр. Май 2024 г. 

Фото Курбановой З.

Рис. 5. Ритуал кормления жениха женатым 
другом. Ташкент. Июнь 2024 г. 

Фото Зунуновой Г.



Вестник антропологии, 2025. № 4262

весты. Например, в Джаркурганском районе Сурхандарьинской области, отец при 
проводах дочери в новый дом гладит ее голову ватой, смоченной в муке. В Кизирик-
ском районе той же области отец, прощаясь с дочерью, посыпает горсточку муки 
или сахара на плечи жениха и дочери. Эти обряды символизируют благословение 
и пожелание счастья в новой жизни, а также подчеркивают важность традиций в 
семейных отношениях (ПМА Зунунова 2024). 

Трактовка вышеуказанных кулинарных кодов (мука, сахар) в ключе бинарных 
оппозиций показывают, что здесь отражены такие противоположности, как белый/
черный, сладкий/горький, плодородный/бесплодный. 

В традиционной культуре каракалпаков важным элементом приема сватов было 
угощение их вареной печенью. Данный ритуал носит название баўыр қәде. Согласно 
свидетельствам респондентов, баўыр қәде является одним из древних обрядов. Варе-
ную печень нарезали на кусочки, укладывали на блюдо вместе с курдючным салом 
и преподносили присутствующим сватам. После вкушения печени сваты совершали 
ответный дар — қәде. Каждый из них клал на блюдо сумму денег, которую считал 
нужной (ПМА Курбанова 2024). Смысл данного ритуала заключался в символическом 
единении двух родственных групп. Печень в традиционной культуре каракалпаков ас-
социировалась с понятиями «единства» и «родства» баўырдай болсын. Поэтому пре-
поднесение печени сватам было призвано способствовать установлению между ними 
крепких родственных связей, чтобы они стали как одно целое как печень.

Заключительным этапом свадебной обрядности у узбеков и каракалпаков явля-
ется обряд приобщения невесты к ведению домашнего хозяйства. Так, в кишлаке 
Истиклол Кизирикского района Сурхандарьинской области невеста трижды капает 
масло в очаг в качестве подношения духам предков. Затем родственницы жениха 
смазывают руки невесты маслом и насыпают на специальную супру1 горку муки. В 
эту муку кладутся деньги в национальной валюте, доллары или золотые украшения 
в зависимости от социального статуса семьи жениха. Невестка находит эти подно-
шения и забирает их себе, после чего просеивает муку.

Завершающим элементом данного обряда является ритуал знакомства свекрови с 
невесткой. Они подносят ко рту одну шоколадную конфету и откусывают от нее по 
половине, символизируя принятие невестки в семью мужа и начало их совместной 
жизни (ПМА Зунунова 2024).

В традиционной культуре каракалпаков приобщение невесты к ведению домаш-
него хозяйства происходит в рамках обряда чаепития келинниӊ қолынан шай ишиў. 
Данный ритуал представляет собой своеобразное испытание для молодой женщины, 
в ходе которого присутствующие старшие женщины общины тщательно наблюдают 
и оценивают ее поведение и навыки.

Во время церемонии келинниӊ қолынан шай ишиў невестка должна проявить свои 
умения в приеме и обслуживании гостей. Присутствующие обращают внимание на 
то, как молодая женщина встречает приглашенных, как умывает им руки, держит 
чайник, наливает чай в пиалы, а также на ее общую манеру поведения и движений. 
Все эти нюансы тщательно фиксируются и оцениваются старшими женщинами, ко-
торые затем делают выводы о качестве воспитания и подготовки невестки к ведению 
домашнего хозяйства (ПМА Курбанова 2024).

По завершении обряда женщины старшего поколения благословляют невестку, вы-

1 Устное сообщение археолога Ш. Амирова, участника работ на Ташкырмантепе.



263Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные «коды»...

ражая свое одобрение ее действиям традиционными пожеланиями пәтия бериў (благо-
словение). Обряд келинниӊ қолынан шай ишиў играл важную роль в процессе включения 
молодой женщины в систему ведения домашнего хозяйства и ее принятия в новую семью.

Выводы

Таким образом, свадебная обрядность в традиционной культуре узбеков и кара-
калпаков представляет собой сложные ритуальные комплексы, наполненные разно-
образными символическими действиями и кулинарными «кодами». Эти обрядовые 
практики не только выражают пожелания любви, счастья и многодетности молодой 
семье, но и служат информационными сигналами, маркирующими различные этапы 
свадебного цикла. Особое внимание носителей культуры к свадебной обрядности 
обусловлено тем, что свадьба является одним из важнейших обрядов перехода, о ко-
торых писал известный антрополог Арнольд Ван Геннеп (Геннеп 1999: 202). Свадь-
ба рассматривается как некий «порог», преодолев который человек оказывается в 
новом, незнакомом измерении семейной жизни. Именно поэтому свадебная обряд-
ность у узбеков и каракалпаков так скрупулезно обставлялась многочисленными ри-
туалами и наполнена глубокими символическими смыслами. 

Ритуалы, связанные с кулинарными практиками и угощениями, играют ключевую роль 
в свадебной обрядности узбеков и каракалпаков, представляют собой сложную систему 
символических действий, направленных на обеспечение успешного перехода молодых 
людей в новый социальный статус и их интеграцию в структуру семейных отношений.

Источники и материалы
ПМА Зунунова 2024 — Полевые материалы Зунуновой Г. 2024 г. Ташкенская область. Аккур-

ганский район. Махалля Хонобод. Шайхонова Мухаббат, 1957 г. р.; Ташкенская область. 
Аккурганский район. Махалля Хонобод. Дадабаева Роза, 1959 г.  р.; Ташкент. Махалля 
Бахор. Пайзиева Мукаддас.1975 г. р.; Ташкентская область. Паркентский райо, Кишлак 
Бойкозон. Хотира. Дасторхончи. 1962 г. р.; Термез. Махалля Джайхун. Ишкубова Дил-
бар,1960 г. р.; Ташкентская область. Паркентский район. Кишлак Бойкозон Умри Оидова. 
1943 г. р.; Сурхандарьинская область. Кизирикский район. Село Истиклол. Давлат Хох-
лиева, 1955 г. р.; Ташкент. Махалля Кушбеги. Муборак Атаева 1952 г. р.; Кашкадарьин-
ская область. Село Яккабог. Саодат Давлатова, 1967 г. р.; Сурхандарьинская область Бой-
сунский район. Кишлак Юкори Мачай. Тошбоева Бардибор,1962 г. р.; Сурхандарьинская 
область. Районный центр Джаркуган. Махалля Гулистон. Бедалиева Зарифа, 1958 г. р.; 
2023 г. Кашкадарьинская область. Село Хардурум. Бобоёров Гайбулла,1973 г. р.

ПМА Курбанова 2024 — Полевые материалы Курбановой З. 2024 г.
  № 12. Караузякский район, ул. Абай, 15. Сапарова Айдангул. 1950 г. р., каракалпачка. 
  № 13. Караузякский район. ССГ Бердах. Кулмуратова Базаргул, 1942 г. р., каракалпачка.
  № 14. Шуманайский район. ССГ Мамый. Уразымбетов Низаматдин, 1944 г. р. каракалпак.
  № 21. Караузякский район, ул. Айтимова, 35. Айымбетова Гулкатиша, 1956 г. р., каракалпач-

ка; № 3. Кунградский район. ССГ Канглы. Сейдуллаева Злиха, 1963 г. р. узбечка.
Кусекеев 1934 ― Кусекеев У. Этнография ККАССР. Турткуль, 1934 // Рукописный фонд фун-

даментальной библиотеки ККО АН РУз. Инв. № 932. 93 с. 
Почему на Навруз 2022 ― Почему на Навруз красят яйца, или общие традиции разных куль-

тур // SputnikТаджикистан. [Электронный ресурс]. 2022. https://tj.sputniknews.ru/20190321/
pasha-navruz-tradicii-vesna-1028525367.html (дата обращения: 11.01.2025).

https://tj.sputniknews.ru/20190321/pasha-navruz-tradicii-vesna-1028525367.html
https://tj.sputniknews.ru/20190321/pasha-navruz-tradicii-vesna-1028525367.html


Вестник антропологии, 2025. № 4264

Научная литература
Абашин С. Н. Чай в Средней Азии: история напитка в XVIII–XIX веках // Традиционная 

пища как выражение этнического самосознания. М.: Наука, 2001. С. 204–230.
Бекмуратова А. Пища // Этнография каракалпаков XIX ― начало XX в. (материалы и иссле-

дования) / отв. ред. Т. А. Жданко, С. К. Камалов. Ташкент: ФАН, 1980. С. 112–143.
Геннеп А ван. Обряды перехода. М.: Восточная литература, 1999 (1975). 198 с.
Есбергенов Х., Атамуратов Т. Традиции и их преобразование в городском быту каракалпа-

ков / ред. С. К. Камалов. Нукус: Каракалпакстан, 1975. 211 с.
Жданко Т. А. Каракалпаки Хорезмского оазиса // Труды хорезмской археолого-этнографической 

экспедиции /под общ. ред. С. П. Толстова. М.: Издательство АН СССР, 1952. С. 461–647.
Зунунова Г. Ш. Материальная культура узбеков Ташкента: трансформация традиций / отв. 

ред. З. Х. Арифханов, Д. А. Алимова. Ташкент: Ехтrемuм-Рrеss, 2013. 318 с.
Календарные обычаи и обряды в странах зарубежной Европы. Исторические корни и разви-

тие обычаев / Отв. ред. С. А. Токарев. Т. 4. М.: Наука, 1983. 226 с. 
Каразин Н. Н. В низовьях Аму // Вестник Европы. 1875. № 3. С. 186–229.
Леви-Строс К. Мифологики. Сырое и приготовленное. Том 1. М.; СПб.: Университетская 

книга, 1999. 406 с.
Махмудов К. Узбекские блюда. Ташкент: Узбекистан, 1960. 301 с.
Морозова А. С. Культура домашнего быта каракалпаков начала XX века (к вопросу этноге-

неза). Диссертация на соиск… канд. ист. наук. Ташкент, 1954 // Рукописный фонд фунда-
ментальной библиотеки АН РУз. Инв. № РД-247. 255 с.

Небольсин П. И. Очерки торговли России со странами Средней Азии, Хивой, Бухарой и Ко-
кандом (со стороны Оренбургской линии). СПб., 1856. 370 с. 

Писарчик А. К. Пища. Узбеки // Народы Средней Азии и Казахстана (этнографические очер-
ки). Т. I. М.: Издательство Академии наук СССР, 1962. С. 304–314.

Снесарев Г. П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорезма / отв. ред. 
Т. А. Жданко. М.: Наука, 1969. 336 с.

Тёрнер В. Символ и ритуал. М.: Наука, 1983. 277 с. 
Токарев С. А. Ранние формы религии / под ред. В. П. Алексеева. М.: Политиздат, 1990. С. 426–432.
Фрэзер Дж. Золотая ветвь. Исследование магии и религии. М.: Политиздат, 1980. 831 с.
Ханыков Н. Описание Бухарского ханства. СПб.: Типография Императорской Академии 

наук, 1843. 279 с.
Шаниязов К. Ш. Узбеки — карлуки: Историко-этнографический очерк / отв. ред. Л. П. Пота-

пов. Ташкент: Фан, 1964. 195 с.
Шишкина Т. М. Дар и полезность: экономическая антропология реципрокного обмена // Про-

блемы современной экономики. 2015. № 3 (55). С. 106–109.
Шишов А. Сарты // Сборник материалов для статистики Сырдарьинской области. Т. XI. Таш-

кент, 1904. С. 43–48.
Айымбетов Қ. Ҳалқ даналығы. Өткен кунлерден елеслер. Нөкис: Қарақалпақстан, 1988. 260 с.
Файзуллаева М. Ўзбек миллий таомлари ва тановул маданияти (Сурхон воҳаси мисолида). 

Тошкент: Tafakkur avlodi, 2021. 360 б. 

References
Abashin, S. N. 2001. Chay v Sredney Azii: istoriia napitka v 18–19 vekakh [Tea in Central Asia: The 

History of the Drink in the 18th–19th Centuries]. In Traditsionnaia pisha kak vyrazhenie etnich-
eskogo samosoznaniia [Traditional Food as Expression of Ethnic Identity], ed. by S. A. Arutiunov, 
T. A. Voronina. Moscow: Nauka. 204–230. 

Ay·ymbetov, Q. 1988. Halq danalig‘i. Өtken kunlerden yelesler [Folk Wisdom. Memories of the Past]. 
Nukus: Qaraqalpaqstan. 

Bekmuratova, A. 1980. Pishcha [Food]. In Etnografiia karakalpakov 19 ― nachalo 20 v. (materiali i 
issledovaniia) [Ethnography of the Karakalpaks of the 19th ― Early 20th Centuries (Materials and 

https://orpk.org/books?from=1999&to=2024&sort=year_asc
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A2%D0%BE%D0%BA%D0%B0%D1%80%D0%B5%D0%B2,_%D0%A1%D0%B5%D1%80%D0%B3%D0%B5%D0%B9_%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B8%D0%B7%D0%B4%D0%B0%D1%82
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B8%D0%B7%D0%B4%D0%B0%D1%82


265Зунунова Г. Ш., Курбанова З. И. Кулинарные «коды»...

Research)], ed. by T. A. Zhdanko, S. K. Kamalov. Tashkent: FAN. 112–143.
Esbergenov, Kh., and T. Atamuratov. 1975. Traditsii i ikh preobrazovanie v gorodskom bytu karakalpakov 

[Traditions and Their Transformation in Urban Life of the Karakalpaks]. Nukus: Karakalpakstan. 211 p. 
Fayzullayeva, M. 2021. O‘zbek milliy taomlari va tanovul madaniyati (Surxon vohasi misolida) [Nation-

al Cuisine and Food Culture of Uzbekistan (Based on the Example of the Surkhan Oasis)]. Tashkent: 
Tafakkur avlodi. 360 p. 

Frazer, J. G. 1980. Zolotaya vetv’: issledovanie magii i religii [The Golden Bough: A Study in Magic and 
Religion]. Moscow: Politizdat. 831 p. 

Gennep, Arnold van. 1999. Obriady perekhoda [The Rites of Passage]. Moscow: Vostochnaia lit-
eratura. 198 p. 

Tokarev, S. A. (ed.). 1983. Kalendarnyye obychai i obryady v stranakh zarubezhnoi Evropy. 
Istoricheskie korni i razvitie obychaev [Calendar Customs and Rites in Europe Outside the 
USSR]. Vol. 4. Moscow: Nauka. 222 p. 

Karazin, N. N. 1875. V nizov’akh Amu [In the Lower Reaches of the Amu River]. Vestnik Evropy 
3: 186–229.

Khanykov, N. 1843. Opisanye Bukharskogo khanstva [Description of the Bukhara Khanate]. Saint 
Petersburg: Tipografiia Imperatorskoi Akademii nauk. 279 p. 

Lévi-Strauss, Claude. 1999. Mifologiki. Syroe i prigotovlennoe [Mythologiques: The Raw and the 
Cooked]. Vol. 1. Moscow, Saint Petersburg: Universitetskaia kniga. 406 p.

Makhmudov, K. 1960. Uzbekskie blyuda [Uzbek Dishes]. Tashkent: Uzbekistan. 301 p. 
Morozova, A. S. 1954. Kul’tura domashnego byta karakalpakov nachala 20 veka (k voprosu 

etnogeneza) [Household Culture of the Early 20th-Century Karakalpaks (on the Issue of 
Ethnogenesis)]. Ph.D. diss, Tashkent. 255 p.

Nebolsin, P. I. 1856. Ocherki torgovli Rossii so stranami Srednei Azii, Khivoi, Bukharoi i Kokandom 
(so storony Orenburgskoi linii) [Essays on Russia’s Trade Relations with the Countries of 
Central Asia, Khiva, Bukhara, and Kokand (via the Orenburg Line)]. Saint Petersburg. 370 p. 

Pisarchik, A. K. 1962. Pishcha. Uzbeki [Food. Uzbeks]. In Narody Sredney Azii i Kazakhstana 
(etnograficheskie ocherki) [Peoples of Central Asia and Kazakhstan (Ethnographic Essays)], ed. 
by S. P. Tolstov et al. Vol. 1. Moscow: Akademia nauk SSSR. 304–314. 

Shaniyazov, K. Sh. 1964. Uzbeki — karluki: istoriko-etnograficheskii ocherk [Karluk Uzbeks: A 
Historical and Ethnographic Essay], ed. by L. P. Potapov. Tashkent: Fan. 195 p.

Shishkina, T. M. 2015. Dar i poleznost’: ekonomicheskaia antropologiia retsiproknogo obmena 
[Gift and Usefulness: Economic Anthropology of Reciprocal Exchange]. Problemy sovremennoi 
ekonomiki 3 (55): 106–109. 

Shishov, A. 1904. Sarty [Sarts]. In Sbornik materialov dlia statistiki Syrdar’inskoi oblasti [Collection of 
Materials for Statistics of the Syrdarya Region]. Vol. 11. Tashkent: Tipo-litografiia V. M. Il’ina. 43–48.

Snesarev, G. P. 1969. Relikty domusul’manskikh verovanii i obriadov u uzbekov Khorezma [Relics 
of Pre-Islamic Beliefs and Rites Among the Uzbeks of Khorezm]. Moscow: Nauka. 336 p. 

Tokarev, S. A. 1990. Sushchnost’ i proiskhozhdenie magii. Tipy magii [The Essence and Origin of 
Magic. Types of Magic]. Moscow: Politizdat. 622 p.

Turner, V. 1983. Simvol i ritual [Symbols and Ritual]. Moscow: Nauka. 277 p.
Zanka, Russell. 2007. Fat and All That: Good Eating the Uzbek Way. In Everyday Life in Central Asia: 

Past and Present, ed. by J. Sahadeo and R. Zanka. Bloomington: Indiana University Press. 178–197.
Zhdanko, T. A. 1952. Karakalpaki Khorezmskogo oazisa [Karakalpaks of the Khorezm Oasis]. 

In Trudy khorezmskoi arkheologo-etnograficheskoi ekspeditsii [Works of the Khorezm 
Archaeological-Ethnographic Expedition]. Vol. 1. Moscow: Akademiia nauk SSSR. 461–647.

Zununova, G. Sh. 2013. Material’naia kul’tura uzbekov Tashkenta: transformatsiia traditsii 
[Material  Culture of the Uzbeks of Tashkent: Transformation of Traditions], ed. by 
Z. Kh. Arifkhanov, D. A. Alimova. Tashkent: Ekstremum-Press.


	_Hlk211194050
	_Hlk179201346
	_Hlk187493573
	_Hlk187503598
	_Hlk184845700
	_Hlk187788636
	_Hlk181623557
	_Hlk184845825
	_Hlk184840453
	_Hlk185871974
	_Hlk130989120
	_Hlk153195512
	_Hlk169289526
	_Hlk144574334
	_Hlk169871901
	_Hlk506208280
	_Hlk506210437
	_Hlk506210552
	_Hlk80610153
	_Hlk144631640
	_Hlk153047918
	_Hlk155974405
	_Hlk170062022
	_Hlk169803845
	_Hlk520999193
	_Hlk154840222
	_Hlk129284195
	_Hlk128663419
	_Hlk16272115
	_8e54fjbfvwh4
	_nltw7ygknr57
	_otqrcoood5tx
	_545yj0phq67k
	_hqn61krxc5fm
	_h0s51zg7nsmd
	_5qsssfn3wbmv
	_s9s1ymyv2z0
	_pdy0phgc10z0
	_Hlk170898756
	_Hlk186204883
	_Hlk149825161
	_Hlk171626675
	_Hlk210983206
	_Hlk171587806
	_Hlk144562030
	_Hlk527298991
	_Hlk33349617
	_Hlk128759055
	_Hlk161676045
	_Hlk193820467
	_Hlk193820488
	_Hlk193820503
	_Hlk193820511
	_Hlk193820518
	_Hlk193820543
	_Hlk195692021
	_Hlk195695692
	_Hlk195696116
	_Hlk193820779

