
136

УДК 39
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/136-144
Научная статья

© С. В. Сиражудинова, О. С. Мутиева

ЖЕНСКАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ АКТИВНОСТЬ: ИСТОРИКО-
ЭТНОГРАФИЧЕСКИЙ АСПЕКТ ИЗУЧЕНИЯ 

НА ПРИМЕРЕ ДАГЕСТАНА

В статье с использованием архивных и этнографических материалов, резуль-
татов полевых экспедиций, методов эмпатии и сравнительно-исторического 
анализа, исследуется религиозная активность женщин-мусульманок в годы 
советской власти и в настоящее время. Хронологические рамки исследования 
позволяют выявить периоды возрастания и забвения женской религиозной ак-
тивности. Актуальность темы обусловлена всплеском женской активности в 
религиозной сфере в условиях реисламизации дагестанского общества. С дру-
гой стороны, происходит вытеснение суфистских практик и забвение местных 
«святых» в регионе, вследствие чего происходит утрата очень ценной для науки 
информации. Цель работы — показать проблемы гендерной асимметрии в рели-
гии, выявить причины, возможности и периоды женской активности в религии, 
раскрыв их настоящую роль в сфере духовной жизни и религиозных практик. 
Исследования показало, что для женщин в периоды экстраординарных собы-
тий открывались возможности для публичного религиозного участия. Возрас-
тание женской активности отмечается в период антирелигиозной кампании 
20–30 годов XX века: вместо репрессированных представителей духовенства, 
многие религиозные практики проводили женщины. При всей множественно-
сти публикаций на указанную тему, очевидно не достает исследований, посвя-
щенных непосредственно Дагестану. В этой связи исследования и поиски инфор-
мации, очень важны и являются шагом к сохранению истории региона. 
Ключевые слова: ислам, гендер, религия, женская активность, религиозная 
практика, суфизм, зиярат, Дагестан
Ссылка при цитировании: Сиражудинова С. В., Мутиева О. С. Женская ре-
лигиозная активность: историко-этнографический аспект изучения на приме-
ре Дагестана // Вестник антропологии. 2025. № 4. С. 136–144.

Сиражудинова Саида Валерьевна — к. политич. н., доцент, Дагестанский государственный 
университет народного хозяйства (Российская Федерация, 367008 Махачкала, ул. Атаева, 
5). Эл. почта: saida_kant@mail.ru ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-6069-6076 

Мутиева Оксана Саидовна  — д. и. н., профессор кафедры отечественной истории, 
Дагестанский государственный университет (Российская Федерация, 367000 Махачкала, 
ул. Гаджиева, 43а). Эл. почта: mutiewa.oksana@yandex.ru ORCID ID: https://orcid.org/0000-
0002-7669-3558 

*Статья выполнена при финансовой поддержке Российского научного фонда в рамках проекта 
«Религиозные организации, стратегия и практика на Юге России в контексте преодоления 
радикализма: гендерный аспект», № 22-28-00484, https://rscf.ru/project/22-28-00484/ 

mailto:saida_kant@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-6069-6076
mailto:mutiewa.oksana@yandex.ru
https://orcid.org/0000-0002-7669-3558
https://orcid.org/0000-0002-7669-3558
https://rscf.ru/project/22-28-00484/


137Сиражудинова С. В., Мутиева О. С. Женская религиозная активность...

UDC: 39
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/136-144
Original article

© Saida Sirazhudinova and Oksana Mutieva

WOMEN’S RELIGIOUS ACTIVITY IN THE NORTH 
CAUCASUS: HISTORICAL AND ETHNOGRAPHICAL ASPECT 

(THE CASE OF DAGESTAN)

The article examines the religious activity of Muslim women during the Soviet era and 
at present using archival and ethnographic materials, the results of field expeditions, 
empathy, and comparative historical analysis. The chronological framework of the 
study allows us to identify periods when women’s religious activity increased or de-
clined. The relevance of the topic stems from the surge in women’s religious activity 
in the context of the re-Islamization of Dagestan society. The purpose of the work is 
to highlight the problems of gender asymmetry in religion and to identify the causes, 
opportunities and periods of women’s activity in religion, revealing their real role in 
spiritual life and religious practices. Research showed that opportunities for women 
to participate in public religious activities arise for women during periods of extraor-
dinary events. An increase in women’s activity is noted during the anti-religious cam-
paign of the 1920s and 1930s: instead of repressed clergy, many religious practices 
were carried out by women. Despite the multitude of publications on this topic, there 
is clearly a lack of research devoted specifically to Dagestan. In this regard, such a 
research is a very important step toward preserving the history of the region.  
Keywords: Islam, gender, religion, women’s activity, religious practice, North Cau-
casus, sufism, ziyarat, Dagestan
Authors Info: Sirazhudinova, Saida V. — Ph.D. in Political Sciences, Associate 
Professor, Dagestan State University of National Economy (Makhachkala, Russian 
Federation). E-mail: saida_kant@mail.ru  ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-
6069-6076 
Mutieva, Oksana S. — Doctor in History, Professor, Dagestan State University 
(Makhachkala, Russian Federation). E-mail: mutiewa.oksana@yandex.ru ORCID 
ID: https://orcid.org/0000-0002-7669-3558 
For citation: Sirazhudinova, S. V., and O. S. Mutieva. 2025. Women’s Religious 
Activity in the North Caucasus: Historical and Ethnographical Aspect (The Case of 
Dagestan). Herald of Anthropology (Vestnik Antropologii) 4: 136–144.
Funding: The study was funded by the Russian State Foundation, project No 22-28-
00484, https://rscf.ru/project/22-28-00484/ 

Введение

Актуальность темы обусловлена приватностью, не публичностью и, следователь-
но, не изученностью женской религиозной активности на Северном Кавказе. Осо-
бенно важно провести исследование в условиях, когда роль религии стремительно 
возросла в обществе, влияет на жизнь людей, и даже на общественные процессы, но 
женская религиозная активность остается в стороне. В то время, когда комплексный 
и системный анализ религиозной сферы необходим.

mailto:saida_kant@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-6069-6076
https://orcid.org/0000-0002-6069-6076
mailto:mutiewa.oksana@yandex.ru
https://orcid.org/0000-0002-7669-3558
https://rscf.ru/project/22-28-00484/


Вестник антропологии, 2025. № 4138

В статье рассмотрена женская религиозная активность на Северном Кавказе в своей 
динамике. Важное внимание уделяется поиску ее современного проявления в обществе.

С продвижением ислама и ростом его влияния, религия стала частью повседневной 
жизни людей, оказывает влияние на общественные и семейные отношения, вековые тра-
диции и обычаи. История развития религиозных практик в регионе развивалась вместе 
с обществом. Поскольку, права и обязанности женщин и мужчин по исламу не были 
идентичны, то за ними были закреплены разные роли и функции в традиционном му-
сульманском обществе (Бараева 2003: 12). Традиционные гендерные границы веками 
определяли пространство женской активности, мужчина сохранял за собой власть не 
только в рамках семейных отношений, но и доминировал в религиозной сфере. 

Суфизм не стал исключением, несмотря на большую благосклонность к женской 
активности в религии, чем другие течения ислама (Амрахов 2019: 629). В силу патри-
архальных традиций, сложившихся в дагестанском обществе, мужчина имел боль-
ше возможностей для реализации в суфийских практиках, нежели женщина (Алибе-
ков 2020: 264). Нельзя однозначно оценить духовный опыт женщин в суфизме. Это 
сложно, поскольку он не лежит на поверхности, передается «не так явно и открыто, 
как мужской» (Чепелева 2015: 56). Особенно в той части гендерной истории, которая 
всегда забывается, утрачивается или же игнорируется.

Материалы и методы

В ходе исследования были изучены архивные материалы, посвященные деятель-
ности мусульман региона, проанализированы документы Центрального государ-
ственного архива Республики Дагестан. Был проведен анализ немногочисленных 
публикаций современных авторов, обративших внимание на женскую религиозную 
активность в регионе. 

Важную роль в исследовании заняла полевая этнографическая исследовательская 
работа авторов, посетивших разные районы, в поисках информации, показывающей 
женскую активность в религии. Основные результаты и новая информация были 
получены в ходе анализа и наблюдения вокруг женских зияратов1. Поиск информа-
ции проводился среди родственников, имамов, односельчан женщин, считающихся 
в советские годы шейхами. В ходе полевых исследований, мы изучали особенности 
зияратов, анализировали динамику их посещаемости, то, как жители региона (чаще 
всего села), сохраняют память о женщинах, проявлявших активность в религии.

Мы широко использовали методы глубинных интервью и наблюдения. В ходе ис-
следования мы обращались к общеисторическим методам (ретроспективный), про-
водили анализ, синтез, сравнение, что позволило нам проследить динамику женской 
активности в религии, и выявить современное ее состояние и особенности.

1 Зиярат / Зийарат  — «посещение», священное место в суфизме, к которому совершают 
паломничество, хождение к святым местам, а также место захоронения (святого, праведника, 
шейха и т.  д.). Зийарат  — совершение паломничеств и поклонения. Общемусульманской 
обязанностью является совершение хаджа (паломничества, входящего в столпы ислама). 
Широкое распространение традиция паломничества получила в суфизме и шиизме. Могилы 
святых, шейхов, в зависимости от региона могут носить разные названия. Распространенным 
и общим для республик Северного Кавказа является зийарат (на юге Дагестане встречается 
название «пир»). (См. Сиражудинова 2017: 58–63; Сиражудинова 2021).



139Сиражудинова С. В., Мутиева О. С. Женская религиозная активность...

Обсуждение
Возрастанию или забвению женской активности в религии способствовали об-

щественно-политические трансформации, появление новых учений.  Так, учение су-
фийского шейха Кунта-хаджи Кишиева, зародившееся во второй половине XIX в. на 
Северном Кавказе, способствовало активному вовлечению женщин в практики су-
физма.  Учение вирда Кунта-хаджи создало своеобразную субкультуру в мусульман-
ских общинах Ингушетии, Чечни, Дагестана, сохранившись по настоящее время.  
По сведениям М. С.-Г. Албачиевой, среди ингушских и чеченских женщин — суфи-
ев распространение получили коллективные молитвы, проведение ритуала громкого 
зикр, в том числе, и совместное совершение с мужчинами (Албогачиева 2018: 178). 

В Дагестане, женская субкультура суфизма наибольшее распространение полу-
чила среди андийцев, этногенез которых тесно связан с бенойцами. Андийские жен-
щины-мюриды исполняют зикр под руководством старшей из женщин, поочередно 
собираясь каждую неделю у кого-либо дома. Ритуал сопровождался многократно 
повторяющейся молитвой и ритуальными танцами по кругу. Поскольку, женщины 
должны были достичь и духовное очищение, то в процессе исполнения зикр, они 
нередко впадают в состояние транса (Андийский).

Дагестанские шейхи, так же затрагивали вопрос женского участия в религиозных 
практиках и женского потенциала в служении. Они боролись с общими стереотипа-
ми и попытками ограничить женское участие в сфере религии, и уделяли внимание 
образованию своих дочерей и просили своих мюридов обучать женщин, в которых 
они обнаруживали потенциал (Sirazhudinova 2023: 46–55).

С приходом большевиков, вместе с построением нового социалистического обще-
ства стала меняться вся модель устоявшегося традиционного мировоззрения. В быту 
стали стираться мусульманские и традиционные устои: советская власть закрывала 
мечети и молельные команды, вводила тотальный атеизм. Поскольку изменения каса-
лись всех сфер жизни, пристальное внимание органы власти уделяли образовательной 
и культурно-просветительской жизни дагестанских женщин, как достижение совет-
ской власти в деле «раскрепощения» горянки (Каймаразов, Каймаразова 2020: 26). 

Положительно санкционировалась антирелигиозная деятельность, в том числе, 
активность женщин против религиозных предрассудков. Исходя из идеологических 
реалий советской действительности, главным был тезис — религия ущемляет права 
женщин. По мнению дагестанского ученого М. В. Вагабова, с религиозными пере-
житками, которые ущемляли права женщин, бороться должны были сами женщины 
(Вагабов 1962: 5).

Атеистическая пропаганда была направлена против религиозных практик су-
физма. Отношение к суфизму со стороны советской власти было категоричным, по-
скольку, суфийские сообщества воспринимались как исключительно антисоветские 
и «вероятные центры религиозных и националистических движений» (Беннигсен 
1986: 81). В 20–30 годы начались репрессии против мусульманского духовенства, 
были арестованы, сосланы и даже расстреляны многие имамы, шейхи. Несмотря на 
трагизм происходящего, в этих реалиях для женщин открывались возможности для 
религиозной активности. 

Анализ архивных материалов свидетельствует, что в годы антирелигиозной кам-
пании, многие религиозные обряды проводили женщины. 

Так, в материалах архивного дела «Отчетный доклад Даготдела ОГПУ о деятель-
ности мусульманского духовенства, шейхизма и мюридизма и учет опыта этой рабо-



Вестник антропологии, 2025. № 4140

ты за время 1932–1933 гг.» имеются сведения о женщинах — мюридах, из аварского 
селения Кахиб, которые каждую пятницу исполняли коллективные молитвы, тайно 
собравшись в одном из домов (ЦГА РД Л. 112). Можно заметить, что численность 
женщин мюридов, последователей шейха Гасана Кахибского было больше чем 
вдвое — 1600, в то время мужчин — 466 (ЦГА РД Л. 112). 

Репрессии против служителей культа, стали определяющим фактором участия 
женщин в непривычных для себя религиозных практиках. Женщины могли взять 
на себя функции муллы. Так, в Даргинском округе после ареста имама мечети, все 
религиозные мероприятия проводила пожилая женщина, которая пользовалась наи-
большим авторитетом (ЦГА РД Л. 115).  Жительница селения Губден была избрана 
муллой, вопреки законам шариата (ЦГА РД Л. 8).

Несмотря на атеистическую политику власти, женщины совершали религиозные 
ритуалы и обряды, чаще чем мужчины практиковали зикр, даже в местах депорта-
ции (Албогачиева 2018: 178). Тем самым, благодаря женщинам сохранилась суфий-
ские практики, память о сакральные местах, святых.

В послевоенные годы, вплоть до распада СССР участие женщин в религиозной 
жизни не афишируется. Несмотря на скудность информации, женская религиозная 
активность имела место, о чем свидетельствуют немногочисленные работы, затра-
гивающие вопрос о роли женщин в религии (Идрисов 2023: 176), женской повсед-
невности и обрядов (Мутиева 2022: 8), а также полевые этнографические исследо-
вания, проведенные авторами: посещение зияратов, районов и селений, где жили 
религиозно активные женщины.

Результаты

В женской субкультуре суфизма важное место занимало посещение зиярата — 
могилы святых. В связи с продвижением ислама и ростом его влияния на жизнь 
человека, многие почитаемые народные локальные места, связанные с легендами о 
женщинах, стали зияратами и местами религиозного неканонического паломниче-
ства местных мусульман.

Рассмотрим несколько зияратов, из тех, которые мы посетили в ходе нашего ис-
следования в центральном Дагестане в 2023 г. (ПМА 2023). Наша задача состояла в 
том, чтобы обнаружить женские имена, показать женскую религиозную активность 
в регионе, сохранить информацию для потомков и дать базу для будущих исследова-
ний женских религиозных практик в регионе.

Наиболее известным и почитаемым женским зияратов в Дагестане считается 
Валикыз, расположенный в селении Агачаул, Карбудахкентский район (датирован 
XIX в.). По преданию Валикыз завещала после смерти своей поместить ее тело на 
арбу, запряженную быками и отправить ее из родного селения Тарки. Там, где они 
остановятся, она завещала ее похоронить, а быков раздать среди бедняков в качестве 
милостыни (садакъа). На данный зиярат и в настоящее время приходят просить бла-
гополучия, семейного счастья, а бездетные женщины — детей.

По словам информанта из селения Агачаул Алиева Абдулы, старожилы рассказы-
вали, что еще в дореволюционный период данный зиярат располагался на централь-
ной дороге, по нему часто ездили торговцы. Путники, проезжавшие возле зиярата, 
часто останавливались и просили удачной торговли, отсутствие разбойников на до-
роге и т. д. (ПМА 2023. Информант Алиев Абдулла, 1957 г. р., сел. Агачаул, РД).



141Сиражудинова С. В., Мутиева О. С. Женская религиозная активность...

Другой женский зиярат, располагающийся в селении Султанянгиюрт, Кизилюр-
товского района посвящен святой Хаджи-Ана и ее сестрам. Сам он датируется так-
же серединой XIX в. Вместе с данным зияратом там располагаются могилы святых 
Асхаб шейха, Шангирей шейха, а также Салимгирей шейха. Строительство зиярата 
относится к середине XIX века.

Следует сказать, что Хаджи-Ана в совершенстве могла читать Коран, этому мастер-
ству она обучала других девочек селения. После ее смерти к могиле Хаджи-Аны стали 
направляется паломники. Они чтили ее имя, просили благополучия за своих близких и 
т. д.  Местный житель сообщил со ссылкой на воспоминания своей бабушки Магоме-
довой Айзан 1924 г. р., что данный зиярат посещало много женщин (ПМА 12.02.2022. 
Информант Гусейнов Саид, 1982 г. р., г. Кизилюрт). В самом зиярате имеются множе-
ство женских платков, а также детская одежда. Можно предположить, что в данный 
зиярат приходили женщины, чтобы попросить поскорее родить первенца.

Еще одной святыней, подтверждающей женскую религиозную активность в тра-
диционном Дагестане, является зиярат «Сорок женщин», расположенный в поселке 
Тарки (близ города Махачкала). По преданию в давние времена на Дагестан про-
шло нашествие врагов (информаторы разнятся в своих суждениях. Одни говорят, 
что это период нашествия Тамерлана, другие — монгольского нашествия). Сорок 
самых красивых женщин укрылись в пещере на возвышенности в Тарках, чтобы не 
стать жертвами или еще страшнее — наложницами врагов. Пока они укрывались в 
пещере, женщины делали дуа во имя Всевышнего. В знак скорби, по мнению мест-
ных, Всевышний одарил этот зиярат святой водой, которая стекает из ущелья прямо 
в зиярат. По преданию женщины испили ее (ПМА 2023. Информант Темиров Алим-
паша, 1963 г.р., п. Тарки, РД). 

Также при исследовании данного зиярата, мы обнаружили природное каменное 
изваяние этих сорока святых женщин. И в наши дни зиярат остается священным ме-
стом поклонения, где женщины совершают ритуалы, испив воду из ущелья.  Старо-
жилы поселка поведали нам, что в дореволюционный период сюда приходило мно-
жество паломников со всего Дагестана, сейчас сюда приходят немногие. Данный 
вывод можно подтвердить по проросшей траве по дороге на зиярат. Однако несмо-
тря на это нам удалось встретить паломницу (жительница поселка Тарки), которая 
посетила зиярат. На наш вопрос о том, что просят на данном зиярате, паломница от-
ветила, что каждый приходит со своей проблемой и просит у Всевышнего на данном 
зиярате. Чаще всего на зиярат приходят перед каким-либо предстоящим событием: 
свадьбой, проводами в армию, родами и т. д.

Святыми были признаны в своих селениях и женщины, которые сражались с захват-
чиками.  Несмотря на то, что мотивы героического поступка   не были прямо связаны с 
религией, в представлениях местных жителей они приобрели религиозный смысл.

Гораздо менее известными и посещаемыми остаются зияраты женщин-суфиев, 
которые были шейхами, сыграли роль в сохранении религии в сложные периоды: 
транслировали знания, сохраняли религиозные практики. Как правило, женщины-
шейхи, встречались среди суфиев накшбандийского и кадирийского тарикатов. Они 
были высокоуважаемыми в своем обществе, признавались выдающимися богосло-
вами своего времени (Sirazhudinova 2023: 46–55).

Полевые материалы, собранные авторами в различных уголках Дагестана, свиде-
тельствуют о включенности женщин в различные религиозные практики. 



Вестник антропологии, 2025. № 4142

 В ходе исследования в Унцукульском районе нам рассказали о  Патимат Маго-
медгаджиевой (местные ее называют святая и ученая Асиял Патимат), которая счи-
талась шейхом.  По сведениям информанта, она была признана известным шейхом 
накшбандийского тариката Магомедом Балахунинским, как мюрид, и впоследствии 
даже шейх, обладала собственной печатью из слоновой кости. Именно шейх, призы-
вал своего друга и соратника Абдулатипа заниматься ее религиозным образованием. 
Изучавшая религию женщина, была затворницей и суфием, практиковала духовные 
практики, наизусть знала Коран, писала тексты и стихи. Она съедала только одну 
четвертую хинкала. Ее захоронение находится возле зиярата шейха Магомеда Бала-
хунинского (ПМА 2023. Информант из с. Балахани, Магомедов Иса 1973 г. р., при-
ходился родственником Асиял Патимат. Она являлась сестрой его прадедушки, и он 
старался сохранить ее имя в истории села. Интервью проводилось 17.08.2023).

В Гумбетовском районе в с. Килятль, мы обнаружили потомков Туракх Якубовой 
Хадижат, которая в отдельных источниках фигурировала как шейх. Данная инфор-
мация не подтвердилась. По мнению односельчан, она действительно получила ис-
ламское образование, была уважаемой в обществе, собирала и руководила женски-
ми группами, организовывала исполнение кадирийского зикра для женщин (ПМА. 
Информатор из с. Килятль, в настоящее время проживающий в г. Кизилюрт, Изу-
дин Изудинов, 1956 г. р., приходился родственником Якубовой Хадижат. Интервью 
проводилось 12.02.2022). Воспоминания внучки Якубовой Хадижат, которой уже за 
90 лет, фрагментарны, и в первую очередь личные.

Место захоронения Якубовой Хадижат отмечено обычным невысоким традицион-
ным надмогильным горным камнем, на котором выцарапано ее имя, подтертое време-
нем. Причину забвения так объясняли информаторы: «Даже родственники помнят за 
редким исключением, сейчас поменялись ценности, Накшбандийский тарикат в моде». 

Заключение

Новые веяния, произошедшие после смены политического строя страны в 
1990-е годы, способствовали проникновению в Дагестан новых религиозных на-
правлений. Преимущественно молодое поколение дагестанцев, либо сторонники 
салафитского направления, либо рационально мыслящие мусульмане стали боль-
ше разделять универсальные положения ислама и локальный «народный ислам». 
Были наделены новым религиозным смыслом старые сакральные места и прежние 
обряды и практики.

Мы не могли не заметить, что оценки происходящих событий потомками и од-
носельчанами зачастую даются сквозь призму подходов современных мусульман, 
имеющих уже трансформированные взгляды и иное религиозное направление, за-
частую критически оценивающих суфизм и практики суфизма. Так, некоторые села, 
где женщины были столь уважаемыми, что считались шейхами, встали на путь сала-
физма, и больше не практикуют зикр, критически относятся к посещению зияратов, 
а просьбы и ритуалы, совершаемые в ходе паломничества и вовсе стали восприни-
маться ими, как серьезное нарушение, как запретное, как ширк1.

1 Ширк — один из основных запретов в Исламе, придание Аллаху сотоварищей и поклонение / 
обращение к кому-то еще, кроме Аллаха.



143Сиражудинова С. В., Мутиева О. С. Женская религиозная активность...

В данном случае, посещение не только женских, но и мужских зияратов стано-
вится редким явлением. Многое зависит от конкретного села и взглядов местных 
жителей, от того, остались ли они адептами суфизма, или произошла трансформация 
религиозных взглядов. Отсюда и забвение, и отсутствие посетителей и почитателей. 

Таким образом, можно сделать вывод, что женская активность не выходит за рам-
ки традиционной религиозной деятельности. Она ограничена обязанностями риту-
ального характера: намаз, пост в месяц Рамадан, хадж в святые места, выплата закя-
та, и общинах суфиев не порицается женская практика зикр.  В связи с изменением 
отношения к суфистским практикам среди молодежи, происходит утрата памяти о 
женщинах святых. С другой стороны, в суфистской интерпретации, персоналии об-
растают легендами, и становится трудно отделить реальность, от мифов.

Источники и материалы
ПМА — Полевой материал авторов (далее ПМА). Интервью проведены в 17 сельских райо-

нах и 5 городах Республики Дагестан при финансовой поддержке РНФ в 2023 г. Проект 
№ 22-28-00484. Отдельные интервью состоялись в 2022 г.

Андийский — Андийский женский зикр // VKLIP.ORG. [Электронный ресурс].  https://ru-
clip.com/video/DchplJ_sNXI   

ЦГА РД Л. 112  — Центральный государственный архив Республики Дагестан. Ф.р-800. 
Оп. 2. Д. 49. Л. 112.

ЦГА РД Л. 115  — Центральный государственный архив Республики Дагестан. Ф.р-800. 
Оп. 2. Д. 49. Л. 115.

ЦГА РД Л. 8 — Центральный государственный архив Республики Дагестан. Ф. 1-п. Оп. 1. 
Д. 1241. Л. 8.

Научная литература
Алибеков Х. Г. Женский элемент в дагестанском суфизме // Вопросы истории. 2020. № 12–2.  

С. 264–272.
Албогачиева М. С. Женские суфийские практики громкого зикра в  Ингушетии //  Ислам в 

современном мире. 2018. № 14 (2). С. 149–164.
Амрахов А. К.  Единобожие и мистицизм: монография: в 2-х т. Т. 1. Махачкала: Лотос, 2019. 792 с.
Беннигсен А. Суфизм в СССР: библиография советских источников. Обзор по Центральной 

Азии. 1986. № 2–4. С. 81.
Бараева З. А. Женщина в мусульманском обществе: Проблемы трансформации социального 

и правового статуса. Автореф. дисс. … канд. ист. наук.  Махачкала, 2003. 25 с.
Вагабов М. В. Отношение мусульманской религии к женщине. М.: Знание, 1962. 40 с.
Идрисов Р. Ж. Исследование духовного лидерства и женской активности в мусульманских 

республиках Северного Кавказа // Власть. 2023. № 1. С. 176–180.
Каймаразов Г. Ш., Каймаразова Л. Г. Женское образование в дагестане в первые десятиле-

тия советской власти в региональной историографии 1920–1930-х годов // Вестник Май-
копского государственного технологического университета. 2020. № 3. С. 13–28. https://
doi.org/10.24411/2078-1024-2020-13001 

Мутиева О. С. Религиозные практики женщин в мусульманских общинах Северного Кавка-
за: история и современность  // Вестник Дагестанского государственного университета. 
2022. Т. 37. № 3. С. 7–14.

Сиражудинова С. В. Становление религиозных (исламских) структур гражданского общества 
на Северном Кавказе в XIX–XX вв. на примере республики Дагестан // Вестник Северо-
Осетинского государственного университета имени К. Л. Хетагурова. 2021. № 3. С. 46–52.

Сиражудинова С. В. Практика зикр в Республике Ингушетия: роль в становлении граждан-
ского общества и обеспечения религиозной безопасности // Информационные войны. 

https://ru-clip.com/video/DchplJ_sNXI
https://ru-clip.com/video/DchplJ_sNXI
https://doi.org/10.24411/2078-1024-2020-13001
https://doi.org/10.24411/2078-1024-2020-13001


Вестник антропологии, 2025. № 4144

2017. № 1 (41). С. 58–63.
Чепелева А. В. Особенности мистического опыта в женских суфийских практиках // Контекст 

и рефлексия: философия о мире и человеке. 2015. № 6. С. 55–70.
Sirazhudinova S. V., Huseynov Y. M. Women’s Religious Activity in the North Caucasus in the Russian 

Empire. Bylye Gody. 2023. 18 (1): 46–55.  https://bg.cherkasgu.press/journals_n/1677691372.pdf 

References
Alibekov, H. G. 2020. Zhenskij element v dagestanskom sufizme [The Feminine Element in Dages-

tani Sufism]. Voprosy istorii 12–2: 264–272.
Albogachieva, M. S. 2018. Zhenskie sufijskie praktiki gromkogo zikra v Ingushetii [Women’s Sufi 

Practices of Loud Dhikr in Ingushetia]. Islam v sovremennom mire 14(2): 149–164.
Amrakhov, A. K. 2019.  Edinobozhie i mistitsizm: monografiia [Monotheism and Mysticism: A 

Monograph]. Vol. 1. Makhachkala: Lotos. 792 p.
Baraeva, Z. A. 2003. Zhenshchina v musul’manskom obshchestve: Problemy transformatsii sotsi-

al’nogo i pravovogo statusa [Woman in Muslim Society: Problems of Transformation of Social 
and Legal Status]. Ph.D. diss., abstract, Makhachkala. 25 p.

Bennigsen, A.1986. Sufizm v SSSR: bibliografiia sovetskikh istochnikov [Sufism in the USSR: A 
Bibliography of Soviet Sources]. Obzor po Tsentral’noi Azii 2–4: 81.

Chepeleva, A. V. 2015. Osobennosti misticheskogo opyta v zhenskih sufiiskikh praktikakh [Fea-
tures of Mystical Experience in Women’s Sufi Practices]. Kontekst i refleksiia: filosofiia o mire 
i cheloveke 6: 55–70.

Idrisov, R. Zh. 2023. Issledovanie dukhovnogo liderstva i zhenskoi aktivnosti v musul’manskikh 
respublikakh Severnogo Kavkaza [A Study of Spiritual Leadership and Women’s Activity in the 
Muslim Republics of the North Caucasus]. Vlast’ 1: 176–180.

Kaimarazov, G. Sh., and L. G. Kaimarazova. 2020. Zhenskoe obrazovanie v dagestane v pervye 
desiatiletiia sovetskoi vlasti v regional’noi istoriografii 1920–1930-kh godov [Women’s Ed-
ucation in Dagestan in the First Decades of Soviet Power in Regional Historiography of the 
1920s–1930s].  Vestnik Majkopskogo gosudarstvennogo tekhnologicheskogo universiteta 3: 
13–28. https://doi.org/10.24411/2078-1024-2020-13001 

Mutieva, O. S. 2022. Religioznye praktiki zhenshchin v musul’manskikh obshchinakh Severnogo Kavka-
za: istoriia i sovremennost’ [Religious Practices of Women in Muslim Communities of the North Cau-
casus: History and Modernity]. Vestnik Dagestanskogo gosudarstvennogo universiteta 37(3): 7–14.

Sirazhudinova, S. V.  2017. Praktika zikr v Respublike Ingushetiia: rol` v stanovlenii grazhdansko-
go obshhestva i obespecheniia religioznoi bezopasnosti [Zikr Practice in Ingushetia: The Influ-
ence to Civil Society and Religion Safety]. Informatsionnye voiny 1(41): 58–63.

Sirazhudinova, S. V. 2021. Stanovlenie religioznykh (islamskikh) struktur grazhdanskogo obsh-
chestva na Severnom Kavkaze v XIX–XX vv. na primere respubliki Dagestan [Formation of 
Religious (Islamic) Structures of Civil Society in the North Caucasus in the 20th–21st Centuries 
on the Example of the Republic of Dagestan]. Vestnik Severo-Osetinskogo gosudarstvennogo 
universiteta imeni K. L. Khetagurova 3: 46–52.

Sirazhudinova, S. V., and Y. M. Khuseinov. 2023. Women’s Religious Activity in the North 
Caucasus in the Russian Empire. Bylye Gody 18(1): 46–55. https://bg.cherkasgu.press/jour-
nals_n/1677691372.pdf

Vagabov M. V. 1962.  Otnoshenie musul’manskoi religii k zhenshchine [The Attitude of the Muslim 
Religion Toward Women]. Moscow: Znanie. 40 p.

https://bg.cherkasgu.press/journals_n/1677691372.pdf
https://doi.org/10.24411/2078-1024-2020-13001
https://bg.cherkasgu.press/journals_n/1677691372.pdf
https://bg.cherkasgu.press/journals_n/1677691372.pdf

