
108

УДК 39
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/108-124
Научная статья

© И. А. Головнев, Е. В. Головнева

«ВИЗУАЛЬНЫЙ АТЛАС КОНФЕССИЙ»: (АНТИ)РЕЛИГИОЗНАЯ 
ПРОПАГАНДА И КАТОЛИЧЕСКАЯ ЦЕРКОВЬ В НАУКЕ 

И КИНЕМАТОГРАФЕ 1920–1930-х гг. 

В статье рассматриваются визуально-антропологические источники — кинодо-
кументы, имевшие антикатолическую направленность, в контексте проведения 
визуальной пропагандистской политики СССР в период «культурной революции». 
Отмечается, что важной задачей в научном изучении конфессий СССР в ранне-
советский период был поиск форм визуальной фиксации религиозных сюжетов, в 
том числе, — в направлении визуально-религиозного картографирования — для 
наглядной трансляции состояния религиозности среди населения многонацио-
нального Союза, что было предпринято ленинградскими учеными. В частности, 
в 1920–1930-е гг. Л. Г. Брандтом в рамках антирелигиозной экспедиционной ра-
боты была реализована серия этно-религиоведческих исследований среди като-
ликов. В то же время, параллельно с проведением научных изысканий, происхо-
дила разработка визуальных подходов конструирования образов католичества 
средствами художественного кинематографа («Праздник святого Йоргена», 
«Овод», «Крест и маузер», «Лесная быль», «Голубой экспресс»). Наиболее пока-
зательной среди киноработ эпохи являлась художественная картина «Праздник 
святого Йоргена» (1930) Я. Протазанова, в которой режиссер не только ис-
пользовал новаторские кинематографические приемы, но и в занимательной для 
зрителя форме последовательно выстраивал линию антиклерикальной сатиры. 
В статье выделяются образы католической церкви, продуцируемые картиной 
Я. Протазанова, а также представлена оценка и критика этого фильма по ма-
териалам безбожной прессы («Антирелигиозник», «Безбожник»). Делается вы-
вод о корреляции в развитии знания между учеными, пропагандистами и кине-
матографистами в вопросе (анти)религиозной пропаганды в 1920–1930-е гг. и 
постепенном переходе от научно-исследовательской экспедиционной работы (в 
академической деятельности) и художественной рефлексии (в области кинема-
тографии) к развертыванию классовой борьбы с конфессиями.
Ключевые слова: антропология религии, визуальная антропология, антире-
лигиозная пропаганда в СССР, антирелигиозный фильм, католичество, кино-
документ, культурная революция

Головнев Иван Андреевич — д. и. н., ведущий научный сотрудник, Центр арктических исследо-
ваний, Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН, (Россий-
ская Федерация, 199034 Санкт-Петербург, Университетская наб., д. 3). Эл. почта:  golovnev.
ivan@gmail.com ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-4866-7122  

Головнева Елена Валентиновна  — д. философ. н., профессор кафедры культурной антропо-
логии и этнической социологии, Санкт-Петербургский государственный университет (Рос-
сийская Федерация, 191124 Санкт-Петербург, ул. Смольного, д. 1/3, 9-й подъезд). Эл. почта: 
golovneva.elena@gmail.com ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0709-4615 

* Исследование выполнено по гранту Российского научного фонда (проект № 25-28-00277 «"Ви-
зуальный атлас конфессий": (анти)религиозная пропаганда в СССР в 1920–1930-е гг.»).



109Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

Ссылка при цитировании: Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас 
конфессий»: (анти)религиозная пропаганда и католическая церковь в науке и 
кинематографе 1920–1930-х гг. // Вестник антропологии. 2025. № 4. C. 108–124.

UDC: 39
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/108-124
Original article

© Ivan Golovnev and Elena Golovneva

“VISUAL ATLAS OF FAITHS”: (ANTI) RELIGIOUS 
PROPAGANDA AND CATHOLIC CHURCH IN SCIENCE 

AND CINEMA OF THE 1920s–1930s.

The paper considers visual and anthropological sources and examines anti-Catholic 
movie documents from the USSR’s “cultural revolution” in the context of its visual 
propaganda policy.An important issue in the scientific study of confessions in the 
USSR during the 1920s and 1930s was the search for possible forms of their visuali-
zation. Religious cartography, in particular, became an important method for study-
ing the religiosity of the population of the Union, undertaken by Leningrad scientists. 
Ethnographic and religious studies of Catholics were carried out in the 1920s and 
1930s as part of anti-religious expeditions directed by L. G. Brandt. Alongside scien-
tific research during this period, visual means of constructing images of Catholicism 
were developed (St. Jorgen’s Day, Gadfly, The Cross and the Mauser, Forest Past 
(Lesnaya byl), Blue Express). The most indicative among the film documents of the 
era was the feature film St. Jorgen’s Day (1930) by Yakov Protazanov, who not only 
used innovative cinematic techniques, but also built a line of anticlerical satire in 
an entertaining form. The article also analyses the images of the Catholic Church, 
produced by Protazanov’s film, and presents assessments and criticisms of this film 
based on the materials of the antireligious press such as Anti-Religious and Atheist. 
The article concludes that scientists, propagandists, and filmmakers developed their 
anti-religious propaganda in parallel in the 1920s and 1930s, gradually transitioning 
from research and artistic reflection to class struggle against faith.
Keywords: anthropology of religion, visual anthropology, anti-religious propagan-
da in the USSR, anti-religious film, Catholicism, film document, cultural revolution
Authors Info: Golovnev, Ivan A. — Doctor of History, Leading Researcher, Center for 
Arctic Studies, Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) 
of the Russian Academy of Sciences (Saint Petersburg, Russian Federation). E-mail: 
golovnev.ivan@gmail.com ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-4866-7122 
Golovneva, Elena V.  — Doctor of Philosophy, Professor of the Department of 
Cultural Anthropology and Ethnic Sociology, Saint Petersburg State University 
(Saint Petersburg, Russian Federation). E-mail: golovneva.elena@gmail.com 
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0709-4615 
For citation: Golovnev, I. A., and E. V. Golovneva. 2025. “Visual Atlas of Faiths”: 
(Anti) religious Propaganda and Catholic Church in Science and Cinema of the 
1920s–1930s. Herald of Anthropology (Vestnik Antropologii) 4: 108–124.

mailto:golovnev.ivan@gmail.com
mailto:golovneva.elena@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0709-4615


Вестник антропологии, 2025. № 4110

Funding: The study was supported by the Russian Science Foundation, No. 25-28-
00277, https://rscf.ru/project/25-28-00277/ “Visual Atlas of Faiths”: (Anti)religious 
Propaganda in the USSR in the 1920s–1930s. 

В рамках изучения визуальной пропаганды в СССР в 1920–1930-е гг. особый ин-
терес представляют киноленты антирелигиозной направленности. К началу 1930-х гг. 
в их число входили такие художественные фильмы, как «Бегствующий остров», «Бог 
войны», «Дочь святого», «За монастырской стеной», «Иуда», «Опиум», «Разбитые 
боги», «Сектанты», «Старец Василий Грязнов» и др. В период культурной революции 
эти фильмы воспринимались как инструмент освобождения населения от религиоз-
ных суеверий и выступали живой и эффективной формой идеологического воздей-
ствия на верующих.

Параллельно с созданием фильмов на антирелигиозную тематику в 1920–1930-е гг. 
осуществлялись научно-теоретические поиски в академической и музейной среде: была 
развернута экспедиционная антирелигиозная работа, обсуждались вопросы визуализа-
ции религиозных групп среди ученых, создавались антирелигиозные музеи1, проводи-
лись антирелигиозные выставки. Теоретические поиски в области организации визуаль-
ной антирелигиозной пропаганды в СССР получили развитие в периодике и безбожной 
литературе конца 1920–начала 1930-х гг. — «Антирелигиозник», «Безбожник», «Без-
божник у станка» и др. (Головнева 2023). На страницах этих изданий, в том числе, диску-
тировались вопросы проведения грамотной антирелигиозной борьбы среди различных 
конфессий Союза. 

Предметом данной работы является выявление и анализ кинодокументов, имев-
ших антикатолическую направленность, в контексте визуальной пропагандистской 
политики СССР в период «культурной революции». Для оценки информационного 
потенциала киноматериалов, касающихся разоблачения «вредной» сущности като-
лической веры в 1920–1930-е гг. в СССР, в первую очередь, обозначим общую ситу-
ацию в отечественных научных исследованиях, связанную с изучением религиозно-
сти среди католиков в указанный период.

Научно-исследовательская работа и католический вопрос в 1920–1930-е гг.

Важной задачей национальной политики большевиков являлось установление кон-
троля над всеми народами и конфессиями бывшей Российской империи, включение 
их в революционный процесс и обеспечение их активного участия в социалистиче-
ском проекте (Hircsh 2005: 5). Атеистическое просвещение верующих и антирелигиоз-
ная пропаганда среди этно-конфессиональных сообществ в 1920–1930-х гг. считались 
важнейшими задачами культурного строительства. В свою очередь, антирелигиозни-
ки-пропагандисты, при содействии местных администраций, интересовались этногра-
фическим и краеведческим изучением религиозных групп, проживающих на погра-
ничных (фронтирных) территориях.

 Особое внимание в этом вопросе уделялось католикам и лютеранам. Католицизм 
и лютеранство — две крупные религиозные системы Запада — являлись в молодом 
советском государстве религиями национальных меньшинств. Католицизм был рас-
пространен среди польского, литовского, латгальского и отчасти немецкого населе-

1 К началу 1930-х гг. в СССР появилось 35 антирелигиозных музеев.

https://rscf.ru/project/25-28-00277/


111Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

ния; лютеранство — среди большей части немецкого, эстонского, латышского и фин-
ского. В 1920–1930-е гг. группы католиков и лютеран проживали преимущественно 
в Северо-Западном регионе1, Поволжье, Северном Кавказе, Украине и Белоруссии. 

Идентичность католиков и лютеран в СССР во многом базировалась на привержен-
ности немецкой национальной религии и поддержании немецкой культуры. С одной 
стороны, католики были относительно легким объектом для антирелигиозных пресле-
дований: в основном это городское население, численность их сравнительно невелика, 
родственники у многих жили за границей (Шкаровский и др. 1998: 5). С другой сторо-
ны, в отличие от конфессий Востока, где дело осложнялось племенными и архаичны-
ми культами, традиционным общественным порядком, католики и лютеране в СССР 
отличались достаточно высоким уровнем образования и рассматривались властью как 
социум со специфическим характером усвоения революционной идеологии, требую-
щем дифференцированного подхода в проведении антирелигиозной агитации2.

В ходе развернувшихся в конце 1920-х гг. специальных партийных совещаний по 
вопросам антирелигиозной пропаганды среди национальностей, деятельность религи-
озных организаций католиков и лютеран упоминалась особенным образом. Так, в до-
кладе М. Кобецкого в 1931 г., посвященном итогам антирелигиозной работы в различ-
ных регионах СССР, сообщалось, что религиозные организации среди католического 
и лютеранского населения продолжали при советской власти осуществлять активную 
деятельность по подготовке интервенции, а отдельные (довольно многочисленные) 
представители вели прямую шпионскую работу. В фокусе внимания Союза воинству-
ющих безбожников (СВБ) находились польские ксендзы, которые подозревались во 
всевозможном причинении препятствий процессам советизации (Кандидов 1930: 4), 
а также в культивировании идеи «великой Польши». Пропагандисты на местах также 
сообщали, что белорусские и украинские служители католического культа часто ис-
пользовали конфессиональные различия для расслоения трудящихся по религиозному 
признаку для замедления их советизации. Эту задачу, только с некоторым изменением 
содержания пропаганды, ставили перед собой также немецкие, латышские, латгаль-
ские и армянские служители католической церкви (Кобецкий 1931: 23). 

Изучение религиозной ситуации среди католиков и лютеран в 1920–1930-х гг., их 
степени вовлеченности в процессы советизации, среди прочего, было связано с подго-

1 Специфика Северо-Запада как пограничного региона, к примеру, традиционно состояла в вы-
соком удельном весе европейских диаспор и соответственно в значительном числе последо-
вателей инославных конфессий. Католическая община занимала свою уникальную нишу в 
жизни региона, находясь на третьем месте после православной и лютеранской, непрерывно и 
поступательно развиваясь в 1918–1922 гг.  На псковской земле до 1940 г. проживало 12, 6 тыс. 
латышей и свыше 12 тыс. эстонцев; латышское и эстонское население селилось колониями 
и было сосредоточено в городах Псков, Великие Луки, в Псковском, Холмском, Торопецком, 
Пороховском и др. уездах. (Козлов-Струтинский 2008; Токарева 2023).

2 В этом отношении интересна, в частности, заметка в газете «Псковский набат», повествующая о 
необходимости осторожного, планомерного подхода в реализации атеистических идей в при-
граничных районах с разнообразным этноконфессиональным населением: «Лучшая пропаганда 
против бога — это совсем не говорить о нем, а если и говорить, то не называть его по имени. 
Вместо него говорить о молнии, землетрясениях, огнедышащих горах и т. д. Не спорить о том, 
чего нет и не отнимать того, что есть у верующего, а лучше всего давать ему, чего у него нет…
Лучше всего действовать в обход. После небольшого спора о религии лучше всего перейти к 
целому циклу лекций по естественным и общественным вопросам, и здесь нам на помощь мо-
жет прийти учитель, врач, агроном и т. д. Вот самая надежная и верная тактика» (К. В. 1922: 2).



Вестник антропологии, 2025. № 4112

товкой к переписи населения 1937 г. и составлением т. н. «религиозно-бытовых карт», 
осуществляемых академическими исследователями (Маторин 1934). Над созданием 
«карты религий СССР» работала, в том числе, группа ленинградский ученых под руко-
водством Н. М. Маторина (1898–1936), который с 1928 по 1934 гг. в Ленинграде являлся 
главным организатором в области религии: с 1930 г. был директором Музея антрополо-
гии и этнографии РАН, с 1931 г. руководил кафедрой истории религии Ленинградского 
университета, а затем отделением по истории религии Ленинградского института исто-
рии, философии и лингвистики (ЛИФЛИ), принимал участие в организации Антире-
лигиозной выставки в 1930 г. и создании в 1932 г. Музея истории религии АН СССР.Н. 
М. Маторин отмечал: «Религиозно-бытовая карта должна дать нам как бы дислокацию 
сил нашего врага. На ней мы должны нанести церкви, часовни, мечети, священные ко-
лодцы, камни, мольбища всякого рода и т. д. На той же или на особой карте мы должны 
иметь и культурные учреждения своего района, как живой противовес деятельности 
церковников и сектантов. Религиозно-бытовые карты должны быть, как нам кажется, 
во всех организациях СВБ, снизу доверху» (Маторин 1930: 44). 

Научная секция Маторина в конце 1920-х — начале 1930-х гг. развернула мас-
штабную научно-исследовательскую работу по изучению степени религиозности 
отдельных слоев населения в СССР и процессов отмирания религий в период «со-
циалистической реконструкции». С сентября 1934 г. группа Маторина перешла «под 
крыло» Музея истории религии АН СССР и стала называться «Секцией по изучению 
религий народов СССР» (Шахнович 2013). В работе секции принимали участие ряд 
этнографов, археологов, историков, которые изучали проблемы религии в регионах 
Союза (шаманские культы северных народностей, буддизм, религий народов Волж-
ско-Камского края, Севера). Получили развитие экспедиции антирелигиозников — и 
как метод получения информации для организации СВБ, и как непосредственное 
орудие научного исследования в разрешении ряда актуальных теоретических вопро-
сов (прежде всего, вопроса о социальных корнях религии в данный период), опреде-
ляющих стратегию и тактику безбожного движения в целом. 

Как отмечал руководитель научно-исследовательской секции СВБ Л. Дунаевский, 
основная задача организации антирелигиозных экспедиций в 1920–1930-е гг. — состав-
ление четкого плана, включенного во вторую культурную пятилетку, с тем расчетом, 
чтобы объединить работу различных научных учреждений, группирующихся возле Ака-
демии наук и Комакадемии, по изучению религиозных пережитков (главным образом у 
окраинных народностей СССР), по изучению отхода масс от религии на почве их социа-
листического перевоспитания в условиях строительства бесклассового общества, по из-
учению наиболее эффективных и дифференцированных методов и приемов безбожной 
работы (Дунаевский 1932: 458). Так, в 1931 г. из Ленинграда на месячный срок в районы 
лесозаготовок бывших Лодейнопольского, Череповецкого и Псковского округов было 
отправлено 8 безбожных бригад (по 2–3 человека в каждой), которые собирали сведения 
о состоянии религиозности немцев, финнов, латышей, эстонцев Ленинградской области 
и о деятельности сектантов и лютеранских пасторов. На них же была возложено и про-
ведение антирождественской, и антипасхальной кампании (Брандт 1931б).

Вопросы религиозной ситуации в 1920–1930-е гг., в том числе религиозного кар-
тографирования, среди католиков и лютеран в рамках научно-исследовательской 
секции СВБ в г. Ленинграде курировал один из разработчиков религиозно-бытовых 
карт Л. Г. Брандт (1884–1942) — автор ряда трудов по антирелигиозному движению 



113Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

в СССР и методики антирелигиозного воспитания в журналах «Антирелигиозник», 
«Просвещение», впоследствии  — коллаборационист и заместитель бургомистра 
г. Витебска. По его словам, «религиозно-бытовые карты наглядно демонстрируют с 
одной стороны, состояние сил нашего врага и его методы работы, с другой, — рост 
безбожных ячеек с краткой характеристикой их разоблачительной работы…Краткая 
характеристика района, представленная на карте, показывает, что главным нашим 
врагом в настоящий момент является сектантство, так как развал православия, и 
отчасти лютеранства, укрепляет его позиции» (Брандт 1931а: 21).

 В 1931 г. под руководством Л. Г. Брандта была проведена антирелигиозная экс-
педиция НИО ЦС СВБ в бывшие немецкие колонии Украины (районы Одессщины): 
Зельцкий (католический) и Спартаковский (преимущественно лютеранский). Участ-
ники экспедиций проживали исключительно в религиозных семьях, что облегчало 
наблюдение, беседы и расспросы. И хотя существовали определенные обстоятель-
ства, затруднявшие экспедиционную работу (крайне слабое знание студентами не-
мецкого языка, совпадение второй половины времени работы с уборочной кампани-
ей; невозможность пользования перевозочными средствами для поездок по району и 
др.), антирелигиозная экспедиция, на основании собранных материалов, позволила 
выявить некоторые существенные моменты в католическом вопросе. 

 Прежде всего, как отмечал Брандт, антирелигиозной работе среди католиков и 
лютеран уделялось не так много внимания, как это необходимо, имея в виду наличие 
в этих районах заграничных влияний. По его мнению, лютеранские священнослу-
жители в 1920-е гг. проявляли наибольшую активность в деле организации кулацких 
восстаний, тогда как католическая церковь занималась главным образом шпионской 
работой  — установлением через посредников связи между белогвардейскими ар-
миями и зарубежными капиталистами. В 1931 г. служители католической церкви в 
районах Украины и Белоруссии, по материалам Бранда, саботировали коллективиза-
цию при помощи находившихся под их влиянием женщин, устраивали т. н. «бабьи 
бунты», производили «обмен пасторами», вели проповеди на различных языках. 

Одновременно происходила актуализация верований и ритуальных практик среди 
католиков и лютеран — усиление и популяризация культа святой Терезы; появление 
среди католиков союзов христианской молодежи; высшего церковного совета (Обер-
кирхенрат), построенного на началах национальной федерации немецкой, латышской, 
эстонской и финской секций (Брандт 1932: 161); организация, наряду со «свободной 
церковью», лютеранских сект — «пляшущих братьев» (Tanzbruden) в Поволжье, «кре-
стилеров» (Kreuzler) в Сибири, которые организовывали особые религиозные артели, 
противостоящие колхозам. Происходило и сближение конкурирующих между собой 
религиозных организаций  — лютеранства и баптизма (Брандт 1931в: 108). В ре-
спубликах немцев Поволжья, в немецких районах Украины, по сообщению Брандта, 
лютеранская церковь внушала верующим мысль о том, что лютеранство — немецкая 
национальная религия и что живейшей задачей лютеранина является забота о поддер-
жании «немецкой культуры» и связи с немецким «отечеством» (Брандт 1931в: 163). 
При этом католицизм демонстрировал большую степень приспособляемости к совре-
менным условиям, нежели лютеранство, что диктовало задачу поиска различных ме-
тодов борьбы с той и с другой религиозной системой.

В целом, Брандт сообщал о гигантском сдвиге, происшедшем в советской не-
мецкой деревне по сравнению с дореволюционной, в результате чего свыше 50% 



Вестник антропологии, 2025. № 4114

населения отошли от религии1. К числу успехов на антирелигиозном фронте он, в 
частности, относил деятельность в начале 1930-х гг. ленинградской совпартшко-
лы, которая занималась безбожной работой и имела пять национальных секторов: 
немецкий (Ленобласть, Сев. Кавказ, Немреспублика, Крым), латышский (Леноб-
ласть, Зап. область, Сибирь, Сев. Кавказ), эстонский, финский и вепсо-ижорский 
(Ленобласть, Карелия). Совпартшкола предполагала трехлетний курс обучения и 
была нацелена на повышение антирелигиозной квалификации курсантов основных 
ее отделений. Курсанты совпартшколы обследовали степень и характер религиоз-
ности нацменовского населения, налаживали антирелигиозную работу на местах, 
проводили антирелигиозные беседы (Брандт 1931б). В заключении своих отчетов 
Л. Брандт сообщал о том, что «нужно растущее безбожие закрепить, нужно противо-
поставить проповеди ксендза и пастора глубоко продуманную религиозную работу 
и, главное, вести ее не шаблонно, а дифференцированно, учитывая национальные и 
религиозные особенности каждого края» (Брандт 1932: 163).

Кинематографическая репрезентация католической церкви 
в раннесоветском кино

Параллельно с проведением научно-исследовательской работы в области изучения 
религиозных групп СССР осуществлялись теоретические разработки в сфере разви-
тия агитационного массового искусства (Головнев 2021). В 1930 г. идеолог антирели-
гиозной политики в СССР Е. М. Ярославский отмечал: «У церковной организации на 
двенадцатом году Октябрьской революции имеется примерно 45 тысяч молитвенных 
зданий, прекрасных аудиторий, хорошо обставленных, так как надо помнить, что об-
становка религиозной аудитории воздействует на психику очень сильно… позолота, 
иконы, ладан, пение, музыка, — все тонко разработано…Мы имеем перед собой века-
ми укреплявшуюся религиозную организацию, держащую в своих сетях, в этих церк-
вах миллионные массы» (Ярославский 1930: 79). Учитывая это, по мнению антирели-
гиозников, ключевое внимание необходимо было уделить использованию искусства 
для «уловления душ» (Любимов 1930), применению художественных форм работы в 
антирелигиозной пропаганде и, в первую очередь, развитию кинематографа. 

Кино, с самого начала своего возникновения, было самым популярным искусством, 
способным быстро и наглядно доносить нужные идеи до зрителя. Один из ближайших 
соратников В. И. Ленина, В. Д. Бонч-Бруевич писал в своих воспоминаниях, что вождь 
пролетариата придавал большое значение документальному кино в антирелигиозной 
пропаганде, в частности, киносъемке при вскрытии т. н. «нетленных мощей»: «Пока-
зать, какие именно были «святости» в этих богатых раках и к чему так много веков 
с благоговением относился народ, — этого одного достаточно, чтобы оттолкнуть от 
религии сотни тысяч людей» (Бонч-Бруевич 1969: 122).По словам журналиста Бориса 
Зильперта: «Кино не забава, не игра, не развлечение, а мощное дальнобойное орудие. 
Кино это  — борьба за человека, за мысль, за волю, за действие» (Зильперт 1926). 
Антирелигиозник Н. Шагурин отстаивал необходимость создания антирелигиозного 
1   В 1931 г. в Ленинграде была опубликована книга Л. Брандта «Лютеранство и его политическая 

роль», в издательстве «Кирья» были изданы антилютеранские брошюры на финском языке 
«Темные силы» Ю. Савойланена, «Как финское духовенство «строит» социализм» и «Боритесь 
против празднования рождества» К. Винто. На финский и другие языки были переведены 
антирелигиозные сочинения Е. Ярославского.



115Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

художественного, «идейно выдержанного фильма, сделанного без вычурности и иска-
ний, но и без упрощенчества и примитива» (Шагурин 1930: 8).

Известно, что новое «пролетарское» кино 1920-х гг. с особым энтузиазмом взя-
лось прежде всего за дискредитацию образа православной церкви. В то же время 
сатирическому киноизображению подверглось также католическое духовенство и 
набожный человек как таковой, поскольку антирелигиозная кампания касалась всех 
конфессий. В газете «Безбожник» отмечалось, что католическая церковь придира-
ется к любому поводу (рождение, погребение, ознаменование начала и окончания 
работы, проигранное пари и пр.), чтобы приурочить к нему «религиозное одурма-
нивание» (Л. К. 1930). В антирелигиозных фильмах 1920-х гг. католическая церковь 
также, как и остальные, выставлялась деструктивным элементом и врагом молодого 
советского государства в совершенно карикатурном виде. В этом контексте, на про-
тяжении 1920-х гг., был создан ряд кинокартин, высмеивающих католичество или 
элементы католического культа — «Овод», «Праздник святого Йоргена», «Голубой 
экспресс», «Лесная быль», «Крест и маузер». 

Например, фильм «Овод» (Госкинпром Грузии, 1928, режиссер — К. Марджа-
нов), поставленный по одноименному роману Войнич, рассказывал историю лич-
ности Овода, отцом которого оказался кардинал, подписавший смертный приговор 
сыну за его участие в революционном движении против неограниченной власти кар-
диналов и против могущества церкви. 

 Фильм «Крест и маузер» (Госкино, 1925, режиссер — В. Р. Гардин) — это исто-
рия о провокационной и шпионской деятельности католических священников, в ко-
торой по сюжету ксендз Иероним добивается звания епископа. Он ведет двойную 
игру и прикидывается другом советской власти. Разоблаченный, он отрекается от 
духовного звания и сознается в своих преступлениях, а тайная агентура католиче-
ской церкви убивает Иеронима. 

 Картина «Голубой экспресс» (Совкино, 1929, режиссер — И. Трауберг) подни-
мает тему роли миссионеров и религии в Китае. В картине, в частности, демонстри-
руется сюжет, где миссионер, в момент ожесточенной борьбы между рабочими и 
публикой международного вагона, защищает себя евангелием, за которым он прячет 
револьвер. Эта сцена, по словам антирелигиозника М. Кефалы, «символизирует в 
нем сущность религии, прикрывающей лицемерными фразами о мире, равенстве и 
любви свои истинные классовые интересы» (Кефала 1931: 96). 

 В фильме «Лесная быль» (1926, Белгоскино, реж. Ю. Тарич), снятом по популяр-
ной в то время повести М. Чарота «Свинопас», рассказывается о борьбе с белополь-
скими оккупантами, захватившими белорусскую землю в 1920 г. Одним из героев 
фильма является ксендз Жабинский — польский католический священник. Ксендз 
встречается в фильме не так часто, но каждое его появление демонстрирует лице-
мерие священника (сцена на веранде с дочерью пана Драбского; сцена обсуждения 
захвата повстанцев, отправление войска паном на борьбу с большевиками, сцена 
расстрела крестьян и т. д.). 

Несмотря на то, что эти фильмы создавались в соответствии с определенными 
задачами, имели свои художественные особенности, они дополняют друг друга и 
являются примечательной кинофиксацией католических традиций в 1920–1930-х гг. 
В них, на наш взгляд, в настоящее время можно разглядеть те черты, которые лягут в 
основу своеобразного канона конструирования на экране образа католической церк-



Вестник антропологии, 2025. № 4116

ви, ее служителей и прихожан, как в кинематографе «воинствующего безбожия», 
так и в более поздний период. Следовательно, для обозначения особенностей реа-
лизации советской антирелигиозной политики в визуальном формате является важ-
ным ответить на вопросы: Какими средствами в раннесоветском кино разоблачается 
сущность католической веры? Какие образы конструируются? Как они используют-
ся в антирелигиозной пропаганде?

«Праздник святого Йоргена» (1930) Я. Протазанова

Для анализа образа католической 
церкви1 в антирелигиозном кинема-
тографе 1920–1930-х гг. особого вни-
мания, на наш взгляд, заслуживает 
комедия «Праздник святого Йоргена» 
(«Межрабпомфильм», 1930, режис-
сер Я. А. Протазанов). 

 Обращение к этому фильму об-
условлено тем, что данная картина 
завоевала популярность у зрителей 
и заслужила признание у професси-
ональных кинематографистов — как 
в 1930-е гг., когда фильм побил все 
рекорды советского кинопроката, так 
и в позднее советское время2. Именно 
в этом фильме католическая церковь 
становится важнейшим топосом, 
превращаясь в американизирован-
ную и модернизированную церков-
ную организацию3. В кинокартине 
«Праздник святого Йоргена» наибо-
лее удачной выглядит и режиссер-
ская идея показать антирелигиозные 
смыслы  — способность церкви к 
приспособлению (мимикрии) через 

любопытные контрасты старого и нового (кино и культ источника, реклама-плакат и 
слезы святого Йоргена, агитация за социал-демократию и фабрикация святых).

1 Понятие «образ католической церкви» в данном случае означает, что складывающийся в культуре 
образ какого-то объекта не только отражает сам объект, но и является самостоятельным 
предметом формирования, происходящего под влиянием ряда социокультурных факторов 
(поэтому образы католической церкви, во-первых, исторически изменчивы, во-вторых,  — 
на основе одного и того же состояния объекта могут быть выстроены его различные (даже 
диаметрально противоположные) образы.

2 В 1982 г. «Праздник святого Йоргена» демонстрировался на Берлинском кинофестивале в рамках 
программы «Forum», посвященной творчеству Якова Протазанова.

3 Не случайно, антиклерикальная направленность повествования, обличенная в ироничную фор-
му, привела к тому, что папа Римский Бенедикт XV включил произведение о святом в список 
запрещенных книг.

Рис. 1. и Рис. 2.«Праздник святого Йоргена». 
Кадры из фильма. 1930 г.



117Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

 Сюжет данной картины был заимствован из комедии с тем же названием по пье-
се датского писателя Г. Бергстедта «Фабрика святых» (Бергстед 1963). Действие 
картины происходит в городе вымышленной западной страны — Йоргенстадте. В 
храме святого Йоргена идут приготовления к ежегодному торжеству в честь свято-
го: готовят кинофильм из его жизни в назидание верующим, запасают «волосы» и 
«слезы» святого, книги с описанием его подвигов. В толпу богомольцев, спешащих 
к храму на праздник, вмешиваются только что удачно бежавший из тюрьмы меж-
дународный вор-рецидивист Михаэль Коркис (в исполнении Анатолия Кторова) и 
его друг Франц Шульц (в исполнении Игоря Ильинского). Во время торжественного 
богослужения избирается невеста св. Йоргена, получающая по обычаю из сумм хра-
ма весьма круглую сумму в 100 000 руб. Избранницей святого, вследствие мошен-
нической подмены карточек с именами «кандидаток» в невесты, оказывается дочь 
наместника храма — Олеандра (в исполнении Марии Стрелковой). Коркис, познако-
мившись с ней в поезде, посылает к Олеандре с букетом цветов Шульца, который во 
время визита снимает слепок с храмового ключа. Ночью Коркис проникает в храм и 
остается там запертым, так как Шульц, спасаясь от полиции, убегает. На утро пыш-
ная процессия в сопровождении толп богомольцев направляется к храму, в который 
св. Йорген — по народному преданию — должен когда-нибудь вернуться. Коркис 
мечется по храму, не зная, что предпринять, затем бросается к белоснежной мантии 
Йоргена, лежащей у подножья его статуи и начинает в нее облачаться. «Св. Йор-
ген, услышь моления чад своих», — взывает снаружи наместник. «Слышу, слышу», 
кричит из храма Коркис. Среди церковников недоумение и замешательство, затем 
церемония продолжается. «Св. Йорген, исполни свое обещание, вернись к нам», — 
раздается снаружи. «Я вернулся! Я здесь!» — успокаивает из храма Коркис. Смяте-
ние усиливается и превращается в общий ужас, когда на пороге храма показывается 
Коркис в белой мантии и терновом венце. Церковники — под угрозой потери вли-
яния — оправляются быстро. «Это не святой, это аферист», — размахивая кропи-
лом, взывает казначей. «Если ты святой — яви нам чудо», — ядовито предлагает 
наместник, и сотни людей кричат «чудо». При всеобщем ликовании богомольцев и 
досаде священников Коркис совершает «чудо» — «исцеляет» своего друга Шуль-
ца, переодевшегося бродягой-калекой. Чтобы не потерять авторитета и власти, а с 
ними и доходов, священники вынуждены санкционировать появление святого. Но 
на негласном совещании они решают устроить новоявленному святому «вознесение 
к отцу небесному» и, сторговавшись с Коркисом относительно «подъемных» на это 
предприятие, отправляют его вместе с его «невестой» и Шульцом за границу. А на 
другой год верующим воссияла новая святыня  — в виде «исцеленного» Щульца, 
получившего звание святого (Кефала 1931: 96). 

 Для визуально-антропологического исследования этот фильм представляет се-
рьезный интерес не только в плане антирелигиозной пропаганды, но и в контек-
сте применения новаторских приемов в кинематографии — использование приема 
«фильм в фильме» (в прологе священники смотрят заказанное ими кино — «миро-
вой религиозный боевик» — о чудесах святого Йоргена); введение в кадр случай-
ных элементов (попавшие в кадр дачники в сцене с рыбаками); освещение одних и 
тех же событий с разных точек зрения; наличие звуковой части, представляющей 
собой рассказ настоятеля храма, повествующего о «чудесном втором пришествии» 



Вестник антропологии, 2025. № 4118

св. Йоргена, и немой, демонстрирующей реальное течение событий1. В картине при-
сутствуют музыка, песни, немногочисленные разговорные вставки, благодаря чему, 
возникает интересный комический эффект из-за расхождения того, что говорит на-
стоятель храма, рассказывающий о событиях в Йоргенстадте, и тем, что показыва-
ется. Титры к фильму были написаны Ильей Ильфом и Евгением Петровым при 
участии Сигизмунда Кржижановского2.

С точки же зрения антирелигиозной пропаганды, направленной против католи-
ческой церкви, в картине Я. Протазанова можно, на наш взгляд, выделить несколько 
значимых линий. 

Прежде всего, в основе сюжета «Праздник святого Йоргена» лежит традиция анти-
клерикальной сатиры, высмеивающая пороки католических священников — жадность, 
хитрость, чревоугодие, блуд, трусость и пр. В качестве своеобразных визуальных 
«формул» для представления пороков католической церкви используются следующие 
приемы: показ алчности священников (посредством кадров пожертвования прихожан, 
поклонения источнику святого, поклонения реликвиям (нетленным мощам, иконам, 
видения, чудесные исцеления), вербальные характеристики, прописанные в титрах. 
Так, на празднике в честь святого монахи продают «волосы», «слезы Йоргена»; в хра-
ме как предмет поклонения сохраняется его плащ, терновый венец и сандалии. Осу-
ществляется торговля и голосами верующих («если мы отдадим вам голоса верую-
щих, то?…» — «придя к власти, наша партия отменит законы на церковные земли»).

Зритель видит, что в церкви располагается банк, толстые и благодушные монахи 
цинично поют вместе с богомольцами, пришедшими на праздник: «Скажи нам, Йор-
ген, нас любя, что было б с нами без тебя». Главный персонаж Михаэль Коркис, сын 
церковника, превращается в коронного вора, международного авантюриста, а сами 
церковники — показаны как «патентованные слуги капитала», ловко использующие 
в его интересах, наряду с древнейшими формами обмана (торговля реликвиями, по-
клонение священным источникам и пр.), самые утонченные средства — вплоть до 
кино и рекламы. Друг Михаэля Коркиса Франц Шульц в фильме глубокомысленно 
замечает: «Учись, Михаэль, как надо работать без отмычек». Католические священ-
нослужители характеризуются в титрах, как «наместник храма св. Йоргена, правая 
рука господа Бога», «казначей храма, смиренный хранитель церковной копейки». 
Воспроизводится своеобразная «визуальная формула» антисоветской троицы  — 
священник, вредитель, чиновник. 

Отношение церкви и прихожан демонстрируется в фильме через контраст нищей 
жизни народа (люди — тени, фантомы) и богатого убранства церкви и жилых комнат 
священства.В фильме кадр идущих по дороге верующих сменяется стадом, бреду-
щих по той же дороге, коров. В свою очередь, кадр с коровами сменяется мчащимися 
машинами с солдатами. Перед этим офицер напутствует солдат: «Не забывайте, что 
стадо Христово нуждается в присмотре». 

 Примечательно, что в фильме появляется и совершенно секулярное восприятие 
христианских святых — святой Йорген показан как актер, который призывает ры-
баков стать «ловцами человеков». На это обстоятельство в своем антирелигиозном 
кино-докладе, посвященном фильму «Праздник Святого Йоргена», обращает вни-

1 Немой фильм «Праздник святого Йоргена», снятый в 1930 г., был переозвучен в 1935 г. (текст к 
озвученным сценам написал Я. Протазанов совместно с В. Швейцером).  

2 При выходе фильма в прокат имя С. Кржижановского было удалено из титров картины.



119Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

мание и пропагандист М. Кефала. Он апеллирует к книге американского писате-
ля Бруса Бартона «Человек, которого никто не знает», в которой перед читателями 
предстает новый американизированный, модернизированный Иисус. М. Кефала от-
мечает: «Бартон рекламирует Иисуса сообразно духу XX века, как первого бизнес-
мена (дельца), учившего людей, как вести торговые предприятия, как первого про-
поведника мирового империализма, как «директора», «общественного человека», 
владевшего в совершенстве искусством рекламы. Бартон и все остальные деловые 
люди вычитали своего нового Иисуса все из той же библии и, вероятно, недалек тот 
день, когда на его голову вместо прежнего тернового венца, совершенно потерявше-
го кредит в глазах деловых людей, оденут модный цилиндр, а на ноги желтые туфли 
«джимми» с узкими носками. И это будет — только последовательно. Церковь — это 
лавочка, она работает на потребителя, следит за модой» (Кефала 1931: 96).

Оценка и критика антирелигиозного фильма 
(по материалам безбожной прессы 1930-х гг.)

Одним из достоинств антирелигиозного кинематографа 1920–1930-х гг. в целом, 
киноленты Я. Протазанова — в частности, критики и комментаторы считали зло-
бодневность сюжета, соответствие произведения «духу времени». В предисловии к 
пьесе «Праздник святого Йоргена», написанным Е. Ярославским в 1925 г. (Праздник 
святого Йоргена, 1925), отмечалось, что «…действие (пьесы) происходит во время 
крепостного права в Северной Германии…Зритель видит прошлое… он помнит эти 
бесконечные паломничества к монастырям, к мощам…, к местам чудовищного об-
мана народных масс». Кинофильм же «Праздник святого Йоргена» интересен для 
современников тем, что он показывает настоящее, события, развернутые в пьесе, 
переносятся из средневековой эпохи в современность и соответственно с переменой 
обстановки меняются персонажи комедии — международный вор-авантюрист, ка-
питалисты-священники, кинематографическая группа, что придает древней легенде 
о святом Йоргене актуальность. 

В своем выступлении весной 1930 г. Е. Ярославский специально подчеркивал 
действия католической церкви в условиях современной реальности: «Современные 
церковники извлекли старый хлам и демонстрируют его в качестве святыни. Рим-
ская газета «Трибунал» от 17 числа указывает, что после молебствия 19 марта моля-
щимся в Риме будут показаны «крест и на нем полотенце, которым Христос вытирал 
лицо, идя на голгофу, наконечник копья, которым было пробито его тело. Мы преду-
преждаем трудящихся: остерегайтесь подделок» (Кефала 1931: 95). 

Анонсы фильма «Праздник святого Йоргена» помещались антирелигиозниками в 
издании «Безбожник» на одной странице с колонками о заграничных торжественных 
событиях, посвященных католическим святым. Читателям рассказывали о проведе-
нии церковных выставок «святого хлама» («торговле пеленками младенца Иисуса и 
сорочкой богородицы» и т. п.) в Германии и Франции (Л. К. 1930, Румянцев 1930). 
Параллельно в ироничной манере освещалась деятельность зарубежных «знахарей 
и целителей»: «Очень громким успехом пользуется в настоящее время в Австрии 
«целитель» Цайляйс. Этому «целителю» 50 лет. Он объявил себя «специалистом по 
всем болезням», которые и лечит электризацией. Цайляйс принимает сразу, в тече-
ние нескольких минут — 100 человек. Больные, с обнаженной верхней частью тела, 



Вестник антропологии, 2025. № 4120

становятся в очередь — в затылок, и «целитель», держа в руках сигару, тут же всех 
их и «лечит»… Другой австрийский «знаменитый» знахарь носит довольно небла-
гозвучное прозвище «Ванька-чорт». Этот «Ванька-чорт» определяет болезнь, встря-
хивая в пузырьке доставленную ему от больного мочу… Практика у него настолько 
велика, что поезд, с которыми к нему ездят пациенты, получил название «поезда с 
пузырьками»… В Берлине практикует знахарь Вайсенберг. Способ его лечения не 
сложен, но энергичен: он из всех своих пациентов изгоняет чертей, для каковой цели 
и нещадно колотит их (пациентов, а не чертей) палками. Вследствие его «лечения» 
несколько женщин попали в психиатрическую больницу» (Сегал 1930).

 Фильм «Праздник святого Йоргена» комментаторы хвалили именно за занима-
тельность, в которой происходит десакрализация деятельности церкви. Как сооб-
щалось в «Безбожнике»: «актуальность темы в связи с походом папы римского и 
волной «отечественных» кулацко-поповских чудес, увлекательность действия, здо-
ровая смешливость делают «праздник святого Йоргена» картиной, которую полез-
но пустить в широкие массы населения» (Ширман 1930). В то же время анализ ре-
цепции данного фильма показывает, что антирелигиозные картины 1920–1930-х гг. 
не были прямолинейным воплощением официальной идеологии, поскольку между 
позицией власти и позицией художника неизбежно возникали противоречия. Так, 
наличие запоминающихся художественных и интеллектуальных эффектов, исполь-
зуемых Я. Протазановым, — высмеивание заграничного павильонного кино в духе 
Абеля Ганса и Фридриха Вильгельма Мурнау, «караваджинистские» сцены мучения 
Святого Йоргена, сочетание религиозного пения и джазового номера, смешение ка-
толицизма и православия во внешней атрибутике храма и священников в фильме 
«Праздник святого Йоргена»  — остаются незамеченными в антирелигиозных ки-
но-докладах, публикуемых в журнале «Антирелигиозник» и газете «Безбожник». 
Комментаторов интересует в картине, прежде всего, не кинематографическая поэти-
ка, а ее агитационный потенциал (Шерстнев 2016).

В этой связи, несмотря на присутствие в антирелигиозных картинах, подобных 
фильму «Праздник святого Йоргена», кинематографических приемов дискредитации 
католической церкви, по оценкам антирелигиозников, они все-таки не считались до-
статочно эффективными. Критики-пропагандисты отмечали присутствие в первых 
антирелигиозных картинах творческих и идеологических ошибок. В этом отноше-
нии история антирелигиозного кино, по их мнению, сильно напоминала историю ан-
тирелигиозного театра: творческие «неудачи», были в них не только одинаковы, но 
и совершались приблизительно параллельно. Действительно, для антирелигиозных 
представлений в первые революционные годы был свойственен антиклерикальных 
характер. К этому времени относился, к примеру, расцвет антирелигиозного плака-
та; безбожные басни Д. Бедного, выступавшие ориентиром для многих писателей; 
постановка «антипоповских» пьес. Между тем, как отмечал Л. Троцкий, антирели-
гиозная работа не должна ставиться в плоскость «голого богоборчества» (Троцкий 
2015: 319). Картина Я. Протазанова, как и многие другие антирелигиозные картины 
раннесоветского периода, критиковалась за отсутствие выверенного идеологическо-
го подхода, предполагающего показ классовой сущности религии. 

Так, в обобщающем докладе антирелигиозник Д. Михневич дает следующую 
оценку фильма Я. Протазанова: «Нельзя назвать шагом вперед «Праздник св. Йоргена, 
целиком антипоповскую фильму. На примере этой картины особенно ясно видно, что 



121Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

многие режиссеры недооценивают рост массового советского зрителя: эта картина, 
выпущенная в 1930 г. и построенная на противопоставлении поповского жульниче-
ства жульничеству профессионалов-аферистов, идеологически почти невесома. Тезис 
«поп-мошенник» уже явно устарел для современного искусства. Успех этой фильмы 
доказывает лишь то, что наш зритель хочет видеть фильму, так или иначе разоблача-
ющую религию. Надо позаботиться, чтобы в дальнейшем киноорганизации серьезнее 
подходили к работе над антирелигиозным материалом, изучив при этом и переработав 
опыт «Праздник св. Йоргена», который, будучи, вообще говоря, неплохой комедией, 
своей главной цели все же не достиг…Несравненно ценнее фильмы, построенные на 
конкретном этнографическом и историческом материале» (Михневич 1932: 498).

 Пропагандистом М. Кефалой, выступавшего на страницах журнала «Антирелиги-
озник» с кино-докладами, «Праздник св. Йоргена» критиковался за то, что картина, 
хотя и смотрится легко и с интересом, «не пробуждает в зрителе ни негодования, ни 
протеста, ни желания борьбы». По мнению М. Кефалы, докладчику, сопровождавше-
му показ картины, совершенно необходимо подчеркнуть органическую связь церкви с 
капиталом, дополнить кино-доклад другими материалами, в частности, использовать 
тему «Религия на службе капитала». «Следует показать зрителям, во-первых, как те-
сен союз бога и капитала, показать, как стоящие у власти буржуазные партии от фаши-
стов (Италия) до социал-демократов (Германия, Англия) за верную службу капиталу 
выплачивают церкви огромные суммы из государственных средств за счет трудящих-
ся. Мало этого, церкви предоставляются различные права и привилегии, вплоть до 
права калечить подрастающее поколение своими лживыми продажными поучениями 
(конкордаты)» (Кефала 1931: 96). М. Кефала в заключении отмечает: «Зритель дол-
жен быть подведен к выводу, что мошенничества и вымогательства церкви не про-
стое жульничество, над которым можно легко посмеяться. Великий шантаж коренится 
глубже. Лживая, штрейхбрехерская, продажная проповедь церкви предает интересы 
пролетариата, а деньги, которые получает церковь, пахнут кровью» (Кефала 1931: 98). 

Таким образом, простой показ, даже удачной в художественном отношении «ан-
тикатолической фильмы» воспринимался антирелигиозниками в 1920–1930-е гг. как 
явно недостаточный. Не случайно, одним из главных направлений дальнейшего раз-
вития антирелигиозной визуальной политики становится разработка методологиче-
ского обеспечения создания и демонстрации на экране антирелигиозного материала. 
В этой связи первоочередное внимание начинает уделяться даже не самим фильмам, 
а соответствующей политработе и «культурному окружению» в их показе. Антире-
лигиозные доклады, плакаты, лозунги, красные уголки, викторины и т. п. становятся 
обязательным атрибутом кинопоказа, выполняют ключевую роль в донесении анти-
религиозной информации до зрителя.

Заключение

 Как показал проведенный анализ, одной из ключевых задач в научном изучении 
конфессий СССР в 1920–1930-х гг. был поиск возможных форм их визуализации, в 
том числе, — с помощью религиозного картографирования, ставшего важным на-
правлением антирелигиозной экспедиционной работы, предпринятой ленинград-
скими учеными. Этнографические и религиоведческие исследования среди католи-
ков в 1920–1930-е гг. (проводимые, в частности, в рамках «научной секции» Союза 



Вестник антропологии, 2025. № 4122

воинствующих безбожников Л. Г. Брандтом), продемонстрировали довольно высо-
кий уровень религиозности среди национальных меньшинств, различную степень 
их советизации и сложности распространения в пограничных районах антирелиги-
озных пропагандистских идей, в том числе благодаря активности местных религи-
озных организаций. Этнографические и религиоведческие исследования выявили и 
присутствие среди католиков и лютеран в СССР так называемых «культов», то есть 
элементов бытовой религиозности. 

 Параллельно с проведением научных исследований осуществлялась разработка 
визуальных средств конструирования образов различных конфессий (в том числе 
католичества) в сфере художественного творчества, главным из которых в период 
«культурной революции» стал кинематограф. Антирелигиозные кинокартины 1920–
1930-х гг., высмеивающие католичество или элементы католического культа,  — 
«Овод», «Праздник святого Йоргена», «Голубой экспресс», «Лесная быль», «Крест 
и маузер» — продуцировали в массовом сознании устойчивые антиклерикальные 
образы. Наиболее показательным среди этих фильмов являлась картина Я. Протаза-
нова «Праздник святого Йоргена», в которой, используя новаторские кинематогра-
фические приемы, в занимательной для зрителя форме, режиссер последовательно 
выстраивал линию антиклерикальной сатиры.

 В целом, сопоставление изучения католического вопроса в СССР в 1920–1930-е гг. 
в научных исследованиях и антирелигиозной прессе (издания «Антирелигиозник» и 
«Безбожник»), и анализа кинематографической репрезентации католической церкви (на 
примере фильма «Праздник святого Йоргена» Я. Протазанова, 1930), осуществленное 
в работе, позволяет говорить о корреляции в развитии знания между учеными, пропа-
гандистами и кинематографистами в вопросе (анти)религиозной пропаганды в 1920–
1930-е гг. — перехода от научно-исследовательской экспедиционной работы (в сфере 
академической деятельности) и художественной рефлексии и эстетической программы, 
близкой к авангардному искусству (в области кинематографии) к проведению плано-
мерной агитационной работы, выстраиваемой на жестких идеологических принципах 
классовой борьбы с конфессиями.

Источники и материалы
Бергстед 1963 — Бергстед Г. Праздник святого Йоргена. М.: Госиздат художественной ли-

тературы, 1963. 176 с.
Бонч-Бруевич 1969 — Бонч-Бруевич В. Д. Воспоминания о Ленине. М.: Наука, 1969. 517 с.
Брандт 1931а  — Брандт Л. Антирелигиозная выставка дворца-музея. Гатчина. М.; Л.: 

ОГИЗ-ИЗОГИЗ, 1931. 21 с.
Брандт 1931б — Брандт Л. Антирелигиозная работа Ленинградской совпартшколы нацио-

нальных меньшинств //Антирелигиозник. 1931. № 8. С. 48–50. 
 Брандт 1931в — Брандт Л. Лютеранство и его политическая роль. Л.: ОГИЗ Прибой, 1931. 

110 с.
 Брандт 1932 — Брандт Л. Католицизм и лютеранство в царской России и СССР // Воин-

ствующее безбожие в СССР за 15 лет (1917–1932). М.: ОГИЗ, 1932. С. 157–164.
 Дунаевский 1932 — Дунаевский Л. Научно-исследовательская работа в области воинствую-

щего атеизма за 15 лет // Воинствующее безбожие в СССР за 15 лет (1917–1932) / под ред. 
М. Енишерлова, М. Митина. М.: ОГИЗ, 1932. С. 432–462.

Зильперт 1926 — Зильперт Б. Агитпроп буржуазии // Советский экран. 1926. № 22. С. 5
К. В. 1922 — К. В. О методах антирелигиозной пропаганды // Псковский набат. 1922. № 243. 

25 октября. С. 2.



123Головнев И. А., Головнева Е. В. «Визуальный атлас конфессий»: (анти)религиозная...

 Кандидов 1930  — Кандидов Б. Католическая церковь и Октябрьская революция // Без-
божник. 1930. № 58 (416). С. 4.

Кефала 1931 — Кефала М. Антирелигиозный кинодоклад «Голубой экспресс» // Антирели-
гиозник. 1931. № 6. С. 95–96.

Кефала 1931 — Кефала М. Антирелигиозный кино-доклад «Праздник святого Йоргена» // 
Антирелигиозник. 1931. № 4. С. 95–98.

Кобецкий 1931 — Кобецкий М. Антирелигиозная работа среди национальностей // Антире-
лигиозник. 1931. № 4. С. 23.

Л. К. 1930 — Л. К. Церковный театр католического духовенства // Безбожник. 1930. № 49 
(407). С. 7.

Любимов 1930 — Любимов А. Создадим безбожный театр // Безбожник. 1930. № 49 (107). С. 7.
Маторин 1930 — Маторин Н. М. Краеведение и антирелигиозная пропаганда // Антирели-

гиозник. 1930. № 1. С. 40–45.
Антирелигиозник 1934 — Антирелигиозник.1934. № 5. С.28–33.
Михневич 1932 — Михневич Д. Искусство и антирелигиозная пропаганда в СССР за 15 лет // 

Воинствующее безбожие в СССР за 15 лет (1917–1932). Сб. под ред. М. Ениршелова, 
М. Митина. М.: ОГИЗ, 1932. С. 485–505.

Праздник 2025 — Праздник святого Йоргена. Комедия в 4 дейст. по легенде Г. Бергстеда. 
Предисловие Е. Ярославского. Изд. газеты «Безбожник». М., 1925.

Румянцев 1930 — Румянцев Н. Аахенская выставка «святого барахла» // Безбожник. 1930. 
№ 17–18. С. 14.

Сегал 1930 — Сегал А. Знахари и целители // Безбожник. 1930. № 10. С. 16–17.
 Шагурин 1930 — Шагурин Н. Безбожное кино в деревне: Методика и практика антирелиги-

озной пропаганды через кино. М.: Теакинопечать, 1930. 80 с.
Ширман 1930 — Ширман К. Праздник св. Иоргена // Безбожник. 1930. № 49 (407). С. 7.
Ярославский 1930 — Ярославский Е. Науку и технику в помощь антирелигиозной пропаган-

де // Антирелигиозник. 1930. № 2. С. 76–81.

Научная литература
Головнев И. А. Визуализация этничности в советском кино (опыты ученых и кинематографи-

стов 1920–1930-х гг.). СПб: МАЭ РАН, 2021. 440 с.
Головнева Е. В. Антирелигиозный фильм в СССР (по материалам кинопериодики конца 

1920-х — начала 1930-х гг.) // Религиоведение. 2023. № 3. С. 150–159.
Козлов-Струтинский С. Развитие приходской сети католической церкви на Северо-Западе 

России в 1703–1945 гг. // Этноконфессиональная карта Ленинградской области и сопре-
дельных территорий. Вторые шегреневские чтения. Сб. статей. СПб: «Изд-во Европей-
ский дом», 2008. С. 154–170. 

Токарева Е. С. Ватикан в фокусе советской политики и пропаганды. 1921–1941 годы. М.: 
Весь мир, 2023. 784 c.

Троцкий Л. Д. Проблемы культуры. Культура переходного периода: публицистика. М.: Ди-
рект-Медиа, 2015. 1063 с.

Шахнович М. М. Секция по изучению религий народов СССР при Музее истории религии 
Академии наук СССР (1934 г.) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2013. № 1. С. 202–219.

Шерстнев Г. Обличение приема: к прагматике звукового антирелигиозного фильма // Новое 
литературное обозрение. 2016. № 2 (138). С. 170–181.

Шкаровский М. В., Черепенина Н. Ю., Шикер А. К. Римско-католическая церковь на Севе-
ро-Западе России в 1917–1945 гг. СПб: Нестор, 1998. 302 с.

Hirsch F. Empire of Nations. Ethnographic Knowledge and the Making of the Soviet Union. 
London: Cornell University Press, 2005. 392 p.



Вестник антропологии, 2025. № 4124

References
Golovnev, I. A. 2021. Vizualizatsiia etnichnosti v sovetskom kino (opyty uchenykh i kinematografistov 

1920–1930-kh gg.) [Visualization of Ethnicity in Soviet Cinema (Experiments of Scientists 
and Filmmakers of the 1920s — 1930s)]. Saint Petersburg: Muzei Antropologii i Etnologii 
RAN. 440 p.

Golovneva, E. V. 2023. Antireligioznyi film v SSSR (po materialam kinoperiodiki kontsa 1920-
kh — nachala 1930-kh gg.) [Anti-Religious Film in the USSR (Based on Materials from Film 
Periodicals of the late 1920s — early 1930s)]. Religiovedenie 3: 150–159.

Hirsch, F. 2005. Empire of Nations. Ethnographic Knowledge and the Making of the Soviet Union. 
London: Cornell University Press. 392 p.

Kozlov-Strutinskii, S. 2008. Razvitie prikhodskoi seti katolicheskoi tserkvi na Severo-Zapade 
Rossii v 1703–1945 gg. [Development of the Parish Network of the Catholic Church in the 
North-West of Russia in 1703–1945]. In Etnokonfessionalnaia karta Leningradskoi oblasti i 
sopredelnykh territorii. Vtorye shegrenevskie chteniia [Ethnoconfessional Map of the Leningrad 
Region and Adjacent Territories. Second Shegrenevsky Readings. Collection of Papers], ed. by 
V.  M. Grusman, E. N. Kal’shchikov, V. N. Pleshkov. Saint Petersburg: Evropeiskii dom. 154–170. 

Shakhnovich, M. M. 2013. Sektsiia po izucheniiu religii narodov SSSR pri Muzee istorii religii 
Akademii nauk SSSR (1934 g.) [Section for the Study of Religions of the Peoples of the 
USSR at the Museum of the History of Religion of the USSR Academy of Sciences (1934)]. 
Gosudarstvo, religiia, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 1: 202–219.

 Sherstnev, G. 2016. Oblichenie priema: k pragmatike zvukovogo antireligioznogo filma [Exposing 
the Reception: Towards the Pragmatics of the Sound Antireligious Film]. Novoe literaturnoe 
obozrenie 2 (138): 170–181.

Shkarovskii, M. V., N. Y. Cherepenina, and A. K. Shiker. 1998. Rimsko-katolicheskaia tserkov na 
Severo-Zapade Rossii v 1917–1945 gg. [The Roman Catholic Church in North-West Russia in 
1917–1945]. Saint Petersburg: Nestor. 302 p.

 Tokareva, E. S. 2023. Vatikan v fokuse sovetskoi politiki i propagandy. 1921–1941gody. [The 
Vatican in the Focus of Soviet Politics and Propaganda. 1921–1941]. Moscow: Ves’ mir. 784 p.

 Trotskii, L. D. 2015. Problemy kultury. Kultura perekhodnogo perioda: publitsistika [Problems of 
Culture. Culture of the Transitional Period: Journalism]. Moscow: Direkt-Media. 1063 p.


