
54

УДК 39+323.2
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/54-72
Научная статья

© Г. С. Корытин

ПРОЦЕССЫ ПОСЛЕВОЕННОГО ВОССТАНОВЛЕНИЯ 
В ЧЕЧЕНСКОЙ РЕСПУБЛИКЕ

Статья посвящена процессам послевоенного восстановления на террито-
рии Чеченской Республики с 2000 года по настоящее время. В современной 
социальной антропологии вопросы реконструкции и преодоления последствий 
этнополитических конфликтов не так часто оказываются в центре внима-
ния специалистов. В исследовании автор опирался на полевые материалы, 
собранные им в 2023–2024 гг. в Чеченской Республике. В статье обозначен 
демографический, социально-экономический, духовный и культурный ущерб, 
нанесенный Чечне в результате конфликтов. Кроме того, рассматривает-
ся тяжелый процесс восстановления социальной инфраструктуры, а также 
средства и способы, благодаря которым это стало возможным. На основе 
полевых материалов и литературных данных автором анализируется роль 
некоторых чеченских традиций, социальных институтов и исламских мо-
ральных ценностей в восстановлении Чечни. Проанализированы процессы и 
проблемы, которые наблюдались в сельской местности в Чечне как сразу по-
сле завершения активных боевых действий, так и в наши дни. 
Ключевые слова: традиции, исламские ценности, социальные институты, 
постконфликтное восстановление
Ссылка при цитировании: Корытин Г. С. Процессы послевоенного восста-
новления в Чеченской Республике // Вестник антропологии. 2025. № 4. С. 54–72.

UDC: 39+323.2
DOI: 10.33876/2311-0546/2025-4/54-72
Original article

© Georgy Korytin

THE POST-WAR RECONSTRUCTION 
IN THE CHECHEN REPUBLIC

The article is devoted to the processes of post-war reconstruction in the Chechen 
Republic, from 2000 to the present. Nowadays, the issues of reconstruction and 
overcoming the consequences of ethnopolitical conflicts are not so often the focus of 
attention of social anthropologists. The author relied on field materials collected in 
2023–2024 in the Chechen Republic. The article examines the demographic, socio-
economic and cultural damage caused to Chechnya as a result of the conflicts. It 
considers the difficult process of rebuilding the social infrastructure, as well as 

Корытин Георгий Сергеевич — аспирант, Институт этнологии и антропологии им. Н. Н. Ми-
клухо-Маклая Российской академии наук (Российская Федерация, 119334 Москва, Ленинский 
проспект, 32а). Эл. почта: e.korytin@list.ru



55Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

the means and methods by which this became possible.  Based on field materials 
and literary data, the article analyzes the role of some Chechen traditions, social 
institutions and Islamic moral values in the restoration of Chechnya. The article also 
analyzes the processes and problems that were observed in rural areas in Chechnya, 
both immediately after the end of active hostilities, and in our days. 
Keywords: traditions, Islamic values, social institutions, post-conflict reconstruction
Author Info: Korytin, Georgy S. — Postgraduate student, the Russian Academy 
of Sciences N. N. Miklouho-Maklay Institute of Ethnology and Anthropology 
(Moscow, Russian Federation). E-mail: e.korytin@list.ru
For citation: Korytin, G. S. 2025. The Post-War Reconstruction in the Chechen 
Republic. Herald of Anthropology (Vestnik Antropologii) 4: 54–72.

Одним из самых крупных этнополитических конфликтов на постсоветском простран-
стве, без сомнения, является конфликт в Чеченской Республике, продлившийся с переры-
вами с 1994 по 2000 гг. По результатам тяжелых и кровавых боев к началу 2000-х гг. Че-
ченская Республика оказалась в состоянии тяжелейшего гуманитарного кризиса. После 
того как в 2000-м г. завершились наиболее активные боевые действия перед народом 
Чечни, ее новым руководством и федеральным центром встала проблема постконфликт-
ного восстановления этого региона и налаживания всех сфер жизни общества. 

Чечня в преддверии третьего тысячелетия

В результате вооруженного конфликта к середине 2000 г. республика лежала в 
руинах. Официальные данные свидетельствуют о том, что были практически унич-
тожены семь населенных пунктов, в том числе и столица — город Грозный. Более 
чем на 70% были разрушены 18 аулов и сел. Около 21 тыс. домов не подлежали вос-
становлению, а еще 80 тыс. жилых строений были серьезно повреждены.

За годы конфликта экономика Чечни была уничтожена. Промышленность, в том 
числе нефтяная, а также система энергетики практически перестали существовать. 
Аграрный сектор республики не мог обеспечить даже 20% потребностей собствен-
ного населения в продовольствии. Системы газо- и водоснабжения были разруше-
ны, перестал работать транспорт, многие объекты культуры были повреждены или 
уничтожены. По самым скромным подсчетам ущерб, нанесенный за годы конфликта 
экономике Чечни, равняется 40–45 млрд рублей. И это без учета ущерба, нанесенно-
го нефтяной индустрии, который вместе с потерей сырья и загрязнением экологии 
равняется приблизительно 60 млрд рублей.

Демографические потери оказались не менее страшными. Численность постоян-
ного населения Чечни сократилась с 1074 тыс. человек в начале 1994 г. до 621 тыс. 
в начале 2003 г., т. е. примерно на 42% (Ибрагимов, Тишков 2006: 125). По одним 
данным, гражданские потери оцениваются от 22 до 60 тыс. человек. В период кон-
фликта из Чечни выехало более 500 тыс. человек. До 1991 г. в Грозном проживало 
425 тыс. человек, в том числе 200 тыс. русских. К зиме 1999 г. в столице Чечни оста-
лось около 20 тыс. человек, а русскоязычное население республики не превышало 
5%.  В период с 1997 по 1999 гг. около 600 тыс. человек в Чечне потеряли работу. К 
середине 2001 г. без крова над головой оставались 150 тыс. человек.

Большая часть людей, оставшихся в республике, была вынуждена жить в состоя-
нии страха и нищеты. Огромное количество оружия, находившееся в Чечне, и харак-

mailto:e.korytin@list.ru


Вестник антропологии, 2025. № 456

тер власти Д. Дудаева и А. Масхадова привели к росту преступности. Установилась 
новая форма взаимоотношений: прав тот, у кого в руках оружие. В этот же период в 
республике расцвела практика заложничества. Только из числа русскоязычного на-
селения и иностранцев было захвачено около 700 человек. Сколько было похищено 
и взято в заложники чеченцев, сказать сложно, приблизительно это 3 тыс. человек 
(Гакаев, Яндаров 2001: 10–13). 

В книге «Культура Чечни: история и современные проблемы» дается следую-
щая оценка потерь в конфликте. За время первого чеченского конфликта федераль-
ные войска потеряли убитыми 4 103 солдата и офицера, еще 19 784 были ранены 
и 1 231 пропал без вести. За время контртеррористической операции 1999–2009 гг. 
потери федеральных войск составили 3 тыс. человек убитыми, 7 865 — ранеными, 
порядка 40 человек — пропавшими без вести. Потери боевиков за время двух чечен-
ских кампаний составили около 25 тыс. человек. Относительно потерь среди мирного 
населения достоверных данных нет. Разные источники и авторы дают разные цифры 
погибших. Ж. Ж. Гакаев говорит о 40–100 тысячах погибших гражданских лиц в пер-
вую войну и 2,2 тыс. убитыми и 4,5 тыс. ранеными — во вторую (Туркаев 2002: 330). 

Восстановление городской инфраструктуры

По мнению некоторых чеченских экономистов, главный метод, который приме-
нялся в восстановлении социально-экономической сферы Чечни, — это программ-
ный. С 2000 по 2012 гг. восстановление республики шло по федеральным целевым 
программам (2002– 2007 гг., а затем 2008–2012 гг.). Начиная с 2014 г., развитие ве-
лось уже по государственным программам. Программный метод показал себя очень 
успешным в восстановлении Чечни (ПМА 2023: Сулейман Решиев).

Федеральная целевая программа 2002–2007 гг. предполагала восстановление ад-
министративных зданий, органов государственной власти Чеченской Республики и 
зданий администраций муниципальных образований. Выполнялись работы по раз-
бору завалов, демонтажу разрушенных зданий и сооружений, переработке и ути-
лизации отходов и т.  д. В сфере ЖКХ производились работы по восстановлению 
систем водоснабжения, водоотведения, теплоснабжения и электроснабжения (По-
становление Правительства РФ № 889 от 21.12.2001).

Во время проведения работ по разбору завалов и демонтажу зданий, города и насе-
ленные пункты, как правило, распределялись на отдельные секторы. Во главе каждого 
сектора назначалось ответственное лицо, в полномочия которого входило руководство 
работами по вывозу мусора и восстановлению зданий. Эти же главы секторов должны 
были договариваться со строительными компаниями, искать строительные материалы 
и т. д. В каждом населенном пункте существовал также главный штаб, который коор-
динировал работу всех секторов и их руководителей (ПМА 2024: Абдул Алаудинов). 

«В то время город Грозный был похож на одну большую строительную площад-
ку», — так высказался об этом времени один из респондентов. Активное участие в 
данных работах принимали все слои населения Чечни. Местными органами власти 
проводились масштабные субботники по расчистке и благоустройству улиц, в кото-
рых было задействовано большое количество людей (ПМА 2023: Ибрагим Идилов).

Если говорить об образовании в Чеченской Республике, то необходимо отметить, 
что еще до войны ситуация была непростой. По данным последней Всесоюзной пе-



57Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

реписи населения 1989 г. в ЧИАССР на 1000 человек в возрасте 15 лет и старше 
приходилось 142 человека, не имевших общего среднего образования. Численность 
студентов в высших учебных заведениях на 1990 г. среди чеченцев (в расчете на 
10  тыс. человек каждой национальности) составляла 142 человека. Численность 
специалистов с высшим средним и средним специальным образованием по нацио-
нальностям союзных, автономных республик и автономных областей СССР в 1957 г. 
(в расчете на 10 тыс. человек каждой национальности) составила 19,1. Таким обра-
зом, по состоянию на 1989 г. среди автономных республик и областей России в Че-
ченской Республике был самый высокий показатель по числу граждан, не имевших 
полного и неполного среднего образования. Чечня находилась на последнем месте в 
Северо-Кавказском регионе по удельному весу лиц с высшим образованием. Она об-
ладала самым низким среди народов союзных республик удельным весом научных 
сотрудников (Гакаев, Яндаров 2001: 202–223). 

Понятно, что разразившийся в 1990-е гг. чеченский конфликт не только не спо-
собствовал улучшению ситуации, но привел образовательную систему в республике 
к полному коллапсу. С началом постконфликтной реконструкции восстанавливать 
образование в республике пришлось практически с нуля. Первые положительные 
сдвиги наметились к 2005 гг., тогда в Чечне функционировали 489 школ, из них 
110 (22,5%) находились в городах и поселках городского типа. В 460 общеобразо-
вательных школах обучалось 212,3 тыс. человек. Из них в городах и поселках были 
расположены 102 школы и 358 — в сельской местности. В 2004 г. в республике ра-
ботали 29 среднеобразовательных школ с охватом 13,8 тыс. обучающихся. Также в 
республике действовали 4 специализированные школы для детей с ограниченными 
возможностями здоровья, где обучалось 346 человек (Ибрагимов, Тишков 2006: 495).

Всего в рамках Федеральной целевой программы 2002–2007 гг. было восстанов-
лено 5 473 объекта, в том числе жилые дома общей площадью 679,1 тыс. кв. м. 
Были восстановлены 71 школа, в общей сложности на 23 521 ученическое место, 
70 учреждений здравоохранения на 9 760 коек, 48 км магистральных теплотрасс, 
5 промышленных предприятий, 201 трансформаторная станция и более 484 км элек-
трических сетей (Постановление Правительства РФ № 537 от 15.07.2008).

В 2008 г. была принята новая федеральная целевая программа социально-эко-
номического развития Чеченской Республики на 2008–2012 гг. Для ее реализации 
выделялось около 120 млрд рублей. Целью программы было создание условий для 
перехода к устойчивому развитию экономики и социальной сферы республики. В 
ее рамках планировалось: увеличение занятости трудового населения и сокращение 
безработицы, достижение необходимых темпов экономического роста, восстанов-
ление системы инженерной инфраструктуры (включая восстановление межрегио-
нальных и региональных транспортных сетей), обеспечение доступа населения к 
современным информационно-коммуникационным технологиям и обеспечение на-
селения Чеченской Республики доступным и качественным жильем (Постановление 
Правительства РФ № 537 от 15.07.2008).

Значительную роль при восстановлении как города Грозный, так и остальных 
населенных пунктов республики сыграли профсоюзы. В феврале 2000 г. началось 
создание профактива профсоюзов. Затем появились первичные профсоюзные орга-
низации. С апреля 2001 г. профсоюзы были юридически оформлены, а уже в февра-
ле 2002 г. был издан указ об регулировании социально-правовых отношений. Про-



Вестник антропологии, 2025. № 458

фсоюзы принимали участие в реализации программы «Город без следов войны». За 
рекордные сроки в Грозном были полностью восстановлены 58 строений: жилые 
многоэтажные здания, детские сады, школы, больницы и административные центры 
(ПМА 2024: Хусайн Солтагереев).

Восстановление системы жизнеобеспечения в городской и сельской местности

В книге «Общество в вооруженном конфликте» В. А. Тишков отмечает, что в 
период конфликта и в послевоенное время в начале 2000-х гг. значительное число 
жителей Чечни было занято в сфере торговли. «Торговали всем, что можно продать, 
и все, кто мог что-то произвести, приобрести или украсть. Торговали везде, где воз-
можен спрос и даже там, где его почти не было: в частных магазинах и кафе, на 
рынках, в крытых павильонах, с лотков, с рук, с земли. Главным торговым центром 
был Центральный рынок Грозного» (Тишков 2001: 438–440).

О важной роли рыночной торговли говорит и А. Д. Осмаев в работе «Чеченская 
Республика в 1996–2005 гг.: трудный путь к миру». «Средоточием жизни в Гроз-
ном стал Центральный рынок, где можно было купить все необходимое: продукты и 
промтовары, аудио и видеокассеты любого содержания. Поход на Центральный ры-
нок часто мог закончиться и для военного, и для мирного жителя смертельным ис-
ходом. Здесь регулярно проводились облавы, задерживали молодых людей, грабили 
торговцев и столь же регулярно происходили нападения на военных и сотрудников 
чеченской милиции. Несмотря на эти инциденты, рынок функционировал, разраста-
ясь и захватывая близлежащие улицы и кварталы» (Осмаев 2014: 339).

А. Д. Осмаев подчеркивает, что символом повседневного вида города Грозный в 
это время стали оконные рамы, обтянутые полиэтиленовой пленкой вместо стекол с 
торчавшими из них трубами «буржуек», на которых только и можно было готовить 
еду. Большой проблемой была заготовка дров. Чтобы запастись дровами нужно было 
ездить по всему городу и разбирать завалы, постоянно рискуя подорваться на мине. 
В качестве дров использовалась разбитая мебель, сломанные рамы, двери и т. д. 

В первые годы после окончания боевых действий основным источником электри-
чества в Грозном (как и во многих других населенных пунктах) долгое время были 
генераторы. Их покупали вскладчину или платили владельцу крупного генератора. 
Некоторые люди переводили генератор с дизельного топлива на газ, так как за него 
не надо было платить (Осмаев 2014: 337–338).

Добыча воды также была большой проблемой. Многим жителям Грозного прихо-
дилось ходить за несколько километров, чтобы запастись водой. Со временем воду 
стали развозить автоцистернами и специальными водовозными машинами. Когда 
это началось, то цена на одно ведро воды сразу выросла с 50 копеек до 1–2 рублей. 
Большим подспорьем для горожан стала деятельность международных гуманитар-
ных организаций (например, Польской гуманитарной акции), которые работали по 
программе ЮНИСЭФ. На улицах, где проживало более 50 человек, ставили специ-
альные резиновые емкости (так называемые «подушки») для чистой воды, из кото-
рых жители могли бесплатно ее набирать (Осмаев 2014: 337–338).

Несмотря на то что сельское хозяйство серьезно пострадало в ходе конфликта, осно-
вой системы жизнеобеспечения продолжала оставаться плоскостная аграрная экономи-
ка. «Эта экономика складывалась на базе разных форм собственности и хозяйствования, 



59Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

таких как личные приусадебные участки, мелкая фермерская аренда, сохранившиеся в 
ряде равнинных районов крупные государственные хозяйства… Индивидуальные хо-
зяйства производили продукцию для собственного потребления, делясь с городскими 
родственниками. На рынок вывозились только овощи, выращиваемые в теплицах и пар-
никах (особенно огурцы и помидоры). Некоторые перепродавали разные воды, сигареты 
и сладости, чтобы хотя бы немного заработать «живых» денег» (Тишков 2001: 438–440). 

Во время полевых выездов мне удалось поговорить с информантами в сельской 
местности и получить некоторые данные о том, как шло восстановление сельских 
территорий в Урус-Мартановском и Шатойском районах Чечни. В селе Шалажи один 
из респондентов (Ибрагим), высказался об этом так: «…В каждом селении были 
люди, у которых родственники занимались бизнесом или работали за пределами ре-
спублики. Такие люди жертвовали значительные суммы денег на восстановление 
родных сел. У нас в селе Шалажи таких было около 10 человек». Далее Ибрагим от-
метил, что инициативные люди были практически в каждом селе. Они либо жертво-
вали деньги, либо на свои средства снаряжали грузовики с гуманитарной помощью 
и строительными материалами. 

Те люди, которые никуда не выезжали и остались жить преимущественно в селах, 
тоже организовывались в группы и старались восстановить то, что могли, своими 
силами. В частности, в селе Шалажи, местные жители в складчину купили строи-
тельные материалы и отстроили мечеть. Такие процессы происходили практически 
в каждом небольшом населенном пункте. 

В этом же селении Шалажи удалось узнать, что многие жители в наиболее тя-
желые годы послевоенной разрухи спасались личными подсобными хозяйствами. 
В некоторых семьях, живущих в сельской местности, могло быть по 2–3 коровы, 
куры или овцы. Многие сельские жители выращивали кукурузу и овощи. При этом 
в городах осталось крайне мало жителей: значительная часть людей уехала в другие 
регионы, а те, у кого были родственники в сельской местности, уехали из городов 
в села. В связи с этим роль огородов и личных подсобных хозяйств в выживании 
людей значительно возросла. 

Стоит отметить, что исторически земледелие являлось одним из основных тради-
ционных занятий чеченцев. Б. А. Калоев пишет: «Уже в XVIII в. главным занятием 
равнинных жителей Чечни было земледелие. Оно велось с применением основных 
систем полеводства: залежной, подсечной, плодосменной… Главными зерновы-
ми культурами на равнине Чечни были пшеница и просо, а в горах ячмень, овес и 
пшеница. Возделываемая еще в XVIII в. почти всеми равнинными жителями Чечни 
кукуруза стала в начале XIX в. самой распространенной культурой, проникшей в 
горные районы» (Калоев 1981: 30–31). 

Помимо земледелия, одним из главных хозяйственных занятий чеченцев было 
скотоводство, где ведущую роль традиционно играло овцеводство. Коз выращивали 
редко. Разводили также и крупный рогатый скот, однако Калоев, отмечает, что «в 
среднем содержали на двор не более 2–3 голов крупного рогатого скота горской по-
роды…» (Калоев 1993: 48–61). 

Продолжали работать госхозы «Юбилейный», «Солнечный», «Пригородный,» 
«60  лет Октября», «Знаменский», «Кругловский», «Ильинский», «Марию». Летом 
1999 г. впервые был получен неплохой урожай в государственном секторе. Госхоз 
«Юбилейный» Грозненского района имел 530 га посевов пшеницы и ячменя и получил 



Вестник антропологии, 2025. № 460

средний урожай 21 ц с га. Буквально «сидя на нефти», сельские хозяйства испытывали 
недостаток горючего и смазочных материалов, а также сельскохозяйственных машин 
(тракторов, комбайнов). Крупного рогатого скота и овец в Чечне сохранилось столько, 
сколько в прошлом было в одном только крупном хозяйстве» (Тишков 2001: 439).

Респонденты рассказывали, что существовал также обмен сельхозпродукции на 
другие виды товаров. Универсальным средством обмена выступали мука и сахар. 
Один из информантов рассказывал мне, что для них было обычной практикой об-
мениваться товарами с горными районами. Жители горных поселений привозили 
картошку, а в обмен забирали дрова (ПМА 2024).

Анализируя данные Б. А. Калоева, а также основываясь на полевых материалах, 
можно сделать следующий вывод: отдельные элементы традиционного хозяйства 
чеченцев сохранились до конца XX — начала XXI в. Они сыграли существенную 
роль в выживании значительного числа мирного населения Чечни как в период кон-
фликта, так и в первое время после его завершения.

Процесс разминирования в сельской местности в Чечне

Одна из главных проблем в Чечне, мешавшая активному восстановлению сель-
ских территорий, была связана с минированием сельхозземель. Наиболее активные 
работы по разминированию начались в 2012 г.: на федеральном уровне было принято 
решение о выделении на эти цели 500 млн рублей (Абдурахманов 2012б: 175–176). 
В 2012 г. началось разминирование в Шалинском, Курчалоевском и Урус-Мартанов-
ском районах. Позднее география разминирования значительно расширилась (Пя-
тый канал 2012). По состоянию на 2017 г. работы велись в восьми районах Чечни: 
Ачхой-Мартановском, Урус-Мартановском, Грозненском, Курчалоевском, Октябрь-
ском и др., а также в Сунженском районе Ингушетии (Вестник Кавказа 2017).

Изначально предполагалось завершить разминирование территории к 2015 г., одна-
ко затем сроки завершения разминирования несколько раз переносились на 2017, 2018 
и 2020 гг. По состоянию на 7 января 2016 г. было разминировано 9 602,2 га, то есть 
только 42% территории, на которых обнаружены и уничтожены 9 857 взрывоопасных 
предметов (Чечня сегодня 2016). Если судить по материалам средств массовой инфор-
мации, то темпы разминирования на протяжении долгого времени оставались недо-
статочными. Работа по разминированию, как правило, прекращалась с наступлением 
холодов. На протяжении долгого времени разминирование шло преимущественно си-
лами саперов Южного военного округа, а позднее к ним присоединились силы МЧС. 

Несмотря на то что значительная часть Чечни уже очищена от взрывчатых 
устройств и боеприпасов, работа в данном направлении продолжается и по сей день. 
По состоянию на сентябрь — октябрь 2023 г. из-за угрозы наличия взрывоопасных 
предметов на территории Чечни не используется по назначению более 4 тыс. га зем-
ли, необходимой для развития сельского хозяйства и для реализации различных эко-
номико-социальных и инвестиционных проектов (ТАСС 2023).

Роль чеченских традиций, исламских ценностей и социальных институтов в 
преодолении последствий войны

Необходимо отметить, что кавказский регион и в особенности Чечня всегда отли-
чались большой ролью традиций, социальных институтов и этикета в повседневной 



61Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

жизни проживающих здесь народов. Многие черты традиционного уклада чечен-
ского общества в том или ином виде сохранились до наших дней. Для лучшего по-
нимания обстановки в Чечне после завершения активной фазы конфликта и места 
традиций, исламских ценностей и социальных институтов в современном чеченском 
обществе, нужно проанализировать, какие социальные и культурные процессы про-
исходили в республике в то время.

В ходе исследования удалось выяснить, что традиционные ценности и этикет 
являются не просто абстракцией для чеченцев, а играют вполне конкретную соци-
альную роль. Первое, о чем стоит упомянуть, — это осознание коллективной ответ-
ственности и взаимопомощи у чеченцев. Данный обычай называется «белхи» («об-
щественная помощь» — чеч.). Считается, что чеченец не может не помочь чеченцу 
или кому-то другому в каком-либо деле. Самое главное, по словам респондентов, что 
«это должно быть сделано искренне». 

Этнограф Зулай Имрановна Хасбулатова в статье «Белхи как традиционная форма 
взаимопомощи…» пишет о том, что «белхи» является традиционной чертой обществен-
ного быта чеченцев (Хасбулатова 2017: 2). Этот обычай возник в глубокой древности 
в связи с хозяйственной необходимостью. Обычай взаимопомощи был одной из самых 
распространенных форм контактов молодежи у чеченцев и, соответственно, проявле-
нием норм поведения, нравственности «гиллакх». «Белхи» — сложный по своей струк-
туре обычай, в центре которого находился совместный бескорыстный, неоплачиваемый 
труд. Его участниками были не только члены патронимии, т. е. она не носила родствен-
ный характер, а была уже общесельской, общесоседской взаимопомощью. 

Изначально «белхи» устраивался в любой день недели. В наше время он обычно 
проводится в субботу или воскресенье, т. е. в выходные дни. На «белхи» приглаша-
лись и собирались девушки, замужние и незамужние женщины, холостые и женатые 
мужчины. Молодые люди и девушки на этих мероприятиях знакомились и общались. 
В отношении вопроса об участии в «белхи» у чеченцев сложился и соблюдался це-
лый комплекс этических норм и представлений. Так, принятие приглашения не было 
обязательным правилом, однако чеченцы считали, что даже в случае неотложных дел 
приглашенный должен был прийти и объяснить причину отсутствия или же, немного 
поработав, уйти. В крайнем случае ему следовало прислать кого-либо для объяснения 
причины пропуска. Таким образом, наличествовала нравственная обязанность, кото-
рая в некоторой степени сохранилась и до наших дней (Хасбулатова 2017: 2).

По словам респондентов, изначально «белхи» играл очень важную роль преимуще-
ственно при строительстве нового жилища, и зачастую речь шла именно о строитель-
стве саманного дома. Если какой-либо чеченец строил жилье, то на помощь ему обя-
зательно приходили не только родственники и друзья, но и все соседи по улице. Этот 
обычай также помогал передавать знания по строительству от старших к молодым. 

Данная традиция сыграла большую роль в восстановлении как сельских, так и 
городских территорий в Чеченской Республике. Во многом именно она послужила 
главной мотивацией для чеченцев при восстановлении сел и городов и преодолении 
послевоенной разрухи. Сегодня «белхи» активно поддерживается Духовным управ-
лением мусульман Чечни. Один из респондентов высказался об этом следующим 
образом: «Чеченские семьи — это почти трудовые бригады. Минимизация алкоголя. 
Если кто-то делает что-то и ему нужна помощь, остальные члены семьи обязательно 
придут на помощь и сделают это даром» (ПМА 2024: Арсанов Ибрагим).



Вестник антропологии, 2025. № 462

Некоторые респонденты с грустью отмечают, что в последнее время данный обы-
чай постепенно исчезает или принимает новые формы. Это связано еще и с тем, что 
сегодня уже не строятся саманные дома. В строительстве используются новые мате-
риалы и в такой ситуации, чтобы оказать помощь нужно иметь специальные навыки. 
В связи с этим, вместо того чтобы собирать людей для «белхи» многие предпочи-
тают просто нанять рабочих и построить дом за свои деньги без помощи соседей и 
знакомых. В тех случаях, когда «белхи» все-таки собирается, некоторые люди пред-
почитают просто оказать помощь деньгами или строительными материалами. Об 
этом рассказал один из респондентов по имени Вахит: «Недавно у меня был случай, 
когда сгорел дом у моего родственника. Собрались родственники и соседи. Помога-
ли в основном деньгами, покупкой строительных материалов, те, кто мог, помогали 
строить и работали физически».

Обычай «белхи» напрямую связан с таким понятием, как «гиллакх». Под этим 
термином понимаются как внешние проявления культуры поведения (мимика, же-
сты, тональность голоса, умение сидеть, стоять, есть, слушать, говорить), так и мно-
гие другие аспекты, на которые обращают внимание при оценке человека. Некоторые 
примеры правил «гиллакх» таковы: вставать при появлении старшего, младшему 
идти слева от старшего, не начинать есть раньше гостя и не ложиться раньше него 
спать. Таким образом, традиция «гиллакх» в общих чертах включает в себя манеры 
поведения, уважение к старшим, совесть, гостеприимство, умение говорить и т. д.

Отдельно стоит сказать про одно из основных правил «гиллакх»  — гостепри-
имство. У чеченцев оно связано не только с этикетом, но и с вопросами этнической 
идентификации иноплеменников. Этнограф Ян Вениаминович Чеснов, в работе 
«Лекции по исторической этнологии» приводит весьма интересный факт: «У чечен-
цев в условиях расселения на плодородной северокавказской равнине, но при по-
стоянной опасности от врагов существовал обычай принятия иноплеменника. Ему 
давали землю при его обязательстве выступить с оружием для совместной обороны 
и на сходке села объявляли, что такой-то теперь будет считаться «нахом» (членом 
этноса нахов, вайнахом)» (Чеснов 1998: 21).

По мнению некоторых информантов, большинство чеченцев как в сельской мест-
ности, так и в городе продолжают соблюдать традиции. Однако в последние годы 
(под влиянием модернизации и глобализации) часть чеченцев начинает относиться 
более либерально к некоторым традициям и устоям, причем это одинаково хорошо 
видно, как в селе, так и в городе. Одной из основных причин этого, по мнению ин-
форманов, является «…повальное увлечение молодежи гаджетами и Интернетом» 
(ПМА 2024: Уздорбиев Абдулхамид).

Традиция «гиллакх» значима в контексте постконфликтных процессов, которые 
происходили в Чечне в начале 2000-х гг. Некоторые респонденты отмечают, что по-
сле прихода к власти в республике Ахмат Кадыров начал опираться, в первую оче-
редь, на представителей старшего поколения: старейшин, ветеранов и героев труда. 
С их помощью новое руководство республики стремилось повлиять на людей (тех, 
кто воюет — призвать сложить оружие, а тех, кто уехал из республики, — вернуться 
домой) (ПМА 2024: Уздорбиев Абдулхамид). 

Необходимо отметить, что описанная выше традиция коллективной взаимопомощи 
у чеченцев связана не только с традиционным чеченским этикетом «гиллакх», но и с 
тайповой системой чеченского общества. М. О. Косвен, описывая семейную общину 



63Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

и патронимию на Кавказе, писал: «Выражение экономического единства патронимии 
составляла взаимопомощь между семьями данной патронимии. Эта черта особо стой-
ко сохранялась в быту всех народов Кавказа даже тогда, когда патронимия испыта-
ла уже глубокий распад. Взаимопомощь выражалась в том, что все семьи патрони-
мии неукоснительно являлись на помощь тогда, когда одна из семей предпринимала 
какую-нибудь работу, для выполнения которой сил одной семьи было недостаточно, 
например, постройку или ремонт дома, работы, связанные с устройством семейного 
празднества, при крупных затратах при устройстве свадьбы, похорон, поминок и т. д. 
Взаимопомощь распространялась и на более широкую родственную группу, но тогда 
как дальние родственники помогали по желанию, помощь членов патронимии была 
обязательной или производилась в первую очередь» (Косвен 1963: 198).

Для лучшего понимания темы необходимо остановиться на особенностях тайпов 
и их роли в постконфликтной Чечне. Стоит отметить, что среди наших чеченских 
респондентов не было единого мнения по этому поводу. Некоторые полагают, что 
«это уже позапрошлый век» и на сегодняшний день никаких тайпов в Чечне нет. Но 
несколько респондентов подтвердили, что тайпы есть и сегодня, но их политическая 
роль очень незначительна. 

В работе «Чеченская Республика и чеченцы: история и современность…», под 
редакцией Х. И. Ибрагимова и В. А. Тишкова содержится следующая характери-
стика тайповой структуры. Чеченский тайп — это классическая самоуправляемая 
территориальная община, состоящая из одного или нескольких сел и делегировав-
шая часть своих полномочий ассоциациям более высокого уровня. Чеченский тайп 
имеет целый ряд характерных черт: единство территории, общую экономическую, 
правовую и идеологическую базу. Правовой основой тайповой организации было 
традиционное право, которое в научной практике кавказских народов принято назы-
вать адатом (Ибрагимов, Тишков 2005: 178–179).

В. Ю. Гадаев в работе «Чеченская традиционная культура и этика» приводит схе-
му актуальных для современной Чечни семейных и фамильно-родственных групп. 
Первой стадией в этой структуре идет «Доьзал», то есть семья. Она, как правило, 
состоит из двух или трех поколений родственников. Второй стадией является «Ций-
нан нах»  — группа близкородственных семей, включающих 4–6 поколений род-
ственников. Третьей стадией является «Некъи» — объединение родственных групп 
(«Цийнан нах»), ведущих свою линию от общего предка до 7–8 поколения родствен-
ников. Четвертой стадией является «Гар» — группа «Некъи», объединенная идеей 
легендарного родства до 9–10 поколения родственников. Пятой стадией является 
«Тайп»  — территориальная община, состоящая из совокупности близкородствен-
ных «Гар». Шестой стадией является «Тукхум» — союз тайпов (Гадаев 2020: 233). 
Седьмой стадией считается «Мохк» — ассоциация тукхумов. 

Как уже было сказано ранее, в процессе исследования у респондентов не было еди-
ного мнения насчет тейпов в современной Чечне и их социальной и политической 
роли. Али Салтагириев высказал предположение о том, что на сегодняшний день в 
Чечне насчитывается больше ста тейпов. Также он отметил их слабую политическую 
роль. Тем не менее стоит сказать, что нынешнее руководство Чеченской Республи-
ки относится к тейпу «Бено», и в руках представителей этого тайпа и сосредоточена 
вся основная власть. Другой наш информант (Ибрагим Идилов) утверждал, что тейпы 
были окончательно уничтожены или почти уничтожены, когда произошел переход эко-



Вестник антропологии, 2025. № 464

номики на рыночные рельсы: «Капитализм окончательно добил тайпы» (ПМА 2024: 
Идилов Ибрагим). Некоторые информанты считают, что тайпы продолжают играть 
свою роль в повседневной жизни людей: «Современные тайпы по-прежнему защища-
ют интересы своих людей. Тейпы по-прежнему не теряют своей силы» (ПМА: 2024).

М. А. Мамакаев в работе «Чеченский тайп в период его разложения» отмечает, 
что к середине XIX в. в Чечне насчитывалось 135 тайпов. Большинство из них были 
объединены в тукхумы. Так, в тукхум Аьккхий входили следующие тайпы: Барчахой, 
Жевой, Ноккхой, Пхьарчой, Пхьарчахой и др. Их представители в основном прожи-
вали на востоке Чечни, на границе с Дагестаном. В тукхум Маьлхи входили тайпы 
Италчхой, Камалхой, Кхоратхой, Меший, Саканхой, Тератхой и др., преимуществен-
но расселенные на границе с Хевсуретией и Ингушетией. В тукхум Нохчмахкхой 
объединились тайпы Беной, Билтой, Ишхой, Куршалой и др., расположившиеся в 
восточных и частично в центральных районах Чечни. Были и некоторые тайпы, ко-
торые проживали независимо от тукхумов, в частности, Зурзакъхой, Пешхой, Садой 
и др. Считается, что объединение тайпов в тукхумы было необходимо для обороны 
и проходило по территориальному признаку (Мамакаев 1973: 18–19). 

Большинство исследователей полагает, что чеченский тайп исчезает как социаль-
ный институт к концу XIX в. Основной причиной является отсутствие дальнейшей 
необходимости в его социально организующих функциях. На сегодняшний день 
чеченский тайп превратился из социально-политической организации в категорию 
мифологическую и морально-нравственную, во многом отражающую представле-
ния чеченцев о всеобщем равенстве и справедливости. Повышенный интерес к тай-
повой организации усилился в 90-е гг. XX вв. в связи с конфликтом и ослаблением 
государства. В этот период были проведены съезды многих чеченских тайпов, были 
избраны главы и руководящие органы и разработаны программы действий. Но в свя-
зи с тем, что они уже не имели реальной политической и социально-экономической 
власти, этот процесс постепенно угас (Ибрагимов, Тишков 2005: 184). 

На мой взгляд, в послевоенной и современной Чечне тайп уже не несет в себе со-
циально-политических и организующих функций. Тем не менее, на морально-нрав-
ственном уровне тайпы по-прежнему играют значительную роль в картине мира 
современных чеченцев. Вероятно, это связано с тем, что культура тайповой демо-
кратии у чеченцев исторически играет важную роль в воспитании молодежи и фор-
мировании уважения к прошлому. 

Говоря о роли социальных и религиозных структур в послевоенной Чечне, нель-
зя не сказать о роли вирдовых братств в повседневной жизни чеченцев. По словам 
информантов, в каждом селении есть представители того или иного вирдового брат-
ства от тарикатов накшбандийа или кадирийа. Респонденты в селе Шалажи упомя-
нули, что «вирдовые братства сегодня играют роль интеграционных рычагов. Они 
помогают людям координировать свои усилия и оказывать взаимопомощь друг дру-
гу» (ПМА 2024: Арсанов Ибрагим).

Вахит Акаев в статье «Конфликты между традиционным и нетрадиционным направ-
лениями в исламе: причины, динамика и пути преодоления» пишет по поводу вирдо-
вых братств следующее: «Принцип религиозно-политической организации вирдовых 
братств не основан на принадлежности только к одному тейпу. В вирдовое братство, как 
правило, входят представители разных тейпов… Если соотнести количественно чечен-
ские вирды и тейпы, то первых значительно меньше, чем вторых…» (Акаев 2008: 131).



65Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

Исследователи предполагают, что на сегодняшний день в Чечне присутствуют 
около 30 вирдовых братств. Накшбандийский тарикат является вторым по числен-
ности тарикатом в Чечне. В него входят следующие вирдовые братства: Ташу-Хад-
жи, Ахма-тук-Хаджи, Докку-Шейх, Дени-Шейх, Юсуп-Хаджи, Багаутдин Арсанов, 
Умалат-Хаджи, Элах-Мулла, Сугаип-Мулла, Узун-Хаджи, Солса-Хаджи, Сулей-
ман-Хаджи, Албаст-Хаджи, Магомед-Амин, Янгульба-Хаджи, Кана-Шейх, Ибра-
гим-Хаджи, Косум-Хаджи, Шамсуддин-Хаджи. 

Кадирийский тарикат является самым многочисленным в Чечне, примерно 65% 
чеченцев являются его приверженцами. В него входят вирдовые братства Кунта-Хад-
жи, Баматгирей-Хаджи, Чинмирза, Али Митаев, Юсуп-Хаджи, Хусейн-Хаджи, Ма-
ни-Шейх, Магомед- Хаджи, Вис-Хаджи (Гадаев 2020: 269–270).

Я. В. Чеснов в статье «Суфизм и этнический менталитет у чеченцев» приводит не-
которые различия, которые наблюдаются у представителей кадирийского и накшбан-
дийского тарикатов в Чечне. Так он свидетельствует, что накшбандийский тарикат из-
начально опирался на более зажиточные слои населения. Накшбандийцы не проводят 
громких зикров, которые характерны для кадирийского тариката (Чеснов 2001: 65).

Кадирийский тарикат в Чечне напрямую связан с деятельностью Кунта-хаджи 
Кишиева, который был исламским суфийским проповедником, осуществлявшим 
миссионерскую деятельность в Чечне в середине XIX в., в разгар Кавказской вой-
ны. Отличительной особенностью кадирийского тариката является проведение об-
щественного моления («громкого зикра»). Особое значение в кадирийа придается 
психосоматическим средствам моления Богу: определенный ритм дыхания и форси-
рованный выдох, резкие и ритмичные движения головой, удары ногой о землю и т. п. 
при мысленной или вслух произнесенной молитве (Чеснов 2001: 53).

Каждое братство имеет свою структуру. Как правило, оно распадается на мюрид-
ские общины. Мюридская община — это организация мюридов в системе вирдово-
го братства, объединяющая его последователей. Руководит религиозной общиной 
тамада — авторитетный в вопросах догматики и культа член мюридской общины. 
В каждом селе или ауле обычно имеется несколько мюридских общин, входящих в 
разные вирдовые братства. Например, в Урус-Мартане находятся мюридские общи-
ны, которые входят в вирдовые братства Солса-Хаджи, Кунта-Хаджи.

В больших селах, где имеется значительное количество приверженцев того или 
иного вирда, мюридские общины делятся на мюридские группы. Мюридская груп-
па — это первичная мюридская организация в системе вирдового братства, возглавля-
емая активным мюридом (туркх), который подчиняется тамаде (Гадаев 2020: 269–270). 

Вирдовые братства играли роль «интеграционных рычагов», а также объединяли 
и мотивировали людей. Во многом благодаря вирдовым братствам новому руковод-
ству Чеченской Республики удалось повлиять на простых людей, сплотить их для 
дальнейшего восстановления республики и уговорить вернуться тех, кто уехал. 

Эти сведения подтверждает Вахит Акаев: «Роль вирдов в социальной и политиче-
ской мобилизации чеченцев достаточно ощутима. Потомки шейхов или вирдовые ав-
торитеты обычно имеют больший вес в чеченском обществе, чем тейповые авторите-
ты. Поэтому часто те или иные политические деятели в ходе политических кампаний 
или во время выборов разных уровней часто обращаются к ним с просьбой мобилизо-
вать свою «паству» для их поддержки. Вирдовые авторитеты также играют ключевую 
роль в примирении враждующих сторон, особенно кровников» (Акаев 2011а: 114). 



Вестник антропологии, 2025. № 466

В селе Шалажи были две общины вирдовых братств, принадлежащих к кадирий-
скому и накшбандийскому тарикатам. Благодаря их деятельности, а также благодаря 
усилиям сельской администрации удалось объединить большинство жителей села 
для совместного ремонта многих зданий и разбора завалов. Причем это удалось сде-
лать даже несмотря на отсутствие помощи со стороны федерального центра (ПМА 
2024: Мурдалов Муслим).

Продолжая данную тему, стоит сказать о роли ислама, исламских ценностей и ре-
лигиозных учреждений в современной Чечне. Как сказал один из наших информантов: 
«все чеченцы — мусульмане, но степень соблюдения у всех разная». Стоит отметить, 
что большая часть населения Чечни действительно очень религиозна. Один из респон-
дентов так характеризовал религиозность чеченцев: «Многие взрослые, которые были 
рождены в СССР, все же могут быть атеистами или же быть религиозными крайне по-
верхностно. Но тем не менее люди средних лет и в особенности молодежь религиозны 
в подавляющем большинстве…» (ПМА 2024: Мурдалов Муслим).

С начала 2000-х гг. происходит активное религиозное восстановление. Со сто-
роны государства основной упор делался на миротворческую и стабилизирующую 
роль религии. Религиозные деятели убеждали уехавших людей вернуться и прини-
мать участие в восстановлении республики. Они же старались воздействовать на 
участников вооруженных формирований, призывая их сложить оружие и вернуться 
к мирной жизни. 

Сразу необходимо отметить, что традиционный для Чечни ислам не имеет ничего 
общего с ваххабизмом. В. Х. Акаев в работе «Суфийская культура на Северном Кавказе: 
теоретические и практические аспекты» отмечает несовместимость между традицион-
ным исламом и принесенным на Северный Кавказ «ваххабизмом». Он пишет следу-
ющее: «Традиционный ислам на Северном Кавказе адаптировался к местным (кавказ-
ским) этнокультурным особенностям, отсюда и его своеобразие. Ислам на Кавказе 
привился на почве традиционного образа жизни и архетипической культуры кавказских 
этносов. Между тем ваххабизм — явление внекавказское, возникшее на почве аравий-
ской культуры, разительно отличающейся от культурных традиций народов Кавказа…
Неприятие ваххабизма на Северном Кавказе состоит не в том, что мусульмане данного 
региона являются плохими последователями ислама, а в том, что историко-культурные 
типы арабов и кавказцев разительно отличаются» (Акаев 2011б: 152–154).

Далее В. Х. Акаев отмечает следующее: «Последователи традиционного для ре-
гиона ислама не приемлют не только ваххабитскую идеологию и практику религиоз-
ных обрядов, но и их образ жизни, поведенческие и культурные установки, отрица-
ние почтительного отношения к старшим, отказ от кавказских обычаев и традиций. 
В силу чего конфликт между «северокавказским ваххабизмом» и суфизмом имеет не 
только догматический, идеологический характер, но и социокультурную направлен-
ность, что проявляется во взаимном неприятии образа жизни, поведенческих уста-
новок, культурных ценностей, присущих им» (Акаев 2011б: 152–154).

Отдельно необходимо упомянуть такое важное направление религиозной де-
ятельности, как примирение кровников. Обычай кровной мести, как утверждают 
многие респонденты, сохраняется. Один из информантов так высказался на эту 
тему: «До сих пор бывают ситуации, когда в автомобильной катастрофе, например, 
погибает человек. И даже если по правилам ПДД, тот, от чьей руки он погиб, прав, 
родственники погибшего все равно начинают свое расследование. Параллельно с 



67Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

этим, родственники «виноватого» прячут его и отправляют своих представителей к 
потерпевшей стороне, чтобы начать переговоры о примирении. Иногда потерпевшая 
сторона может сразу объявить, что не имеет претензий к семье «обидчика». Если 
же дело дошло до примирения, то обязательно будет назначен третейский судья (он 
играет роль посредника)» (ПМА 2024).

Известно, что важную роль в примирении кровников играет муфтият Чеченской 
Республики. Примирение кровников и сохранение семей от разводов является од-
ним из основных направлений его деятельности. Каждый год Муфтият ЧР выкла-
дывает статистику (на сайте Государственного информационного агентства) сколько 
кровников удалось помирить и сколько семей удалось сохранить. Так, например, за 
2022 год удалось урегулировать 58 конфликтов на почве кровной мести. А всего с 
2013 по 2023 гг. в Чечне помирили 1668 кровников.

В данном случае особую важность играет взаимосвязь светской и религиозной 
повседневной жизни. Имамы мечетей, кадии и другие религиозные деятели (помимо 
религиозной сферы) занимаются активной общественной деятельностью, участву-
ют в праздничных мероприятиях и т. д.

Регулированием религиозной жизни в Чечне занимаются следующие религиоз-
ные институты: «Духовное управление мусульман Чеченской Республики» (ЦРО-
ДУМ ЧР); Совет Улемов Чеченской Республики; Председатели совета имамов 
(кадии) районов ЧР; Председатели совета мечетей (имамы) населенных пунктов 
районов ЧР. Сюда же стоит отнести и религиозные образовательные организации, о 
которых будет сказано ниже.

В наиболее трудный для республики период наблюдалась активизация религиозных 
общественных организаций. Один из респондентов (Арсанов Ибрагим Абдул-Рах-
монович) является создателем и руководителем общественной организации — АНО 
«Центр Дени Арсанова», которая активно принимала участие в постконфликтном вос-
становлении Чечни, в частности, в восстановлении села Шалажи в Урус-Мартанов-
ском районе. Она же принимала участие в восстановлении Школы языков имени Дени 
Арсанова. Стоит отметить, что Ибрагим Арсанов является правнуком известного ре-
лигиозного деятеля Чечни XIX–XX вв. — шейха Дени Арсанова. 

С начала 2000-х гг. в Чечне началось активное религиозное строительство. Ре-
спонденты свидетельствуют о том, что в ходе вооруженного конфликта на терри-
тории Чеченской Республики были разрушены почти все мечети и зияраты. На се-
годняшний день почти в каждом селении есть мечеть. За последние 20 лет были 
отреставрированы и восстановлены почти все зияраты: около 130 зияратов, а также 
около 1 300 мечетей (ПМА 2024).

Особо стоит выделить три главные мечети Чечни. Все они были построены при 
Рамзане Кадырове и как нельзя лучше показывают плоды религиозного возрожде-
ния в Чечне. Первой является мечеть «Сердце Чечни» имени Ахмата Кадырова, рас-
положенная в центре Грозного. Она является одной из самых больших в России и в 
Европе. Ее строительство было начато в апреле 2006 г., а закончено в октябре 2008 г., 
причем инициатором строительства выступал еще А. А. Кадыров, но реализовано 
это было уже при его сыне. 

Данная мечеть входит в Исламский комплекс, в который также входят Духовное 
управление мусульман Чеченской Республики и Российский исламский универси-
тет имени Кунта-Хаджи. Сама мечеть выполнена в классическом османском стиле. 



Вестник антропологии, 2025. № 468

Снаружи и внутри она отделана мрамором. Ее площадь составляет 5 000 кв. м, она 
вмещает более 10 тыс. человек. Столько же человек вмещает прилегающая к мечети 
площадь и летняя галерея. 

Вторая, не менее важная мечеть имени Аймани Кадыровой была открыта в апреле 
2014 г.  в городе Аргун. Она названа в честь матери Р. А. Кадырова. Сама мечеть вы-
полнена в очень современном виде. Ее строительство (фирмой «Инкомстрой») нача-
лось в 2011 г. по проекту турецкого специалиста Дениза Байкана. Также в строитель-
стве принимал участие Региональный общественный фонд имени Ахмата Кадырова. 

Третья мечеть имени пророка Муххамеда — «Гордость мусульман». Она расположе-
на в Шали, примерно в 30 км от Грозного и является самой большой мечетью в Европе, 
вмещая до 30 тыс. человек. На прилегающей территории могут разместиться до 70 тыс. 
человек. Над проектом мечети работали архитекторы из Узбекистана (ПМА 2023).

Отдельно мы хотели бы остановиться на религиозном образовании в современ-
ной Чечне. Сами чеченцы говорят, что сейчас в республике есть все необходимое 
для получения качественного религиозного образования. Здесь существует большое 
количество медресе, в которых даются основные знания о Коране и арабском языке. 
Срок обучения в медресе у каждого индивидуальный, поскольку все зависит от вре-
мени освоения программы. В республике есть несколько школ хафизов, в которых 
ученики учат Коран наизусть. 

В августе 2009 г. был открыт Российский исламский университет. Большую под-
держку в этом оказал В. В. Путин. За время своего существования РИУ подготовил 
475 специалистов по различным направлениям. Один из его сотрудников отметил 
значительную роль, которую сыграл РИУ в консолидации и объединении чеченцев. 
По его словам, «в период конфликта чеченцы были духовно разобщены. В каждом 
поселении были свои особенности и определенная отчужденность от остального на-
рода. Создание нового религиозного университета, восстановление мечетей, а также 
деятельность Ахмата Кадырова, а потом Рамзана Кадырова способствовали объеди-
нению народа» (ПМА 2023). 

Однако помимо общеизвестного Российского исламского университета, в Чечне 
есть еще одно учреждение высшего религиозного образования  — Курчалоевский 
исламский институт имени Ахмата-Хаджи Кадырова. Изначально он был создан 
1988 г. и представлял собой «Северо-Кавказское медресе». Но в 1991 г. медресе было 
преобразовано в высшее религиозное учебное заведение. В 2004 г. оно было офици-
ально переименовано в Курчалоевский исламский институт имени Ахмата-Хаджи 
Кадырова. В 2007 г. была проведена реконструкция вуза: построены новые корпуса, 
общежитие на 220 человек, столовая и спортзал.

В современной Чечне есть некоторые особенно выдающиеся религиозные деяте-
ли, к словам которых прислушиваются простые чеченцы. Одним из наиболее часто 
упоминаемых лиц является бывший муфтий Чеченской Республики Ахмад-Хад-
жи Шамаев. Он стал муфтием ЧР при А. Кадырове и с 2000 по 2005 гг. возглавлял 
муфтият. Помимо него также часто упоминается Салах Митаевич Межиев, который 
возглавляет муфтият и Духовное управление мусульман Чеченской Республики с 
2014 г. по настоящее время. Часто называется имя Хож-Ахмеда Кадырова, который 
является Председателем Совета алимов СКФО. По мнению некоторых информан-
тов, на сегодняшний день он один из наиболее значимых проповедников в Чечне. 
Еще респондентами упоминался Асвад Хареханов — доктор исламских наук и за-



69Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

меститель министра образования и науки ЧР. О нем также отзывались, как об очень 
эрудированном проповеднике, который обучался исламу в Египте (ПМА 2024).

 Однако в процессе исследования нам пришлось столкнуться с интересной тенден-
цией. По свидетельству более молодых респондентов и по нашему скромному опыту, 
в республике есть определенное количество молодых людей, которые хотят получать 
религиозное образование за границей. Причиной этого является стремление некото-
рой части молодых людей получать более качественное и квалифицированное, как им 
кажется, религиозное знание. Обычно в таком контексте упоминается Египет и некото-
рые другие арабские страны. Насколько данное мнение является распространенным, 
сказать сложно, но то, что данная тенденция присутствует, не вызывает сомнения.

Межконфессиональная обстановка в Чеченской Республике остается мирной. 
Необходимо отметить, что руководство республики прикладывает значительные 
усилия, чтобы обеспечить мир и согласие. 

Помимо мусульманских организаций и религиозных структур в регионе пред-
ставлена и православная община. На данный момент она насчитывает 7 православ-
ных приходов. Также необходимо отметить, что одним из первых зданий, которое 
было восстановлено, стал храм Архангела Михаила в Грозном. Он является одним 
из самых значимых в республике и находится недалеко от мечети «Сердце Чечни».

Нельзя не отметить, что периодически отдельные представители ваххабитов и экс-
тремистов пытаются дестабилизировать обстановку. Так, на уже упомянутый храм 
Архангела Михаила в 2018 г. было совершено нападение вооруженными террориста-
ми. В результате погибли один прихожанин и двое полицейских, охранявшие храм. 
Террористы же были ликвидированы. Председатель Духовного управления мусуль-
ман Чеченской Республики Салах-хаджи Межиев принес соболезнования родным и 
близким погибших, а также отметил, что данное преступление было совершено в ме-
сяц Рамадан и совершившие его не имеют ничего общего с настоящим исламом.  

Настоятель храма Архангела Михаила подтвердил, что несмотря ни на что, на се-
годняшний день в республике поддерживается межконфессиональный мир и согла-
сие. Он подчеркнул, что совместно с Духовным управлением мусульман Чеченской 
Республики периодически проводятся совместные мероприятия, в которых он и дру-
гие представители Русской православной церкви принимают самое активное участие. 

В Чечне активно отмечаются как исламские, так и христианские религиозные 
праздники, регулярно проводятся конференции на тему религиозного просвещения 
и сохранения традиционных духовно-нравственных ценностей, в которых принима-
ют участие христианские и исламские религиозные деятели (ПМА 2024).

Заключение

Таким образом, Чеченская Республика вступила в XXI век в состоянии тяжелей-
шего гуманитарного кризиса. Была почти полностью разрушена вся социально-эко-
номическая сфера, республика понесла тяжелые демографические потери, а чечен-
ское общество было морально подавлено и расколото. 

Необходимо отметить, что восстановление объектов инфраструктуры и выход из 
гуманитарного кризиса были бы невозможны без серьезной поддержки со стороны 
федерального центра. Важную роль сыграло новое руководство Чеченской Респу-
блики, которое принимало участие не только в восстановлении экономики и госу-
дарственных институтов, но и стремилось к сплочению и объединению людей.



Вестник антропологии, 2025. № 470

Помимо этого, огромное значение имели традиционные институты и устои че-
ченского общества. Обычай коллективной взаимопомощи «белхи», который берет 
свое начало в традиционном чеченском этикете «гиллакх» и исторически играет 
важную роль в повседневной жизни чеченских тейпов, вновь проявился в послево-
енной Чечне. Он помогал людям сообща восстанавливать жилища и общими усили-
ями обустраивать повседневный быт. 

Традиционные социальные и религиозные институты, такие как тейпы и вирдовые 
братства играли при этом важную объединительную роль для людей. Тем не менее в 
послевоенной Чечне тейпы выполняют, скорее, морально-нравственную миссию и для 
большинства людей не содержат каких-либо социально–организационных функций. 
Куда более значительна роль вирдовых братств (ввиду значительного уровня рели-
гиозности среди населения Чечни). Вирдовые братства и их мюридские общины на 
низовом уровне принимали важные решения по отстройке и восстановлению тех или 
иных объектов, сбору средств, координации усилий и т. д. Они же инициировали орга-
низацию субботников, проведению работ по разбору завалов и т. д.

Данные религиозные и социальные институты важны еще и потому, что исто-
рически роль старшего поколения, шейхов и их потомков была очень значительна 
в повседневной жизни чеченского общества. Разные политические силы в разные 
периоды истории старались делать ставку именно на данные категории населения. 
В послевоенной Чечне происходило примерно то же самое. Новое руководство ре-
спублики старалось привлекать ветеранов, авторитетных представителей вирдов и 
других представителей старшего поколения для возвращения населения в республи-
ку и для воздействия на членов незаконных вооруженных формирований, призывая 
последних сдаться и вернуться к мирной жизни. 

Некоторые из описанных выше традиционных институтов и обычаев продол-
жают сохраняться в сельской местности в Чечне, несмотря на общие глобализаци-
онные процессы. В самый тяжелый период послевоенной разрухи часть сельского 
населения продолжала спасаться при помощи личных подсобных хозяйств, огород-
ничества и животноводства, которые исторически были развиты у чеченцев.

 На сегодняшний день в сельских районах Чечни имеют место определенные 
сложности. Развитие фермерских и личных подсобных хозяйств задерживается в 
связи с отсутствием поддержки со стороны государства и сильной конкуренцией со 
стороны агрохолдингов. Помимо этого, процесс разминирования сельских терри-
торий Чечни, растянувшийся на годы, также долгое время не позволял населению 
активно заниматься сельскохозяйственной деятельностью. Сохраняются такие тра-
диционные для многих регионов проблемы, как отсутствие работы и нормального 
трудоустройства в сельской местности, а также отток населения в города. Тем не ме-
нее, можно утверждать, что Чеченская Республика не только оправилась от тяжелых 
последствий двух военных кампаний, но и начала устойчивое развитие.

Источники и материалы 
ПМА — Полевые материалы автора (ПМА). Арсанов Ибрагим, г. Грозный, 2024; Уздорби-

ев Абдулхамид, г. Грозный, 2024; Мурдалов Муслим, г. Грозный, 2024; Ибрагим Идилов 
г. Грозный 2023, 2024; Сулейман Решиев, г. Грозный, 2023; Аббас Осмаев, г. Грозный, 
2023, 2024; Дена Батаев, г. Грозный, 2023, 2024.

Постановление Правительства РФ 2001  — Постановление Правительства РФ № 889 
21.12.2001 // Гарант. [Электронный ресурс]. https://base.garant.ru/1587193/?ysclid=m4tsm

https://base.garant.ru/1587193/?ysclid=m4tsmxif1190720567


71Корытин Г. С. Процессы послевоенного восстановления в Чеченской Республике

xif1190720567
Постановление Правительства РФ 2008 — Постановление Правительства РФ № 537 «О Фе-

деральной целевой программе «Социально-экономическое развитие Чеченской Респу-
блики на 2008-2011 г.» 15.07.2008 // Гарант. [Электронный ресурс].  https://base.garant.ru/6
390630/?ysclid=m4tsqnnoaj209386578

Пятый канал 2012 — В Чечне разминируют поля к весенней посевной // Пятый канал. [Элек-
тронный ресурс]. 17.04.2012. (дата обращения: 09.12.2024). https://www.5-tv.ru/news/5341
0/?ysclid=m4hateql9u914851966

Вестник Кавказа 2017 — Саперы приступили к разминированию горно-лесистой местности 
в Чечне и Ингушетии // Вестник Кавказа. [Электронный ресурс]. 11.04.2017. (дата обра-
щения: 09.12.2024). https://vestikavkaza.ru/news/Sapery-pristupili-k-razminirovaniyu-gorno-
lesistoy-mestnosti-v-CHechne-i-Ingushetii.html?ysclid=m4hazb42yt469103495

Чечня Сегодня 2016 — В Чеченской Республике проведено разминирование на 42% запла-
нированных площадей // Чечня Сегодня. [Электронный ресурс]. 28.01.2016. (дата обра-
щения: 09.12.2024). https://chechnyatoday.com/news/289593?ysclid=m4hbknxsg6190429343

ТАСС 2023 — В Шалинском районе Чечни проведут работы по разминированию // ТАСС. 
[Электронный ресурс]. 21.09.2023. (дата обращения: 09.12.2024). https://tass.ru/obschestvo
/18813063?ysclid=m4hdb88x6p388552498

Научная литература 
Абдурахманов Д. Б. Человек и эпоха: Ахмад-хаджи Кадыров. М.: б./и., 2012. 288 с.
Абдурахманов Д. Б. Человек и эпоха: Рамзан Кадыров. М.: б./и., 2012. 368 с.
Акаев В. Х. Конфликты между традиционным и нетрадиционным направлениями в исламе: 

причины, динамика и пути преодоления» // Центральная Азия и Кавказ. 2008. № 2 (56). 
С. 126–134.

Акаев В. Х. «Суфийская культура на Северном Кавказе: теоретические и практические аспек-
ты» / Отв. ред. Г. В. Драч. Изд. 2-ое, перераб. и доп. Грозный: ГУП «Книжное издатель-
ство», 2011.  208 с.

Акаев В. Х. История и специфика современного исламского возрождения в Чеченской Респу-
блике // Центральная Азия и Кавказ. 2011. № 3. С. 104–119.

Гадаев В. Ю. Чеченская традиционная культура и этика: учебное пособие. Махачкала: АЛЕФ, 
2020. 516 с.

Калоев Б. А. Земледелие народов Северного Кавказа. М.: Наука, 1981. 248 с.
Калоев Б. А. Скотоводство народов северного Кавказа: с древнейших времен до начала XX в. 

М.: Наука, 1993. 229 с.
Косвен М. О. Семейная община и патронимия. М.: Изд-во Акад. наук СССР, 1963. 219 с.
Мамакаев М. А. «Чеченский тайп в период его разложения». Грозный: Чечено-Ингушское 

книжное издательство, 1973. 46 с.
Осмаев А. Д. Чеченская Республика в 1996–2005 гг.: трудный путь к миру. Грозный: б./и., 

2014. 552 с.
Тишков В. А. Общество в вооруженном конфликте: Этнография чеченской войны. М.: Наука, 

2001. 552 с. 
Хасбулатова З. И. «Белхи» как традиционная форма взаимопомощи, связанная с хозяйствен-

ным и семейным бытом чеченцев в XIX–XX вв. // Общество: философия, история, куль-
тура. 2017. № 8. С. 87–89.

Чеснов Я. В. Суфизм и этнический менталитет у чеченцев // Расы и народы. Вып. 26.  М.: 
Наука, 2001. 269 с.

Чеснов Я. В. Лекции по исторической этнологии: Учебное пособие. М.: Гардарика, 1998. 400 с.
Культура Чечни: история и современные проблемы / отв. ред. Х. В. Туркаев. М.: Наука, 2002. 382 с.
Чеченская Республика и чеченцы: история и современность: материалы Всероссийской науч-

ной конференции. Москва, 19–20 апреля 2005 года / отв. ред. Х. И. Ибрагимов, В. А. Тиш-
ков.  М.: Наука, 2006. 575 с.

https://base.garant.ru/1587193/?ysclid=m4tsmxif1190720567
https://base.garant.ru/6390630/?ysclid=m4tsqnnoaj209386578
https://base.garant.ru/6390630/?ysclid=m4tsqnnoaj209386578
https://www.5-tv.ru/news/53410/?ysclid=m4hateql9u914851966
https://www.5-tv.ru/news/53410/?ysclid=m4hateql9u914851966
https://vestikavkaza.ru/news/Sapery-pristupili-k-razminirovaniyu-gorno-lesistoy-mestnosti-v-CHechne-i-Ingushetii.html?ysclid=m4hazb42yt469103495
https://vestikavkaza.ru/news/Sapery-pristupili-k-razminirovaniyu-gorno-lesistoy-mestnosti-v-CHechne-i-Ingushetii.html?ysclid=m4hazb42yt469103495
https://chechnyatoday.com/news/289593?ysclid=m4hbknxsg6190429343
https://tass.ru/obschestvo/18813063?ysclid=m4hdb88x6p388552498
https://tass.ru/obschestvo/18813063?ysclid=m4hdb88x6p388552498


Вестник антропологии, 2025. № 472

Чечня от конфликта к стабильности / отв. ред. Д. Д. Гакаев, А. Д. Яндаров. М.: Ин-т этноло-
гии и антропологии им. Н. Н. Миклухо-Маклая РАН, 2001. 277 с.

References
Abdurakhmanov, D. B. 2012. Chelovek i epokha: Ahmad-khadzhi Kadyrov [Man and Era: Akhmad-

Khadzhi Kadyrov]. Moscow. 288 p.
Abdurakhmanov, D. B. 2012. Chelovek i epokha: Ramzan Kadyrov [Man and Era: Ramzan 

Kadyrov]. Moscow. 368 p.
Akaev, V. Kh. (2009) 2011. Sufijskaia kul’tura na Severnom Kavkaze: teoreticheskie i prakticheskie 

aspekty [Sufi Culture in the North Caucasus: Theoretical and Practical Aspects]. Grozny: 
Knizhnoe Izdatel’stvo. 208 p.

Akaev, V. Kh. 2008. Konflikty mezhdu traditsionnym i netraditsionnym napravleniiami v islame: 
prichiny, dinamika i puti preodoleniia [Conflicts Between Traditional and Nontraditional 
Directions in Islam: Causes, Dynamics, and Ways to Overcome Them]. Central Asia and the 
Caucasus 2(56): 126–134.

Akaev, V. Kh. 2011. Istoriia i spetsifika sovremennogo islamskogo vozrozhdeniia v Chechenskoi 
Respublike [History and Specifics of the Modern Islamic Revival in the Chechen Republic]. 
Central Asia and the Caucasus 14(3): 104–119.

Chesnov, Yu. V. 1998. Lektsii po istoricheskoi etnologii: Uchebnoe posobie [Lectures on Historical 
Ethnology: Textbook]. Moscow: Gardarika. 400 p.

Chesnov, Yu. V. 2001. Sufizm i etnicheskii mentalitet u chechentsev [Sufism and Ethnic Mentality 
Among Chechens]. Moscow: Nauka. 269 p.

Gadaev, V. Yu. 2020. Chechenskaia traditsionnaia kul’tura i etika: uchebnoe posobie [Chechen 
Traditional Culture and Ethics: Textbook]. Makhachkala: ALEF. 516 p.

Gakaev, D. D., and A. D. Yandarov. 2001. Chechnia ot konflikta k stabil’nosti [Chechnya from 
Conflict to Stability]. Moscow: Institute of Ethnology and Anthropology of the Russian 
Academy of Sciences. 277 p.

Ibragimov, Kh. I., and V. A. Tishkov (eds.). 2006. Chechenskaia Respublika i chechentsy: Istoriia 
i sovremennost’: Materialy Vserossiiskoi nauchnoi konferentsii [The Chechen Republic and 
the Chechens: History and Modernity: Materials of the All-Russian Scientific Conference]. 
Moscow: Nauka. 575 p.

Kaloev, B. A. 1981. Zemledelie narodov Severnogo Kavkaza [Agriculture of the Peoples of the 
North Caucasus]. Moscow: Nauka. 248 p.

Kaloev, B. A. 1993. Skotovodstvo narodov Severnogo Kavkaza: S drevneishikh vremen do nachala 
XX v. [Cattle Breeding of the Peoples of the North Caucasus]. Moscow: Nauka. 229 p.

Khasbulatova, Z. I. 2017. “Belhi” kak traditsionnaiia forma vzaimopomoshchi, sviazannaia s 
khoziaistvennym i sem’innym bytom chechentsev v XIX–XX vv. [“Belhi” as a Traditional 
Form of Mutual Assistance Related to Economic and Family Life of the Chechens in the 19th 
and 20th Centuries]. Society: Philosophy, History and Culture 8: 87–89.

Kosven, M. O. 1963. Semeinaia obshchina i patronimiia [Family Community and Patronymic]. 
Moscow: Izdatel’stvo Akademii nauk SSSR. 219 p.

Mamakaev, M. A. 1973. Chechenskii taip v period ego razlozheniia [Chechen Teip in the Period of 
Its Decomposition]. Grozny: Checheno-Ingushskoe knizhnoe izdatel’stvo. 46 p.

Osmaev, A. D. 2014. Chechenskaia respublika v 1996–2005 gg.: Trudnyi put’ k miru [The Chechen 
Republic in 1996–2005: A Difficult Path to Peace]. Grozny. 552 p.

Tishkov, V. A. 2001. Obshchestvo v vooruzhennom konflikte: Etnografiia chechenskoi voiny 
[Society in Armed Conflict: Ethnography of the Chechen War]. Moscow: Nauka. 552 p.

Turkaev, Kh. V. 2002. Kultura Chechni: Istoriia i sovremennye problemy [Culture of Chechnya: 
History and Modern Problems]. Moscow: Nauka. 382 p.


	_Hlk187493573
	_Hlk187503598
	_Hlk184845700
	_Hlk187788636
	_Hlk181623557
	_Hlk184845825
	_Hlk184840453
	_Hlk185871974

