
Н. В. Шляхтина

Представления о роли святынь в освящении и защите 
жилища и практика формирования благоприятной 
духовной атмосферы в доме в русских православных 
семьях конца XX — начала XXI *веко в

* Работа выполнена при финансовой поддержке программы фундаментальных исследований ОИФН РАН «История, языки и 
литературы славянских народов в мировом социокультурном контексте».

Изучение проявлений православной религиоз- 
Иности в оформлении дома сегодня дает бога­
тый фактический материал. В ходе этнограф 

ких экспедиций в Белгородскую, Курскую, Липец­
кую, Воронежскую области, работы в Санкт-Пе­
тербурге и Москве выявлена достаточно струк­
турно однородная культура формирования жило­
го пространства. Прежде всего, это наличие пра­
вославных святынь и освященных предметов, ко­
торые, по рассказам информаторов, теснейшим 
образом связаны с жизнью семьи и рода. Это — 
венчальные иконы; иконы благословения на брак; 
иконы святых и праздников, в дни памяти кото­
рых происходили важнейшие семейные события; 
именные иконы; иконы, известные помощью в се­
мейных делах, и иконы святых супругов, почитае­
мых как образец семейного служения; специаль­
но заказанные семейные иконы; иконы и предме­
ты, по которым можно судить о широте духовных 
связей семьи, — привезенные из паломничеств 
или подаренные подвижниками образа, кресты, 
цветы, предметы одежды, земля, камушки и др., а 
также иконы, по своей истории связанные с бла­
готворительной деятельностью семьи. Интересна 
новая тема, сведения по которой присутствуют во 
всех исследованных районах, — связь домашних 
святынь с родовой памятью. Здесь можно гово­
рить об образах святых, выделяемых как покрови­
тели семьи и рода; иконах, связанных с конкрет­
ным человеком, по которым помнят родных; о пе­
редаче святынь по поколениям; о роли в передаче 
православной религиозной традиции рассказов о 
домашних святынях и связанном с ними исповед- 
ническом подвиге семьи в советское время. Поми­
мо перечисленных, во всех православных домах 

имеются такие связанные с жизнью Церкви пред­
меты, как освященные вода, просфоры, масла, а 

етса-кже свечи и лампады.
Наличие святынь и бытование связанных с ни­

ми представлений показывает культурную специ­
фику православного дома, отражающую жизнь се­
мьи как христианской.

В данной статье мы будем говорить об одной 
из важнейших функций домашних святынь, в 
представлении верующих, — их роли в освяще­
нии и охране жилого пространства, о практике 
защиты дома через молитвы и сакральные дейст­
вия, о выделении факторов, влияющих на фор­
мирование благоприятной духовной атмосферы 
и в связи с этим — об этике обращения со свя­
тынями как одном из аспектов поведения чело­
века в доме.

Восприятие мира, отношений между людьми с 
точки зрения взаимодействия и проявления раз­
ных духовных сил породило в православии осо­
бую религиозную культуру охраны жилища. Дом 
— место, где происходят важнейшие процессы в 
жизни человека, семьи, традиции. Здесь люди 
строят семью, воспитывают детей, отдыхают, 
восстанавливают силы, здесь в значительной сте­
пени воспроизводится этническая и религиозная 
культура. Православные верующие считают, что 
эти процессы нуждаются в Божьей помощи, а от­
рицательные духовные силы стараются им поме­
шать — отвратить от веры, семьи, служения 
ближнему — через воздействие на внутренний 
мир человека (склонение к греху — эгоизму, 
унынию, лени, ссорам) и через физическое воз­
действие (порчи, болезни). В связи с этим на ос­
нове духовного опыта многих поколений создана



98 ИССЛЕДОВАНИЯ

Пример размещения икон в каждой часта комнаты. Г. Старый Оскол Белгородской обл., 2003 г. Фото Н. В. Шляхтиной.

традиция противодействия негативным духов­
ным силам, призывания Божьего заступления, 
создания благоприятных условий для духовного, 
нравственного и физического развития человека 
в доме.

Охранительные, защитные функции свя­
тынь, и прежде всего креста и икон, в доме объ­
ясняются верующими тем, что святость чужда и 
опасна для злых сил, для злых людей, разруша­
ет их намерения, с одной стороны, и притягива­
ет в дом милость Божию для его обитателей — 
с другой.

Роль святого образа в «жизни» и «судьбе» жи­
лища у русского народа раскрывается в дошедшей 
до нас традиции, согласно которой дом вообще не 
мыслится без иконы, в связи с чем живет обычай, 
когда хозяин, продавая дом, оставляет в нем один 
или два образа. То есть дом продается и покупает­
ся вместе с иконой. Традиция эта, а следовательно, 
и связанные с ней представления, зафиксированы 
нами в достаточно удаленных друг от друга местах: 
например, в Терновском, Таловском районах Воро­
нежской, в Фатежском районе Курской области и в 
Осташковском районе Тверской области.

В то же время сегодня во всех местах, где мы 
работали, священники говорят, что к ним до­

вольно часто приходят русские люди и задают 
вопрос: «Куда вешать икону?» Это и в Липец­
кой, и в Воронежской, и в Курской областях, и 
в Москве, и в Санкт-Петербурге. Речь идет о 
тех, кто не имел икон и только сейчас решил 
приобрести их, кто не имел перед глазами при­
мера размещения икон в доме ни у родителей, 
ни у бабушек, ни у знакомых. Конечно, это ре­
зультат атеистической политики советского 
времени. Распространенность данного явления 
показывает, что у многих самая естественная 
ранее для русских традиция освящения и охра­
ны дома находилась (или до сих пор находится) 
в полном забвении. И желая восстановить ее, 
люди обращаются, прежде всего, к духовному 
опыту Церкви.

Мы будем говорить о семьях, где эта традиция 
не прерывалась или же уже восстановлена.

Где и в каком количестве располагают иконы?
Жена священника рассказывает: «Икона обя­

зательно должна быть на кухне — где трапеза. 
Потом должна быть где священник молится — у 
нас там целый уголок сделан. В детской, где де­
тишки играют. И в спальне. В коридоре — при 
входе и выходе. В красном углу все праздничные 
иконы собраны, всех святых, крест лежит, Еван­



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 99

гелие, молитвословы, лампадочка. Там вечером 
все собираемся и молимся»2.

Приведенное описание можно считать типич­
ным. Действительно, в православных семьях при­
нято не только собирать иконы в святой угол, но и 
располагать часть икон по всей квартире (или до­
му). Это делается для освящения каждой части 
жилого пространства и для охраны от злых сил, а 
также для того, чтобы молиться.

Женщина 30 лет из г. Анна Воронежской об­
ласти так говорит о иконе, висящей у нее при вхо­
де в комнату: «Сейчас в квартирах трудно найти 
хорошее место для красного угла. У нас сейчас ре­
монт. Я, уже задумав ремонт и перестановку, пер­
вым делом думаю — где будут иконы. По крайней 
мере, стараешься, чтобы они занимали главное 
место. Многие у нас до сих пор не знают, где крас­
ный угол. Мне священник объяснил — это захо­
дишь, и перед тобой стена или угол — чтобы 
можно было перекреститься и помолиться. И у 
меня в доме икона преподобного Серафима Саров­
ского. Я стараюсь, чтобы человека, вошедшего к 
нам в дом, Серафим Саровский встречал. Муж у 
меня говорит: почему именно эта икона? А я гово­
рю: а ты знаешь, как он встречал всех людей? Он 
говорил: «Радость моя!» Вот и мне хотелось так. И 
я когда распределяла иконы (или Бог так распре­
делил) — икона прп. Серафима оказалась на 
этом месте. И чтобы она всех встречала так — и 
нас, и всех приходящих — «Радость моя!»»3.

Как уже говорилось, защитная функция иконы 
воспринимается как действие святости изобра­
женного на ней против злых сил. Но, как правило, 
считается, что к действию иконы должна быть 
приложена и собственная молитва. Рассказывает 
молодой мужчина, отец двоих детей: «Приходил 
иногда сосед. Он как бесноватый — всегда сдела­

ет так, что ты раздражишься. То есть бес его ведет 
так, что он наперед видит, когда надо подойти и 
что сказать. Так я над дверью поставил икону Свя­
той Троицы — и все, он больше не хочет прихо­
дить. Из пророчеств Пелагеи Рязанской (на кассе­
тах они у нас были записаны) узнали, какие мо­
литвы надо читать от колдунов. Двадцать шестой 
псалом самый сильный. Если его читать, то бу­
дешь среди колдунов ходить — как на танке ез­
дить, ничего они тебе не сделают. Потом идут со­
рок пятый, шестьдесят девятый, девяностый»4.

Икона над входом несет и охранную функцию, 
и нужна для молитвы перед выходом из дома. Это 
может быть любой образ. Но иногда люди стре­
мятся подчеркнуть значение иконы на этом месте 
и крепят образ Матери Божией «Вратарница»5 
или икону почитаемого в семье праздника или 
святого. Сегодня иконы над входом располагают 
внутри дома. Нам встретился лишь один случай, 
когда икона находилась над входной дверью част­
ного дома со стороны улицы (икона архангела 
Михаила)6. Иногда небольшие иконы вешают над 
входом в каждую комнату7.

Иконы над детской кроваткой и в детской ком­
нате также вешают для защиты и в то же время, 
чтобы ребенок видел лики святых, размышлял о 
них, привыкал искать у них заступления8. Некото­
рые образы размещают над детской кроватью для 
призвания на ребенка определенных милостей 
Божиих — например, образ Матери Божией 
«Прибавление ума» для дарования разумения, об­
раз Богородицы «Достойно есть» для дарования 
духовного и телесного целомудрия9.

Не случаен и подбор икон на кухне. В Москве 
на кухнях часто встречаются образы св. пророка 
Илии, которому молятся от голода и засухи; ши­
роко распространены и иконы Матери Божией 

2 Воронеж, 2002 г. Семья священника, супругам 23 и 28 лет. Для цитирования в данной статье нами использовались только 
те высказывания информаторов, которые отражают представления, типичные для всех исследованных нами районов. Если при­
водимые примеры единичны — это оговаривается.

3 Воронежская обл., г. Анна, 2001 г.
I Воронежская обл., Новохоперский р-н, 2002 г. Супругам 35 и 30 лет.
5 Согласно истории этого образа, после обретения его на Афоне он был помещен в соборный храм обители, но несколько раз 

чудесным образом перемещался оттуда к монастырским воротам. Наконец, Пресвятая Богородица явилась прп. Гавриилу и ска­
зала: «Иди в монастырь и скажи инокам, чтобы больше не искушали Меня. Не для того Я прибыла, чтобы вы охраняли Меня, но 
чтобы Я охраняла вас... доколе икона Моя будет в обители вашей, дотоле благодать и милость Сына Моего к вам не оскудеет». 
Обещание заступления и охраны со стороны Богородицы через этот образ, данное монахам, воспринимается верующими как дей­
ственное и по отношению к их дому.

'2002 г. Русская семья, 4 детей, переселились в пос. Углянецподг. Воронеж из Казахстана.
7 Над входом может находиться вместо иконы крест (металлический, деревянный, начертанный или наклеенный во время ос­

вящения священником). Иконы над входом в каждую комнату встречаются меньше, чем у половины семей, с которыми нам при­
ходилось работать. По наблюдениям автора в православных семьях Москвы, Старого Оскола, Воронежской и Курской областей.

8 Новохоперский р-н Воронежской обл., 2002 г. Супругам 35 и 30 лет; Москва, 2000 г. Г. В., 30 лет, 4 детей; Санкт-Петер­
бург, 2001 г. Супругам по 35 лет, сын.

II Липецк, 2002 г.; Тербунский р-н Липецкой обл., 2001 г.



100 ИССЛЕДОВАНИЯ

«Спорительница хлебов» (мы встречали их в 
Москве, Санкт-Петербурге, в Воронежской, Кур­
ской областях).

Расположение икон по всему дому и отноше­
ние к ним (молитвы и осенение себя перед ними 
крестным знамением) показывают, что они вос­
принимаются не как украшение интерьера, а как 
формирующие особое духовное пространство, 
придающие дому иное качество. Становится оче­
видным мистическое отношение к образам свя­
тых. Следовательно, и размещение их в жилище 
не может быть случайным.

Считается, что святые и сами могут указать, где 
должны быть иконы. Например, через сон: «Влади­
мирская икона Божией Матери особенно любима в 
нашей семье. У нас в семье очень осторожно отно­
сятся ко всякого рода искушениям. Ни в сны не ве­
рят, ни в приметы. Даже если во сне виден ангел 
или Божия Матерь, считают, что не достойны ви­
деть такие сны и что это искушение. Но тем не ме­
нее, эту икону мама видела во сне. И во сне Матуш­
ка Богородица сказала ей, чтобы Ее поместили 
именно в этот угол. Она висела не здесь. Дело в 
том, что здесь внизу стоит рояль. И нам казалось, 
что над роялем вешать иконы не совсем хорошо. Но 
после этого сна я как-то не решилась перечить ма­
ме, и мы поменяли красный угол. И получается пра­
вильно, так как это восточная часть, и если входить 
в одну из дверей, то это оказывается правый угол»10. *

Подобные указания свыше очень редки. Ос­
новная масса верующих располагает, иконы так, 
как принято в данном районе. Встречаются семьи, 
где основные иконы по родовой традиции распо­
лагаются не в углу, а просто на восточной стене, в 
том числе и в проемах между окнами". Но чаще 
всего речь идет именно об угловом размещении. И 
люди, никогда не имевшие икон, все-таки знают, 
что должен быть святой угол. И с приходом к вере 
начинают оформление дома именно с него.

Молодые супруги из Санкт-Петербурга гово­
рят: «У нас не было примеров, как расположить 
иконы, потому что круг общения — неверующие. 
Скорее всего, как видели мы в городке, откуда ро­
дом, как оформлен красный угол, так и себе сдела- 
ли».12 В современных городских квартирах — на­
пример, в Москве, Санкт-Петербурге, Воронеже 

— основные иконы часто помещают не собствен­
но в углу, а в «стенке» или на книжных полках. 
При этом название «святой угол», «красный угол» 
остается. Таким образом, при незначительном из­
менении формы (новое местоположение) остает­
ся суть традиции — наличие в доме специально­
го места молитвы, где собраны святыни.

Существуют разные точки зрения на то, сколь­
ко же в доме должно быть икон.

Повсеместно в деревнях считается, что икон 
должно быть много и они должны быть ухожены. 
И в общественном мнении люди, любящие соби­
рать и украшать иконы, считаются благочестивы­
ми, особенно близкими к Церкви. Своим почита­
нием и знанием икон, а через них и истории пра­
вославия, святых, евангельских событий и 
праздников, эти люди формируют такое же отно­
шение к святыне и у других. «Кто ковры вешает, 
кто паласы — а я страсть люблю иконы... За ико­
нами я смотрю. Из деревни Татьяна мне говорит: 
«Я тебя за то люблю, что ты иконами дорожишь». 
Младший сын раньше, бывало, скажет: «Навеша­
ла! Ты на этито молись». А теперь говорит: «Сам 
так бы и вешал, и вешал бы дома эти иконы»»13. 
«Нам в селе очень нравится это — чтобы у нас 
икон было много. А что — нельзя? Вы были у те­
ти Нюры нашей? Зайдите в хату к ей — у нее вся 
комната завешанная. И я, например, за иконами 
трусилась и трушусь. Мне очень нравится, что бы 
у меня икон много было»14.

Стараются собирать образы разных святых, 
чтобы никого не забыть.

«И вот когда смотришь на этот образ, и начина­
ешь молиться, начинаешь его просить. И ты вспо­
минаешь об этом святом, его просишь, а — не ви­
дя — может, иногда и забудешь. Тот или иной 
святой как бы напоминает о себе иконочкой»15.

В деревенской традиции увеличение числа 
икон приводит к «разрастанию» красного угла по 
одной и другой стенам. Иногда, если комната ма­
ленькая, она оказывается наполовину покрытой 
иконами16.

В современной городской традиции, особенно 
у недавно обратившихся людей, увеличение чис­
ла икон в красном углу сопровождается и разме­
щением их не только во всех комнатах, но и почти 

10 Липецк, 2002 г.
" Елец, 2002 г.
12 Санкт-Петербург, 2001 г. Супругам по 35 лет, сын.
13 Липецкая обл., Тербунский р-н, 2001 г.
14 Воронежская обл., Острогожский р-н, 2001 г. В., 60 лет, 4 детей, 6 внуков.
15 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Л. Н., родом с Украины, 60 лет, 2 детей.
16 По наблюдениям в деревнях Аннинского, Терновского, Таловского, Эртильского, Острогожского, Новохоперского р-нов 

Воронежской обл., Фатежского и Горшеченского р-нов Курской обл.



Н. В Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 101

во всех частях комнат: у письменного стола — на 
нем и под стеклом, в большом количестве у дет­
ской кроватки, в детском шкафчике, на книжных 
полках, на каждой стене, в прихожей (помимо 
иконы или креста над входом)17.

17 По наблюдениям в Москве, Санкт-Петербурге, Старом Осколе, Курске.
18 Санкт-Петербург, 2001 г. Н. В., 43 года, двое детей.
19 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам по 30 лет.
20 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам 23 года и 29 лет.
21 Липецк, 2002 г. Н. С., 36 лет.

«Сначала было у меня одно местечко — там 
все иконочки. Постепенно их становилось все 
больше — и иконочек, и фотографий подвижни­
ков, священников. И места не хватало. И я стала 
думать: где благолепно, где уместно мне их еще 
поместить. Кроме того, я что-то вычитывала в ду­
ховной литературе о том, где помещались святы­
ни. Я, например, прочла, что святыня должна 
быть в головах у человека. Во всяком случае, 
крест должен быть в головах. Там у меня стали по­
являться иконы. Потом развелись разные церков­
ные календарики, которыми попользуешься, а об­
раз там так хорош, что расстаться с ним очень 
трудно — опять он с чем-то связан. У меня одна 
комната, а детей-то двое. И нам нужно было де­
литься, где-то по уголочкам ютиться. И у каждо­
го должно было быть что-то свое — свой лик, 
своя икона, чтобы удобно и приятно было глазу и 
сердцу на этот уголок бросить свой взгляд и свое 
сердце, какой-то вздох о Господе испустить. И 
поэтому в каждом углу, который был отведен мо­
ему ребенку или учебным занятиям — он запол­
нялся иконами, маленькими образочками. Но ос­
новное место было уделено иконостасу, где мы со­
вершали утреннее и вечернее правило»18.

В таких случаях мотивация — желание посто­
янно видеть перед собой святых, обращаться к 
ним, а также максимально защитить дом святы­
ней от каких бы то ни было дурных влияний. Од­
нако со временем человек понимает, что, имея 
иконы в таком количестве, не всегда может с до­
статочным благоговением относиться к ним и со­
держать в порядке. В связи с этим часть верую­
щих сознательно ограничивает число икон в сво­
ем доме. «Мы не сторонники того, что бы много 
икон было, только самые необходимые. Лучше ма­
ло иметь икон, но чтобы они содержались в чисто­
те. У нас иконы над выходом нет. Иконы все в 
спальне собраны в основном, а в зале и на кухне 
по одной иконке»19; «Иконы на каждой стене поме­
щать нельзя. Можно на стенах календарики раз­
вешивать, но не иконы. Они же благодатные — 
должны быть в одном уголку. Иконы в комнате в 

уголку у нас, а еще над дверью иконочка и на кух­
не»20; «В одном месте иконы у нас объединены в 
каждой комнате, не раскиданы, как картины»21.

Мы привели высказывания как сторонников 
большого числа икон, так и людей с иной точкой 
зрения, чтобы показать, что и в одном, и в другом

Крест на фасаде частного дома священника Г. Воронеж, 2002 г. 
Фото Н, В. Шллхтиной

случае мотивацией служит почитание икон и бла­
гоговейное отношение к ним. Общим является на­
личие хотя бы одного образа в каждой комнате и 
на кухне, реже — над входной дверью, и сосредо­
точение основной массы икон в одном углу, назы­
ваемом красным, святым или Божьим (божни­
цей). (Недавно обратившиеся к вере люди, распо­
лагающие иконы почти везде в своем доме, 
постепенно также приходят к такому их размеще­



102 ИССЛЕДОВАНИЯ

нию.) Варианты же размещения зависят от мест­
ной традиции (что больше характерно для сель­
ских районов) или от традиции семьи, рода (если 
она не прервана в советское время), а также от 
индивидуального подхода и творчества каждого 
человека. Отмеченные общие черты в размеще­
нии показывают, что иконы в разных региональ­
ных и социальных группах однозначно рассматри­
ваются как необходимые для освящения, защиты 
дома и его обитателей.

Завершая тему размещения икон, отметим, 
что в некоторых семьях, наряду с иконами в крас­
ном углу и других местах дома, имеется и отдель­
ная небольшая комната, специально выделенная 
для молитвы, где нет ничего, кроме икон, святынь 
и книг духовного содержания. У старших эту тра­
дицию в планировке жилища перенимают и моло­
дые семейные люди. Эта комната используется 
для уединенной молитвы или для бесед на духов­
ные темы22. Есть сведения, что такие комнаты, 
только уже не крохотные, а просторные и хорошо 
оборудованные, устраивают в своих домах совре­
менные верующие богатые люди23.

Помимо икон, дом освящают и изображениями 
креста, который в православии считается главной 
силой, поражающей зло и нечисть.

В Воронежской, Курской областях повсемест­
но накануне праздника Крещения Господня (19 
января) ставят мелом кресты. Они видны на вход­
ных дверях в дом и в хозяйственные постройки. 
Кресты как четырех, так и восьмиконечные. Они 
могут стоять рядом (за несколько лет получается 
несколько крестов на двери), а могут писаться 
каждый год по старым или на месте старых, кото­
рые смывают. Причем различные варианты могут 
встречаться и в одном селе.

Распространен также обычай ставить кресты 
огнем от свечей, принесенных в Великий четверг 
из церкви после чтения двенадцати страстных 
Евангелий. Меньшая распространенность этой 
традиции объясняется ущемлением церковной 
жизни в советское время. Во-первых, во многих 
населенных пунктах закрылись церкви и нести 
огонь стало неоткуда. Если же церковь остава­
лась, значительно сокращалось число людей, ее 
посещающих. Во-вторых, с перенесением огня из 
церкви в дома были связаны красивые обычаи, в 
которых участвовала все семья (и которые атеис­
тическая власть не могла допустить). Готовили 

специальные фонарики. Они делались из бумаги, 
из керосиновых ламп. В Курске железнодорож­
ные рабочие использовали отслужившие свой 
срок дорожные фонари, которые специально укра­
шались. Да и само шествие людей ночью с малень­
кими огоньками пожилые информаторы вспоми­
нают как необычайно красивое. С ним память свя­
зывает немало переживаний и незабываемых 
впечатлений. Люди, не имевшие возможности 
принести огонь, просили проходящих мимо зайти 
к ним и зажигали от их огня свои свечи24. В Ижев­
ске в 1950-е годы кресты в Великий четверг стави­
ли обычными свечами, а не горевшими на службе, 
потому что ни церкви, ни соответственно службы 
тогда не было: «Четверговым огнем крестики мы 
обязательно ставим. Это и в Ижевске было. Я да­
же и не ходила в храм, но мама обязательно в этот 
день нам говорила, что вот сегодня надо поста­
вить крестики на окнах, на двери. Храма у нас не 
было, так мы простой свечой выжигали. А сейчас 
мы идем из храма и несем огонь — и дети все 
идут с огоньками, и я»25.

Сегодня эта традиция — причем с участием 
детей и всех домашних — встречается все чаще.

Кресты огнем, как правило, ставятся внутри до­
ма — на дверных притолоках и в оконных проемах. 
Но встречаются и местные варианты. Например, в 
Таловском районе Воронежской области их ставят 
только на дверной притолоке и на потолке около 
красного угла, а в некоторых домах и на потолке над 
плитой (а раньше над челом печи). А в Горшечен- 
ском районе Курской области — над красным уг­
лом три и на матице (если таковая сохранилась в 
старых домах). На притолоках же и оконных рамах 
кресты ставят мелом. Ежегодное подновление этих 
крестов проходит так же, как и меловых.

Помимо начертанных или выжженных крес­
тов, в некоторых домах можно увидеть над вход­
ной дверью или над кроватью, а чаще в красном 
углу — металлические кресты, отлитые по ста­
ринным образцам.

В современных православных семьях обяза­
тельным считается кропление дома освященной в 
церкви водой. Это может быть вода от великого 
освящения воды на праздник Крещения и вода от 
молебнов, которые заказываются верующими или 
по уставу проходят в церкви в течение года.

Традиция иметь святую воду и кропить ею дом, 
пожалуй, лучше всего сохранилась в советское 

22 Липецкая обл., Тербунский р-н, 2001 г.; Воронежской обл., Новохоперский р-н, 2002 г.; Воронеж, 2002 г.
23 Например, в Липецкой обл., 2002 г.
24 Например, рассказы из сел Верхняя Тишанка и Новая Чегла Таловского р-на Воронежской обл., а также из г. Курск, 2002 г.
25 Курск, 2002 г. Р., приход храма свв. мцц. Веры, Надежды, Любови и матери их Софии, 65 лет, 2 детей, 6 внуков.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 103

время. Ее придерживались и придерживаются да­
же люди, во всем остальном отошедшие от веры и 
Церкви. Те же, кто не отступал от веры и поддер­
живал связь с Церковью, старались запастись во­
дой не только для себя, но и для других. Так, жен­
щина сорока лет из пос. Горшечное Курской об­
ласти, где до 1990-х годов храм был закрыт, 
рассказала нам о маме, которая, если выбиралась 
в церковь в село, брала с собой несколько трехли­
тровых банок и привозила воду для многих своих 
знакомых.

У русских издавна известно кропление жили­
ща на Крещение. На этот праздник кропят обяза- 
тельно26. Причем во многих семьях — только на 
него. В сельской местности при этом кропят и весь 
приусадебный участок, и хозяйственные построй- 
ки27. В некоторых местах (например, в селах Ост­
рогожского и Каменского районов Воронежской 
обл.) сохранилась традиция на Крещение просить 
священника обойти и покропить все дома28.

Если верующие не имели возможности достать 
богоявленскую воду в советское время, они наби­
рали и использовали так называемую «полунощ­
ную», то есть набранную в ночь под Крещение. На­
ша собеседница, семидесяти лет, из пос. Горшеч­
ное Горшеченского района Курской области 
рассказывает: «У нас, пока отец был жив, то была 
такая полунощная вода. И колодец у нас был вни­
зу, и отец наливал, называли «ведерная» — в вед­
ро входит четверть и в святом угле стоит. Эту «ве­
дерную» нальет под Крещение. И эту воду отец 
раздавал за год... Она сильно помогала всем. Сво­
их часов у отца не было, ходил, ради полунощной 
воды занимал часы. И вот теперь я вам скажу: это 
было на моем веку. Мы жили — у нас два угла 
квартира, напротив — колодец. И я всегда наби­
рала. Говорю соседке: «Дуся, пойдем ночью со 
мной воду набирать, да погляди, как интересно». 
Подошли, стоим, глядим. Ровно в двенадцать ча­
сов вода прямо — раз, раз, раз — три раза ту­
да-сюда колыхнулась по колодцу. Ну, набрали. 
На другой год взяли своих мужиков. Они сначала 
не хотели: «что вы такое брешете». Подошли, на­
гнулись, а она тах-то колыхнулась три раза. Они: 
«ну, теперь, бабы, мы вам верим». Другая инфор­
матор из Горшечного, 1923 года рождения, расска­
зывает о своем детстве: «Моя мама, когда я еще 
маленькая была, принесла полунощную воду под 

Крещение, и мы сидели, она молитвы отпевала, и 
мы с ней отпевали, и вода забурлила, как закипе­
ла, как на газе. Понимаете, какая вода целитель­
ная была? Мама стоит, сердечно молится и нас по­
ставила, мы еще безгрешные были, махонькие. 
Мы не раз в колодец ходили с мамой за полунощ­
ной водой. Она поет, поет у колодца, набирает, 
идет домой, ставит под святой угол и начинает до­
ма читать все молитвы, какие знает. И столько 
лет, бывало, стояла вода и не портилась». В Ново­
хоперском районе Воронежской области нам рас­
сказали, что таким образом набирали воду из про­
руби. Описанный духовный опыт простого народа, 
касающийся крещенской воды, не отрицался Цер­
ковью. Так, одна из близких к оптинскому старцу 
архимандриту Исаакию II (Бобриков, последний 
настоятель Оптиной пустыни, расстрелян в 1938 
году, канонизирован в лике священномученика) 
монахинь получила письмо от своей знакомой, 
спрашивавшей: правда ли, что воду, почерпнутую 
в ночь на Богоявление, надо считать такой же свя­
щенной, как и святая крещенская вода? Монахиня 
Амвросия (Оберучева) пошла с этим вопросом к о. 
Исаакию и подробно записала ответ: «Мы безус­
ловно верим в чудодейственность освященной Бо­
гоявленской воды. Окропляя ею, мы освящаем жи­
лища и предметы. Эта вода, после Святого Прича­
стия, — главная христианская святыня. Мы 
должны верить также, что вода, почерпнутая из 
рек и колодцев в полдень Богоявления, освящена. 
Стихира в Навечерии Богоявления так начинает­
ся: «Днесь вод освящается естество...» У святого 
Иоанна Златоустого: «Настоящий день есть тот са­
мый, в который Он крестился и освятил естество 
вод. Посему в этот праздник в полдень все, почерп­
нув воды, приносят ее домой и хранят во весь год, 
так как сегодня освящение воды; и происходит яв­
ное знамение — эта вода в существе своем не 
портится от продолжительного времени, но, по­
черпнутая сегодня, она целый год, а часто два и 
три года остается неповрежденною и свежею и по­
сле столького долгого времени не уступает водам, 
только что взятым из источников!» Но неосвящен­
ной Богоявленской водой можно пользоваться 
только в крайних случаях, когда нет возможности 
добыть освященной»29.

То, что вода не портится, считается признаком 
ее святости. В основе этого представления — мно-

26 Например, Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. Супругам 76 и 66 лет; Москва, 2000 г. Супругам по 30 лет, 3 детей.
27 По наблюдениям в деревнях Аннинского, Терновского, Таловского, Эртильского, Острогожского, Новохоперского р-нов 

Воронежской обл., Фатежского и Горшеченского р-нов Курской обл.
8 По рассказу о. Петра Петрова. Воронеж, 2002 г.

29 Ильинская Анна. Судьбы шамординских сестер. М., 1999. С. 189.



104 ИССЛЕДОВАНИЯ

Икона, фотопортреты святых и подвижников, фотография храма в шкафу с 
православной литературой. Москва. 2003 г. Фото Н. В. Шллэтиной.

говековой опыт. Архимандрит Исаакий II приво­
дит выше свидетельство св. Иоанна Златоустого 
— грека, жившего в IV веке н. э. Нам же в начале 
21 века в одном из домов г. Старый Оскол показа­
ли графин с водой, освященной в 1950—х годах (во­
да с первой крещенской службы духовного отца хо­
зяйки дома), которая, таким образом, хранится и 
сохраняет свои качества более пятидесяти лет.

Видимо, раньше не было принято кропить час­
то в течение года. Может быть, из-за того, что и 
воды освященной в доме хранилось немного. Ее 
берегли на случай болезней. Современные семьи 

верующих чаще, чем в советское время 
могут быть на службе и приносить свя­
тую воду. Поэтому многие стараются 
освящать ею дом чаще, чем один или два 
раза в год.

«Я воду когда приношу с любого мо­
лебна — сразу кроплю квартиру»30; 
«Святой водой кропим на двунадесятые 
праздники. Иногда после гостей — муж 
более духовный, он видит, какой чело­
век — православный или нет»31; «Кро­
пим святой водой. Как пост начинается 
Великий, на Крещение, «Неупиваемой 
Чаше» когда служба, иконе «Живонос­
ный источник» — приносим воду от мо­
лебна и кропим»32; «Кропим в течение го­
да, на Крещение, перед рождением ре­
бенка кропили комнату, вещи»33; «Водой 
кропим каждый год на Благовещение. 
Потом, если приходил плохой человек,

" Липецк, 2002 г.
11 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам 23 года и 29 лет.
•*- Москва. 2000 г. Супругам 30 и 28 лет, двое детей.

Москва. 2000 г. Супругам 30 и 20 лет.
34 Воронеж, 2002 г. Семья священника, супругам по 25 лет, а также: Липецк, 2002 г. Н. С., 36 лет.

3 Воронежская обл., г. Эртиль. 2001 г. Н., 58 лет.

— обязательно батюшка (мой муж) на­
девает епитрахиль, поручи,покропит во­
дичкой, молитву прочитает. Когда детки 
плохо спят, кроватку кропим. А так — 
имеем привычку все новые вещи, все, 
что в дом входит, новые покупки кро­
пить. Иногда и я кроплю, читаю молитву 
на освящение всякой вещи»34; «Батюшка 
нам дом освятил. Он сказал: крещенской 
водой ты каждую неделю брызгай в до­
ме. Как батюшка нас благословляет, так 
мы и делаем»;35 «Мы кропим святой во­
дой каждый день. Вот представьте себе
— у нас за стеной сосед-алкоголик, ко­
торый ругается матом с утра до позднего 
вечера. И это сквернословие, хоть и не

хочешь, приходится слушать. А на первом этаже у 
нас жили люди, которые наркотиками торговали. 
Другие соседи возвращаются с рынка, сначала они 
пьют, потом делят деньги, что-то они не поделили
— опять мат... Если идет пост, мне хотелось бы по­
больше почитать, побыть в молитве, больше вре­
мени уделить маме больной, с детьми пообщаться
— а тут включается этот рок, музыка, и это сып­
лется с 1 по 9 этаж на твою голову. Если бы чело­
век жил в своем доме, изолированно своей семьей
— как это раньше в деревнях было: свой домик, 
свое гнездо, то, конечно, я думаю, такой надобнос­



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища.. 105

ти каждый день кропить дом не было. Мы же кро­
пим каждый день утром, когда встаем, и каждый 
день вечером — всю квартиру. Хотя, даже если 
жить в своем доме, хуже от частого кропления не 
будет — только лучше»36.

Таким образом, можно выделить следующие 
варианты кропления: 1) в церковные праздники и 
в посты, когда, как считается, вода, несущая в се­
бе благодать, освящает, духовно укрепляет дом; 
периодическое кропление крещенской водой; 2) 
после нежелательных визитов или вторжений в 
дом ругани, грубой музыки, когда вода призвана 
защитить и очистить дом, свести на нет негатив­
ную атмосферу; а также 3) освящение через 
кропление всего, что вносится в дом, — новые 
вещи, реже — продукты.

Есть верующие, которые считают, что кропить 
после прихода в дом людей не стоит. «Нет, после 
людей мы не кропим. И даже такой был случай — 
пришел мальчик, который считался сатанистом. 
От него все отворачивались. Нет, мы после его 
прихода ничем не кропили. Лоб перекрестили, да 
и все. И обращать внимание на какие-то суеве­
рия — иголки, булавки, необходимость после лю­
дей что-то там окроплять — нет, у нас это не за­
ведено. Вот его окропить — это да. В конечном 
итоге мы его окропили. Но он не сатанист оказал­
ся, а просто несчастный и глупый ребенок»37.

Мы видим, что православные обычаи освяще­
ния и защиты жилища связаны с участием верую­
щих в жизни Церкви. Возрождение традиции ста­
вить четверговые кресты, например, напрямую за­
висит от возрождения в данном районе храма. При 
ущемлении влияния Церкви на повседневную 
жизнь эти обычаи сохранялись за счет памяти ве­
рующих, привыкших соотносить домашний уклад 
с богослужебным кругом (как в Ижевске выжига­
ли кресты и без посещения службы в Великий чет­
верг), или за счет своей простоты (так, освящен­
ную в церкви воду легче было и достать, и хранить, 
и прятать, чем тот же четверговый огонь).

Кропление, с точки зрения защиты жилого 
пространства, по своей символике, значимости и 
практической направленности очень близко кре­
стному знамению (ведь и кропят освященной во­
дой крестообразно со словами «Во имя Отца, и 
Сына, и Святого Духа»), которое также довольно 
часто применяют в православных семьях. Широ­
ко встречается осенение крестным знамением 

всего, что приносится в дом, осенение дома крес­
том на четыре стороны, перекрещивание окон и 
дверей с молитвой перед сном или перед выходом 
из дома. Хотя и здесь частота осенения крестом 
зависит от индивидуального склада и духовного 
опыта человека.

Некоторые люди берут в качестве образца мо­
настырскую традицию или опыт священнической 
семьи: «Мы крестим дверь, прежде чем ее от­
крыть. Когда мы в доме и кто-то позвонил — 
лучше осенять дверь крестным знамением. Пото­
му что сила креста убивает все. Мы крестим все 
продукты, которые приобретаем, мы крестим бе­
лье после того, как его погладили и положили в 
шкаф, и перед тем, как его одевать, мы его крес­
тим... Так делают в монастырях. Это, я думаю, де­
ло каждого, но крестное знамение имеет очень 
большую силу. Мы общались на протяжение пяти 
лет с семьей священника, мы видели, как это де­
лают они, и считали, что нам есть чему у них по­
учиться, и стали делать так же»38. В Москве при­
ходилось видеть, как люди крестят и телефонный 
аппарат, прежде чем поднять трубку. Но крестное 
знамение применяется и с целью защиты дома в 
целом. Речь идет об осенении дома крестом на че­
тыре стороны, перекрещивании окон и дверей пе­
ред сном или перед выходом из дома. Эта тради­
ция издавна известна в разных сословиях право­
славных русских. На духовно-эмоциональном 
уровне (особенно детьми) она воспринималась 
как символ уюта в доме и личной защищенности. 
М. Ф. Мансурова (из дворян Самариных) в сво­
их мемуарах об отце с теплотой вспоминает, «как 
в сером суконном халате с кистями, с свечой в ру­
ках, он в полночь обходил измалковский дом и 
крестил нас спящих»39.

В семьях, где вера не прерывалась в советское 
время, люди следуют этой традиции, наученные 
от родителей. «Мама у нас всегда молитву читала, 
все окна поперекрестит — как ложиться спать. А 
нас заставляет — подушку перекрестите и ложи- 
теся. Когда подросли, мама говорила: «Живый в 
помощи» прочтите, кругом дома обойдите — и 
Господь не допустит, сохранит. «Живый в помо­
щи» до трех раз читать. И мы так читаем. Тады-то 
боялись. Так и слухали — как мать скажет, так и 
делали»40.

В других случаях о необходимости осенять 
дом крестом узнают из литературы, от знакомых 

36 Липецк, 2002 г. Н. С., 36 лет.
37 Липецк, 2002 г. Т., 45 лет. 
'Липецк, 2002 г.

39 Самарины, Мансуровы, Воспоминания родных. М., 2001. С. 18. Воспоминания относятся ко второй половине XIX в.
40 Воронежская обл. Острогожский р-н, 2001 г. В., 60 лет, 4 детей, 6 внуков.



106 ИССЛЕДОВАНИЯ

верующих или от священника. Причем кто-то об­
ходит дом — внутри или снаружи, а кто-то про­
сто крестит, поворачиваясь поочередно к каждой 
стороне света или в направление дверей и икон. 
«Дом на четыре стороны крещу утром и вечером 
после молитвы; перед выходом из дома крещу»41 
(частный дом); «Каждый вечер стараемся крес­
тить перед сном на все четыре стороны, и даже и 
сверху, и снизу — соседей, какие внизу живут. И 
постель свою перед сном трижды крестим. Наде­
емся, что Господь сохранит»42 (многоквартирный 
дом); «Дом не обходим. Мы сами так: вышли на 
двор, прочитали «Отче наш» и перекрестили по 
всем четырем сторонам перед ночью — как спать 
ложиться»43 (частный дом); «Вечером, конечно, 
как полагается, когда есть возможность такая, об­
ходим с девяностым псалмом дом — по улице во­
круг. Он защищает»44 (многоквартирный дом).

Иногда приходится слышать, что при выходе 
из дома читают специальную молитву «Отрицаю- 
ся тебе, сатана...». «Когда с работы приходим, мы 
читаем «Достойно есть яко воистину блажити Тя, 
Богородицу и Приснодеву Марию...», потому что 
икона Матери Божией «Достойно есть» стала у 
меня и у мужа любимой. А уходим когда, как и по­
лагается, мы читаем «Отрицаюся тебе, сатана...» 
и ограждаем дом крестом»45.

Осеняет дом крестом, как правило, кто-то из 
старших — муж, жена или бабушка. Обходят 
дом иногда супруги вместе. А в г. Курск нам рас­
сказали о еженедельном «крестном ходе» внутри 
дома, в квартире, который составляют бабушка и 
ее четыре внука, каждый из которых несет ико- 
ночку или свечу: «Мы стараемся каждую неделю 
кропить. У нас любят очень дети кропить водич­
кой. Девочка идет первая — Спасителя держит, 
второй несет крестик, Распятие в руке со свечкой, 
третий несет свечечку, а четвертая еще малень­
кая — сзади идет. И вот они так во имя Отца и 
Сына и Святого Духа ограждают стеночки, а я иду 
за ними и кроплю водичкой. Стараемся под вечер 
— где-то в неделю раз»46.

Считается, что наряду со святой водой дейст­
венной силой, очищающей и освящающей дом, 

является ладан. Каждение ладаном применяется 
все чаще.

Иногда считается, что на это надо брать благо­
словение. Действительно, каждение устойчиво ас­
социируется со священнодействием, совершае­
мым дьяконом по благословению священника или 
самим священником во время службы. И поэтому 
у людей возникает вопрос — имеют ли они право 
кадить самостоятельно. Воронежский священник 
разъяснил нам, что здесь человеку надо понимать, 
что он мирской, чтобы он не представлял себя свя­
щеннослужителем с кадилом. Он отметил, что 
сейчас входит в хорошую традицию над лампадкой 
иметь триножку для ладана. Лампадка горит, ла­
дан нагревается и дает благовоние — и кадить не 
надо, и благоухание по всей квартире47. Есть свя­
щенники, считающие, что мирянам самостоятель­
но кадить дома нельзя. Однако сегодня повсемест­
но в храмах продаются кадильницы, ладан и уголь, 
из чего можно сделать вывод о разрешении Церко­
вью каждения в домах рядовыми верующими.

Конечно, каждение в доме особое удовольст­
вие доставляет детям. Для них это интересное и 
требующее творчества поручение. Десятилетний 
мальчик не без гордости рассказывает: «Ладаном 
кадить — это по моей части. Ладана у нас много 
— «лимон», «роза», есть из Иерусалима. В За- 
донск я ездил, там увидел — на коробочке напи­
сано «из Иерусалима» — и я купил. Угольки за­
жигаю, ложу ладан и кажу»48.

Кадить могут перед входом в квартиру, кото­
рую снимают и которую, соответственно, не мо­
гут освятить с приглашением священника49.

Кадят в двунадесятые праздники, а также в 
другие дни по необходимости.

«Если чувствуешь, что такой момент был в до­
ме — осквернения, то стараешься покадить в до­
ме. Ладан отпугивает, мы считаем, злую силу, не­
хорошую. И мы стараемся использовать это»50.

. «Ладаном иногда кажу. Бывает, день плохо мо­
лишься, два, три, то есть стоишь, молитвы чита­
ешь, а сам утром о работе думаешь, а на вечернем 
правиле — спишь. Как зомби. Бывает, когда уже 
достанет такой стиль, соберешься внутренне, ла­

41 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. Супругам 76 и 66 лет.
42 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам по 30 лет.
43 Воронежская обл. Острогожский р-н, 2001 г.
44 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам 23 года и 29 лет.
45 Там же. А также в г. Липецк, 2002 г.
46 Курск, 2002 г. Р., приход храма свв.мцц. Веры, Надежды, Любови и матери их Софии.
47 Воронеж, 2002 г. О. Виктор Праздничный — настоятель Спасского храма г. Воронеж.
48 Воронежская обл. г. Эртиль, 2001 г.
49 Воронежская обл., Эртильский р-н 2001 г. Супругам 23 года и 29 лет.
w Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. То же: Воронежская обл. Острогожский р-н с. Терновое, 2001 г.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... /07

даном покуришь — получается как в церкви, за­
пах такой. И настрой меняется»51.

Семьи, поддерживающие тесное знакомство 
со священником, могут просить его покадить с мо­
литвой во время его визитов. Но, 
кроме того, кадят и сами. «Ба­
тюшка к нам часто приезжал. И 
водой святой покропит, и ладаном 
кадил. Мы и сами кадим — на 
Рождество, Крещение, Божией 
Матери праздники»52.

Сегодня ладан можно купить в 
любом храме. А в советское время 
для каждения в доме ладан проси­
ли у священника. В Воронежской, 
в Курской областях и в Москве 
нам говорили об особой силе лада­
на, которым курили в церкви и ко­
торый дает из своего кадила свя­
щенник или дьякон. Причем здесь 
выделяется «херувимский ладан» 
— то есть ладан, которым кадили в 
алтаре во время пения херувим­
ской песни на литургии53. Но зна­
ют о нем лишь люди, хорошо зна­
комые с церковной службой. Один 
батюшка рассказывает: «Это сей­
час ладан мелкий стал, а раньше 
большим куском у меня был, коло­
ли кусками и брали. Я отломлю — 
и дам, кто просит. Херувимский 
ладан берут от духов злых кадить 
дом и хозяйство. Придут, просят: 
батюшка, дайте херувимского ла- 
дану»54. Такой ладан стараются 
брать и сегодня, особенно если в 
доме больной человек.

Помимо перечисленных средств 
ограждения и освящения дома, в
Москве приходилось слышать, как пожилой свя­
щенник рекомендовал своим прихожанам с этой 
целью ежедневно читать дома Евангелие вслух, по­
тому что само слово Священного Писания, Еванге­
лия имеет силу и благодать освящать пространст­
во, бороться с негативной духовной средой.

Важно отметить, что в современных право­
славных семьях описанные традиции молитвен­
ной защиты дома не исчерпывают всего труда по 
созданию благоприятной атмосферы внутри него. 

В беседах на эту тему почти все информаторы го­
ворят о таких важных, на их взгляд, факторах 
формирования духовной среды внутри дома, как: 
1) телевизор: 2) другие изображения, кроме икон;

Кресты на калитке и входной двери дома, поставленные мелом накануне праздника 
Крещения Господня. С. Солдатское Острогожского р-на Воронежской обл., 2001 г. 

Фото О. В. Кириченко.

3) содержание домашней библиотеки. Если свя­
тыни и молитвы, в представлениях верующих, од­
нозначно рассматриваются как защищающие, то 
перечисленные выше факторы — могут как спо­
собствовать, так и мешать духовной жизни.

В отношении к содержанию телевизора дома и 
просмотру телевизионных программ можно уви­
деть целый спектр мнений. Если обобщать выска­
зывания информаторов, то можно говорить, что 
отрицательное отношение к телевизору появи­

51 Москва, 2000 г. Супругам 30 и 28 лет, двое детей.
ш Воронежская обл., Эртильский р-н. Супругам по 70 лет, 8 детей, 8 внуков.
53 Например, Таловский р-н Воронежской обл., 2002 г.
54 Фатеж, 2002 г.



108 ИССЛЕДОВАНИЯ

лось у православных с начала перестройки и свя­
зано в первую очередь с наплывом развращающих 
человека, его дух программ, пропагандирующих 
свободу от обязанностей перед обществом, семь­
ей, от авторитета старших, от законов совести, 
нравственных норм и соответствующее сведение 
личности к трем телесным проявлениям — пита­
нию, сексуальному общению и эгоистической аг­
рессии.

Духовные последствия этого оцениваются по 
шкале религиозных понятий. Поэтому приходит­
ся иногда слышать, что сам телевизор обознача­
ют как реальную злую духовную силу, не совмес­
тимую с христианской жизнью и молитвой: «У 
меня у самой стоит «сатана» — телевизор. Я его 
так и зову — «сатана»»55; «Телевизор когда по­
явился, бабушка сразу сказала: «Это сатанище в 
переднем угле». Ведь она правильно сказала»56; 
«Ни Кашпировского не глядела, ни Чумака. Под 
телевизор к ним не садилась. Они сто лет нам не 
нужны — слава Богу, есть Господь!»57; «Сейчас 
мучает всех телевизор. Внуки ко мне приехали 
— и от этого телевизора их не оторвешь и не ото­
бьешь. Иногда наглядятся телевизора... Заинте­
ресует бес-то, затянет — это интересно, это 
еще интересней... Наглядятся и, не молясь, хлоп­
нутся спать»58.

Часть православных совсем убирает телевизор 
из квартиры или не включает его. «Когда мы гово­
рим, что у нас нет телевизора, нас часто с удивле­
нием спрашивают: «А что же вы делаете?» Смеш­
но слышать. Потом подумаешь — действительно, 
когда отказались от телевизора, изменился строй 
домашней жизни: стали больше говорить друг с 
другом — за чаем и так, много читаем, мастерим. 
И спокойнее в доме, когда на тебя не обваливают­
ся постоянно то криминальные новости, то испо­
веди развращенных людей, то реклама. А стоял 
бы телевизор, мы, может, и не смогли удержать­
ся, стали бы какой-то старый фильм смотреть, а 
там реклама, там еще что-то. Начнешь уже на до­
машних, на детей раздражаться, что не дают по­
смотреть. Очень сильно телевизор влияет на ритм 
жизни в семье»59; «Телевизора нет потому, что и 

времени на него нет. В основном приходится ра­
ботать. В праздники — в церковь идем. Когда 
нельзя работать — читаем»60.

Таким образом, наличие телевизора в доме 
ставится в прямую зависимость не только с ду­
ховным состоянием членов семьи, но и через это 
— с их взаимоотношениями и с укладом семей­
ной жизни. И когда этот уклад сложился, теле­
визор оказывается уже лишним, чуждым. «Теле­
визора у нас сначала просто не было, и батюшка 
не благословлял покупать: «Вот, — говорит, — 
такая зараза». Так же, как и собаку. Она, счита­
ется, зверь нечистый. Из послушания мы не за­
водили. Прошло время, батюшка говорит: «Вот, 
благословляю вам телевизор». Мы: «Батюшка, 
может, лучше все-таки собаку?» Он говорит: 
«Вот, вы уже духовно окрепли и можете выби­
рать, что смотреть, что не смотреть». А мы от те­
левизора уже настолько отвыкли. Потом прошло 
время, думаем: может все—таки купить? Будем 
духовные видеофильмы смотреть. Купили, день­
ги потратили, а уже полгода стоит — не знаю, 
куда его деть»61.

Многие люди отмечают, что просмотр телепе­
редач будоражит детей, делает их неконтактны­
ми, и поэтому отказываются от телевизора.62 63

Но можно сказать, что большая часть право­
славных все-таки имеет дома телевизор. Их рели­
гиозные убеждения в этом случае проявляются в 
ограничении просмотра передач и использовании 
видеомагнитофона для записи лишь определенно­
го рода фильмов. «Есть видик и телевизор. Мы за­
писываем передачи «Верую». Там очень много 
рассказывают про святых угодников. Мы стараем­
ся каждую передачу записать, чтобы потом про- 
смотреть»53.

Безобидными и даже полезными для развития 
души признаются мультфильмы и фильмы совет­
ского времени — о войне, о человеческих отно­
шениях и т.п., сказки, исторические фильмы. Их 
стараются иметь на видеокассетах, показывать 
детям. «У нас мультфильмов много советских ста­
рых — про казаков, про русских солдат, про ежи­
ков. Детям стараемся это ставить. Сын ходит и го­

55 Липецкая обл., Тербунский р-н, 2001 г.
56 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. А., 50 лет, 4 детей, внук.
57 Воронежская обл., Острогожский р-н, с. Терновое, 2001 г.
58 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. И. С., 68 лет, три сына, пять внуков.
54 Москва, 2000 г. Супругам по 35 лет.
“ Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам по 30 лет.
61 Москва, 2000 г. Супругам 30 и 28 лет, двое детей.
62 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. Н., 58 лет; Москва, 2000 г. Т., 40 лет, 3 детей. См. также: Священник Александр Ду­

бинин. Ребенок в мире TV и компьютеров. М., 1997.
63 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. Н., 45 лет, 2 детей.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 109

ворит: «Я русский солдат». Это потому, что сказ­
ки я ему рассказывал, мультфильмы смотрели про 
русских солдат, что он побеждал — всегда и 
всех. Вот и захотелось ему подражать русскому 
солдату. Да и сам я с детства на этих же патрио­
тических фильмах воспитывался— о Великой 
Отечественной войне, про Александра Невского, 
про Суворова»64.

Не отказываются от просмотра «Новостей», 
познавательных передач — о технике, о живот­
ных, по истории, искусству. Причем священно­
служителям, например, приходится смотреть и 
какие-то передачи для того, чтобы уметь квали­
фицированно объяснить их вред прихожанам.

Религиозный взгляд проявляется еще и в том, 
что в пост в большинстве семей телевизор не 
включают вовсе65. То же происходит и в дни трау­
ра, например, до сорокового дня со смерти ко­
го-либо из членов семьи66.

Если под одной крышей живут люди верующие 
и неверующие, вопрос, быть или не быть в доме 
телевизору, иногда до предела обостряет отноше­
ния между членами семьи. И это показывает, на­
сколько велика разница в организации быта, рит­
ма жизни у людей, имеющих телевизор, и у отка­
зывающихся от него.

Грань между передачами, которые, как считают 
информаторы, можно смотреть и которые не стоит, 
особенно с внедрением в них рекламы, становится 
все более тонкой. И нельзя сказать, что православ­
ные, имеющие дома телевизор, в состоянии полно­
стью оградить себя и детей от негативного его вли­
яния. «Телевизор у нас есть. Мы живем с мамой, а 
она без телевизора не может существовать. Если 
говорить о нашем отношении к телевизору — мы 
бы предпочли жить вообще без него, потому что мы 
смотрели, конечно, «Русский дом», православные 
передачи, патриарх когда выступает, с маленьким 
сыном я пасхальную службу смотрела по телевизо­
ру. Но мы бы предпочли без них обойтись, чтобы 
телевизора не было вообще»67.

Телевидение и быт, ритм жизни семьи — тема 
обширная. В данной статье хотелось бы подчерк­
нуть, что в православных семьях телевизор рас­

сматривают как один из мощных факторов, опре­
деляющих качество среды обитания, духовной ат­
мосферы в доме, — через его влияние на внут­
реннее состояние человека. Это находит выраже­
ние и в рассказах о том, что рядом с телевизором 
нельзя вешать иконы в знак благоговейного к ним 
отношения68, или о том, как телевизор ломается, 
когда на него положили икону или включили во 
время поста.

Проблема, похожая на проблему TV и связан­
ная с организацией досуга в семье, существовала 
и ранее. Это вопрос об игральных картах в доме. 
Наличие или отсутствие карт в доме связано со 
знанием их символики и с представлением о гре­
ховности этой игры. Это представление, сущест­
вовавшее в народе издавна, часто забывается, а 
затем вновь возвращается под влиянием церков­
ной проповеди69.

«В деревне в карты играют. И я раньше играла. 
А потом поехали в Троице-Сергиев Посад. Отец 
Герман прочитал нам — что собаки в доме не 
иметь, карты не иметь. И сейчас стараешься вну­
кам внушать, чтоб картей не было. Книжечка 
о. Германа у меня есть же, купила»70; «Прочитали 
в православной газете о символике карт. «Крес­
ти» — крест, на котором был Спаситель распят. 
А в игре им швыряются. «Буби» — губка, с кото­
рой Спасителю давали пить. «Пики» — пика, ко­
торой Ему прокололи под ребром. В карты играть 
— общаться с сатаной»71; «Карт в доме никогда не 
было. Вот приезжали в деревню — там у друзей 
были. Но отец всегда ругал их. Нам запрещал иг­
рать. Даже смотреть запрещал. Объяснил симво­
лику — копие, крест...»72

В православных семьях обращается также 
внимание на наличие других изображений в доме, 
кроме икон. Суть проблемы емко выразил свя­
щенник Борис Ничипоров в статье «Дом и его ми­
стика»: «Стены — это образ автономии и извест­
ных ограничений. Именно стены несут на себе 
функции совокупного семейного эстетического 
чувства, родовой памяти, соответствия с той или 
иной духовной реальностью. Это выражается в 
тех картинах, фотографиях, предметах, иконах и 

64 Москва, 2000 г. Г. В., 30 лет, 4 детей.
65 Воронеж, 2002 г. Семья священника; Санкт-Петербург, 2001 г. Семья священника; Москва, 2000 г.
66 Воронежская обл., Острогожский р-н, с. Терновое, 2001 г.; а также: Москва, 2000, супругам по 35 лет.
67 Москва, 2000 г., супругам по 30 лет, 3 детей.
“ Например, в пос. Таловая и с. Верхняя Тишанка Таловского р-на Воронежской обл., 2002 г.
69 По наблюдениям в деревнях Аннинского, Терновского, Таловского, Эртильского, Острогожского, Новохоперского р-нов 

Воронежской обл., Фатежского и Горшеченского р-нов Курской обл.
70 Воронежская обл., Острогожский р-н, 2001 г. В., 60 лет.
71 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам 23 года и 29 лет.
72 Семья священника из Ровенского р-на (Украина), 2002 г.



110 ИССЛЕДОВАНИЯ

т.п., которые висят на стенах. В этом смысле — 
что на стенах, то и в душе»73.

Изображения, висящие на стенах, верующий 
человек воспринимает как способствующие или 
препятствующие духовной жизни.

В описании семьи Петриных, живших в селе 
Польное Ялтуново Шацкого района Рязанской об­
ласти, семьи, в которой мать и три дочери встали 
на путь строжайшейго христианского аскетизма,

В обычных же православных семьях сегодня 
при оформлении дома отказываются лишь от 
предметов и картин, в которых угадываются изоб­
ражения нечисти, идолов язычества и, конечно, 
от изображений с вольными, неприличными сю­
жетами. Об этом рассказывают все информаторы, 
которые обратились к вере и соответственно ста­
ли изменять свой дом, уже будучи взрослыми 
людьми. «У нас в доме висело изображение —

Икона Пресвятой Богородицы и кресты над дверью между комнатами. Крест мелом поставлен под праздник Крещения Господня. 
Шесть крестов выжжены за шесть лет по специальным трафаретам из фольги огнем, приносимым в дом в Великий четверг 

перед Пасхой. Г. Старый Оскол Белгородской обл., 2003 г. Фото Н. В. Шляхтиной.

исповедничества и долгое время духовно опекали 
весь Шацкий район, говорится о том, что окорм­
лявший мать старец Григорий, предвидя будущее 
этой семьи и готовя ее к особому образу жизни, 
запретил иметь дома какие-либо, помимо икон, 
изображения. У Анны Дмитриевны Петриной и ее 
мужа висела дома одна картина, на которой изоб­
ражена была барыня, пьющая чай. Отец Григо­
рий, увидев ее, велел снять, сказав, что в их доме 
ничего, кроме икон, не должно быть74. Столь стро­
гие правила обусловлены были спецификой хрис­
тианского служения этой семьи.

резьба по дереву на индийский сюжет. Оно как то­
тем. Я когда-то читал про индийцев книги, что у 
них черепаха — священное животное. И сам вы­
резал по дереву — черепаха, и на ней божки ма­
ленькие. Долго провисело. А когда стал воцерков- 
ляться, дошло до меня, что это идол, и я расколол 
все это. Неприятно, конечно, когда эта гадость в 
доме. Потом какая-то пепельница у нас была то­
же с нечистым — сразу она была выброшена»75; 
«У меня были талисманчики, но когда я воцерко- 
вился, понял, что это такое, я от них просто изба- 
вился»76. Иногда к числу изображений нечисти от­

73 Ничипоров Борис. Дом и его мистика. / / Домашнее воспитание. № 1, М., 1998. С. 23.
71 Сестры. Очерк жизни сестер Анисии, Матроны, Агафии, подвизавшихся и почивших в селе Ялтуново Шацкого района Ря­

занской епархии. М., 2001. С. 35.
75 Санкт-Петербург. 2001 г. Супругам по 35 лет, сын.
76 Москва, 2000 г. Супругам по 30 лет, 3 детей.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 111

носят и некоторые керамические народные иг­
рушки — русалок, домовых и т.п.77

Основанием для таких представлений и соот­
ветствующих действий считается духовный опыт, 
то есть понимание того, что каждая вещь может 
быть связана как с положительными, так и с отри­
цательными духовными силами: «Если мы берем 
святыни — от святых мест камешки, лепесточки, 
которые были на мощах, — и они несут опреде­
ленный заряд. Вещи, которые носили святые, — 
мы к ним прикладываемся, веря, что они дают нам 
силу благодатную. Так же вода святая, просфора. 
Потому что они были в святом употреблении, на 
них печать благодати Божией. То же самое — 
только с отрицательной энергией — имеют такие 
вещи, которые были не в Божьем употреблении, 
— они такой же имеют отрицательный заряд»78.

Серьезным фактором в формировании домаш­
ней среды обитания, который связан и с духов­
ной атмосферой, и с досугом, и ритмом жизни се­
мьи, а также немаловажен в воспитании детей, 
считается в современных православных семьях 
содержание домашней библиотеки. Прихожанин 
Александро-Невского храма г. Курган подчер­
кивает степень опасности, которую представля­
ет для дома определенного рода литература: «Хо­
чу предупредить всех любителей эротического 
чтения, порнолент и фильмов ужасов, что все 
эти разнузданные газеты, журналы, плакаты, ки­
но и видеофильмы, а также игральные карты, 
описания гороскопов, тексты каких бы то ни бы­
ло «заговоров», книги об оккультизме и магии и 
т.п. «литература» несут с собой бедствия и не­
счастия для всех, кто покупает и приносит их в 
свои дома и квартиры. Они оскверняют Вас и Ва­
ших ближних, ваши дома. Господь не благослов­
ляет дома, в которых находятся и хранятся эти 
«грязные» издания и откровенно развращающая 
ваших детей видеопродукция. Не обольщайтесь 
и не будьте легкомысленными и беспечными, 
ибо беда, как наказание Божие, не отойдет от ва­
шего дома»79. Здесь — четко выраженный рели­
гиозный взгляд, религиозная мотивация.

Действительно, обращаясь к вере, многие се­
мьи серьезно пересмотрели свои библиотеки, уда­
ляя книги, которые считают греховными.

«Мы приготовили на выброс бульварные рома­
ны. Половину не успели выбросить, к сожалению, 
— свекровь себе взяла («я это люблю, я это чи­
таю»), Потом следом, год спустя, пошел Мопас­
сан, Замятин. Хотя я недавно прочитала, что бла­
гословляют сдавать в комиссионный магазин. Ку­
прина иначе стали оценивать. Один рассказ у него 
хороший, светлый, или духовные язвы он незло 
подмечает... Другой рассказ — полная противо­
положность. Вроде, начинается с хорошего, а за­
канчивается... Как и со многими духовными про­
блемами. Вроде, все с красивыми словами, лозун­
гами, а лукаво, настолько хитро сплетено, что 
только церковному человеку можно разобраться в 
этом. Оставили Достоевского, Чехова, Пушкина. 
Приходится давать новую духовную оценку всему 
культурному наследию. Поможет нам Церковь, 
духовник. На подсказки святых отцов надеемся. 
Покупаем и их сочинения, книги современных 
простых батюшек. Эта проблема еще будет перед 
нами стоять, когда ребенку нужно будет то одно, 
то другое читать по школьной программе»80.

Высоко оценивая творчество А. С. Пушкина, 
некоторые верующие люди тем не менее из домаш­
них собраний сочинений удаляют страницы вклю­
ченной в них богохульной поэмы «Гавриилиада»81.

Многие люди, пришедшие к православию по­
сле увлечения в поисках истины буддизмом, ок­
культизмом, магией, различными зарубежными 
философскими течениями, удаляют из своего до­
ма соответствующие книги или же — если хотят 
использовать их для подготовки критических вы­
ступлений, статей — просто убирают с полки в 
закрытый шкаф82.

Из приведенных примеров видно, что вопрос о 
содержании домашней библиотеки рассматривает­
ся как вопрос об атмосфере в доме, влияющей не 
только на интеллектуальное, но и на духовное и ду­
шевное состояние человека. Поэтому неудивитель­
но, что о появлении православной литературы гово­
рят как о моменте, изменившем взгляды и жизнь.

«Дело в том, что я изучал разные религии, вос­
точные в том числе. Потом стал искать и читать 
православную литературу. Попались «Мытарства 
блаженной Феодоры», которые сразу многое во 
мне изменили. После «Мытарств блаженной Фео­

■ Москва, 2000 г. Супругам 22 и 28 лет.
78 Санкт-Петербург, 2001 г. Н. В. 43 года, двое детей.
79 Демидов Владимир. О современных сектах. Методы деятельности и опасность, которую они представляют для России / / 

Звонница. Издание Кафедрального собора святого Александра Невского города Кургана. № 1—4, Курган, 1998. С. 10.
80 Санкт-Петербург, 2001 г. Супругам по 35 лет, сын.
81 По наблюдениям в православных семьях Москвы в 1990-х годах.
82 Например: Липецк, 2002 г. Преподаватель Регионального православного духовного Центра «Возрождение».



112 ИССЛЕДОВАНИЯ

доры» я понял, в каком опасном положении нахо­
жусь. Я этого не понимал. Потому что там же, на 
Востоке — сплошное совершенствование, ника­
кого самоукорения, никакого покаяния. И тут ме­
ня вдруг осеняет — что я из себя представляю, то 
есть какие у меня грехи и что за них бывает. Я 
сразу наложил на себя пост, пошел к исповеди, а 
потом к причастию. После причастия устроил 
праздник. Потом стал другие грехи вспоминать и 
стал воцерковляться»83.

В самом тоне, каким говорят о приобретении 
православных книг в семьях, чувствуется, что 
речь идет о налаживании, стабилизации духовной 
жизни в доме: «Когда открылся храм здесь, мы ста­
ли чаще ходить на службы. Купили литературу: 
Евангелие у нас, Библия, «Основы православной 
веры» и другие книги. У нас есть — где что-то по­
читать немножко»84; «Сейчас по книгам все узна­
ем. Есть дома сборник «Молитвенный щит» — 
знаем, когда как молиться»85; «У мужа множество 
книг духовных, и все они ему понятны. А я только 
прихожу к этому, побольше узнаю о Церкви, он 
мне дает что-нибудь полегче. Вот книгу я читала 
«Богом данная», «Вера и спасение», «Яко с нами 
Бог», «Православные чудеса», жития святых. Все 
потихонечку стараемся подкупать»86.

К имеющейся дома духовной литературе обра­
щаются неоднократно, читают по несколько раз, 
ищут в ней ответы на личные духовные вопросы и 
утешение в трудностях. Жития святых, как ико­
ны, служат постоянным напоминанием о возмож­
ности высокой духовной жизни.

«Для меня первая духовная литература — это 
«Серафим Саровский». Как я эту книгу купила, 
так — как на душе тяжело бывает или в жизни 
— я читаю житие Серафима Саровского: как он 
родился, где он жил, как к монашеству пришел. Я 
эту книжечку уже несколько раз перечитываю и 
хоть бы я ее все время читала. Вот есть люди — 
почитают и откладывают — они уже прочитали. 
А я постоянно читаю ее. Это первая моя книжка, 
когда я в храм пришла»87.

Православная литература задает определен­
ный вектор в представлениях и образе жизни, вы­
страивании отношений с ближними.

«Читаешь о жизни подвижников... Плохо зави­
довать, но их судьбе можно позавидовать. Нам, 

конечно, до них невозможно как высоко и далеко. 
Хотя они земные люди тоже были. И что-то ста­
раешься взять — пример из их жизни. Думаешь 
— хоть как-то себя пересилить, хоть где-то так 
поступишь, а где-то и задумаешься, какието мыс­
ли появляются — остановиться вовремя, что-то 
не сделать, исправиться»88.

Уже были названы некоторые книги из встре­
чающихся в библиотеках православных семей. 
Надо сказать, что среди домашних православных 
книг преобладают жития святых, описания жизни 
и сочинения современных подвижников, творе­
ния отцов Церкви.

Безусловно, новшеством в библиотеках право­
славных семей стали периодические издания — 
такие, как самарские «Благовест», «Духовный со­
беседник», воронежские «Молодежь и правосла­
вие», «Воронеж/Липецк православный», петер­
бургские «Православный Санкт-Петербург» с 
приложением «Чадушки», московские «Право­
славная Москва», «Воскресная школа», «Радо­
неж» и др., различные епархиальные ведомости.

Но на первом месте все же — Священное Пи­
сание, сборники молитв и акафистов. В семьях, 
где традиция веры не прерывалась, сохранились 
старые книги и переписанные от руки акафисты и 
молитвы, которые использовались из-за недо­
статка печатной литературы вплоть до 1990-х 
годов. «Службу знали, пели... Молитвословов не 
было — акафисты переписывали, книжечки. Это 
у меня у самой было. Я их пораздала сейчас, ког­
да стала в храме и в монастырях покупать сама. А 
то переписывали и пели. У нас до конца веку жен­
щины собирались. Вдовы после войны остались 
лет по 25—30, собирались в один дом и пели. И на 
поле сядут и поют. И мы к ним прибежим — нам 
же интересно тоже было послухать»89.

О деревнях Звенигородского района Москов­
ской области вспоминает Е. В. Тихонова(1912— 
2000 гг.): «Библия была. У моего дедушки с бра­
том была. Они были три брата. Один-то не очень 
читал, а эти двое читали Библию, Евангелие было 
и молитвослов. У дедушки все эти книги были та­
кие нужные христианину... И у других некоторых 
точно были... Например, у моей подруги... и даже 
часто собирались туда... пряли, да и вышивали, 
все делали. Мы сидим, свою работу делаем, а по- 

83 Москва, 2000 г. Супругам по 30 лет, 3 детей.
и Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. Супругам 76 и 66 лет.
85 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г. Н., 45 лет, 2 детей.
86 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г.
87 Воронежская обл. г. Эртиль, 2001 г. А. 50 лет, 4 детей.
88 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г.
89 Воронежская обл., Острогожский р-н, 2001 г.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... /13

другин отец нам читает (книги религиозные). А ес­
ли у нас — наш отец нам читает»90.

В семьях, непосредственно общавшихся с мо­
нахами, близко знавших священнослужителей, 
хранятся подаренные ими книги — Псалтири, 
Евангелия. Такой дар со стороны подвижника ве­
ры оценивается как знак его молитвы за семью и 
завета помнить о Боге, читать эти священные тек- 

ния рассказывает: «Бабушка моя читала Псал­
тирь. Умерла она, сестры мои стали смотреть ее 
книги. Они говорят: «Лида, ты постарше, возьми 
бабушкину Псалтирь». Ну, я ее и забрала. От­
крою — там все на славянском языке. Думаю: ну, 
как я буду читать, я ничего и не пойму. Почитаю 
чуть-чуть и положу. Сколько-то времени прохо­
дит — опять меня тянет к нему. Обратно его на-

крест в оконном проеме, поставленный четверговым огнем; над окном - крест, наклеенный во время освящения квартиры. 
Москва, 2002 г. Фото Н. В. Шляхтиной.

сты, молиться. Этот завет может фиксироваться и 
в надписи на книге. Например: «На молитвенную 
память дорогой семье: (называются имена) от 
грешных схимниц (называются имена). Благосло­
вение от схиархиманрита Виталия».

Для духовной жизни семьи бывают очень важ­
ны религиозные книги, оставшиеся от предков, от 
родственников. Они, во-первых, служат постоян­
ным напоминанием о вере предшествующих поко­
лений. А во-вторых, иногда священные тексты, 
связанные в сознании членов семьи с памятью о 
деятельности, о судьбе родителей, дедов, праде­
дов, в определенных жизненных обстоятельствах 
становятся особенно близки, помогают обратить­
ся к православию. Особенно часто рассказы об 
этом связаны с Псалтирью. Женщина из Фатеж- 
ского района Курской области, 1930 года рожде-

чинаю просматривать, читать потихонечку — 
как смогу. Потом промежуток времени прошел 
— ия стала разбираться. Господь, может, мне от­
крыл. Потом пришла к нашему священнику в 
храм, говорю: «У меня дома Псалтирь лежит, 
можно ее просто читать, не по покойникам?» Он 
говорит: «Можно». И меня и благословил. И с тех 
пор я читаю. Потом умерла у меня сестра. Я бега­
ла, бегала, никого не нашла, чтобы Псалтирь по 
ней прочитать. Батюшка меня саму благословил, 
и я читала по сестре. И с тех пор и до сих пор чи­
таю по разным людям»91. А. В., 50 лет, из Воро­
нежской обл. стала ходить в церковь лет семь на­
зад в связи с семейным несчастьем. До этого не 
молилась, только детей крестила. Когда сына ста­
ла вымаливать, взяла Евангелие 1895 года и Псал­
тирь, оставшиеся от мамы, которые до этих пор 

” Рассказ о Евгении Васильевне Тихоновой (духовные истоки, жизнь, воспоминания ее и о ней). М., 2002. С. 132. 
91 Полевой материал 2002 г. И. А. Кузнецовой.



114 ИССЛЕДОВАНИЯ

лежали без внимания. Стала читать. А по этой 
Псалтири, бывшей настолько ветхой, что ее при­
шлось реставрировать, читали по покойникам и 
мама, и бабушка, и прабабушка. Самой А. В. чте­
ние текстов на церковнославянском далось легко. 
Через какое-то время ей в церкви предложили 
читать по покойникам. Она не отказалась и те­
перь занимается этим, неожиданно для самой се­
бя став продолжательницей семейной христиан­
ской традиции.

Надо отметить, что не только внутреннее уст­
ройство дома считается важным в создании благо­
приятной атмосферы для духовной жизни семьи, 
но и сам выбор места жительства. Конечно, об этом 
речь идет, если люди собираются переезжать, со­
вершать обмен, покупку, найм, строительство жи­
лья. Причем можно говорить о двух моментах.

Во-первых, в таких случаях возникает множе­
ство проблем — что ждет семью на новом месте, 
надо ли вкладывать в переезд средства и принесут 
ли перемены благополучие семье. Все эти вопро­
сы вкупе в сознании верующего человека соеди­
няются с одним — есть ли на переезд воля Бо­
жия. Люди стремятся спросить об этом у старца 
или получить благословение у приходского свя­
щенника. Смысл получения благословения еще и 
в испрашивании помощи Божией в этом важном 
для семьи деле. Рассказывают, что если благосло­
вения не было, дело заканчивалось неудачей.

«Батюшка за столько лет все знал. Строили мы 
дом в Первом Эртиле. Он говорит мужу: «Степа — 
на твою совесть. Где твоя совесть позволит — там и 
ставь дом» (то есть благословения сам-то не дал). 
Построились. Начал батюшка освящать дом. Освя­
тил. А душа-то у нас скорбит: что же — без благо­
словения поставили, самовольные. Батюшка гово­
рит: «Маня, не скорби, на деревянненький смените». 
Десять лет прошло, и мы продали свой дом, купили 
другой. А здесь так и не остались жить». А брату на 
переезд в город батюшка сразу сказал: «Если есть 
Божие благословение — и я благословляю». Да и 
дети, когда выросли, — ездили к батюшке спросить 
благословения строиться. Он их брать участки бла­
гословил. В общем, чего они задумают сделать — 
они если не едут, то звонят ему по телефону»92.

Без благословения же иногда не решаются ме­
нять даже довольно тяжелые жилищные условия, 
считают, что лучше терпеть их.

Часто, рассказывая о своем доме, люди с бла­
годарностью говорят, что на его строительство 
имели через уважаемого духовного человека Бо­
жие благословение.

Если подбирают квартиру для аренды, могут 
обращать внимание на то, кто жил в доме раньше. 
Например, подчеркивают: «В доме, где мы сейчас, 
до нас жили тоже православные люди, верующие. 
И мы хотим, чтобы продолжились эти традиции 
(крестить, кропить святой водой, обходить дом с 
90-м псалмом —Н. Ш.)»93. Особенно осторожно 
относятся к съему жилья, в котором обитали сек­
танты или люди, занимавшиеся неправославной 
мистической практикой. Если ситуация безвыход­
на и надо въезжать в такую квартиру, ее обяза­
тельно кропят святой водой, читают молитвы, что­
бы нейтрализовать накопленную предыдущими 
жильцами негативную духовную атмосферу.

И еще один момент, на который обращают вни­
мание при выборе места жительства, — это бо­
лее или менее благоприятные внешние условия 
для духовной жизни — близость к храму, монас­
тырю, старцу, возможность получать духовное 
окормление.

Стремление жить рядом с монастырем издавна 
существовало во многих русских семьях. Так, дво­
рянская семья Сергея Павловича и Марии Федоров­
ны Мансуровых незадолго до революции посели­
лась в Сергиевом Посаде. «Это были последние годы 
старого строя лавры... Главным в жизни Мансуро­
вых была близость к лавре с ее святыней и близкий 
по духу Гефсиманский скит. Постоянное, неуклон­
ное посещение церковной службы, с таким знанием 
и пониманием ее глубины и красоты было основой 
их жизни... Тогда, при все нарастающих трудностях 
в жизни и в быту Сергей Павлович и Мария Федо­
ровна под крылом Лавры, в русле строгой церковно­
сти, в общении с памятью почивших святых и с жи­
выми близкими друзьями того же высокого строя ду­
ховного и широкого полета мысли, строят свою 
жизнь... проносят они свою «домашнюю церковь»»94.

В советское время известны дальние переез­
ды семей вслед за старцем — например, за 
прп. Севастианом Карагандинским (1884—1966, 
канонизирован в 1997 году), который благослов­
лял покупать дома и переезжать под свою духов­
ную опеку в поселок Мелькомбинат в районе г. 
Караганда95.

3 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Супругам по 70 лет, 8 детей, 8 внуков.
93 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г.
34 М. Ф. Мансурова, Е. А. Чернышова-Самарина, А. В. Комаровская. Мансуровы. / / Самарины. Мансуровы. Воспоми­

нания родных. М., 2001. С. 59—60.
95 Карагандинский старец преподобный Севастиан. Сост. В. Королева. М., 1997, С. 117—118.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 115

Сегодня, если православная семья покупает 
домдачу, то предпочтение отдается местности, где 
есть храм. Известно, что стремятся купить дом 
около монастыря — Троице-Сергиевой лавры, 
Оптиной пустыни, Задонского, Борисо-Глебско- 
го монастырей, — чтобы посещать церковные 
службы. Иногда монахи или игумен помогают по­
добрать такой дом, поскольку и сами заинтересо­
ваны иметь хороших прихожан — сомолитвенни- 
ков и помощников. Подобная практика имела ме­
сто и до революции.

Но с конца XX века поселение около монасты­
ря и вообще в деревне или малом городе приобре­
ло и дополнительный смысл, связанный с апока­
липтическими настроениями. Так, многие право­
славные семьи стараются иметь дом около 
Серафимо-Дивеевского монастыря, исходя из 
предсказания прп. Серафима Саровского о том, 
что в последние времена именно эта земля оста­
нется нетронутой антихристом96. Подобное пред­
сказание и соответствующее переселение в Там­
бовский край связано с именем почившего в 2001 
году о. Макария (Болотова)97.

Кроме того, жизнь в больших городах вообще 
и прежде всего в Москве и Санкт-Петербурге ча­
сто оценивается верующими как пагубная для ду­
ховного развития детей, для духовной жизни се­
мьи. Речь идет и о развращающем влиянии теле­
видения, рекламы, и об отсутствии возможности 
видеть природу как творение Божие, трудиться на 
земле. В этой связи интересно привести мнение 
многодетной женщины из Санкт-Петербурга, 
фольклориста по образованию: «Города разруша­
ют культуру. В старину считали до какого-то чис­
ла, а дальше не считали — говорили: тьма. И где 
больше этой цифры народу копится, там человек 
не может своих отбросов переработать, чтобы не 
загубить природу. Поэтому люди старались се­
литься меньшими поселениями — чтобы и земли 
всем хватало. А там, где появлялись большие го­
рода, там появлялась слобода. А слобода — это 
крестьяне, которые уезжают на заработки. То 
есть они не крестьянствуют уже. То есть они ото­
рваны от ритма жизни крестьянина и начинают 
пить, начинается разрушение, и начинается от­
рыв от природы, от законов природы. Чем дальше 
в города, тем мы дальше от природы. А есть же за­
коны свои. И получается, что там — Божий суд, 

а здесь у нас в городе — совсем другие законы, 
придуманные нами, другой суд, который настоль­
ко разногласится с обычными нравственными по­
нятиями. И ритм жизни другой. Мы каждое лето 
уезжаем в деревню. Дети и землю узнают, сын на­
учился рыбу сетью ловить. Мы ходим к старым 
людям и поем с ними старинные песни, дети слу­
шают их рассказы, видят красоту родной земли. 
Все это очень полезно им»98. Вывезти детей хотя 
бы на лето считается полезным не только для фи­
зического, но и для духовного возрастания.

Интересно, что стремление выехать из круп­
ных городов есть у православных не только в Рос­
сии. Отец Паисий Святогорец (1924—1994 гг.), 
живший в Иоанно-Богословском монастыре на 
Афоне, приводит пример из европейской жизни: 
«Появляются некоторые европейские болезни и 
принимают все более запущенную форму. Один 
глава семейства — киприот, живущий в Англии, 
— сказал мне: «Мы подвергаемся духовной опас­
ности. Надо бежать из Англии со всей семьей». 
Смотришь — там отец женится на дочери, там 
мать на сыне... Такие вещи, что сказать стыдно».99

Среди русских православных семей, не чуж­
дых апокалиптических настроений, есть и точка 
зрения, согласно которой уезжать из городов сов­
сем — не надо. В одной молодой петербургской 
семье на вопрос «Стоит ли сейчас уезжать из Рос­
сии?» ответили следующим образом: «Даже, на­
верное, и из Санкт-Петербурга не стоит уезжать. 
У нас эта тема обсуждалась. Муж мечтал о дерев­
не. А потом все-таки слова у апостола Павла та­
кие есть: «Где тебя застала вера — там и будь». 
Мы себя, конечно, к праведникам не причисляем, 
но есть такое выражение: «одним праведником 
стоит весь город». Если все православные разъе­
дутся из таких монстров, как Санкт-Петербург и 
Москва, — это будет, как Содом и Гоморра. Они 
падут, они не выдержат той массы зла. Молиться 
будет некому, а масса зла будет накапливаться. 
Поэтому, наверное, нельзя уезжать. Если только 
воля Божья появится. Так же и с переездом в де­
ревню... Есть маленький пример. Муж думал, ког­
да я с ребенком уеду, — звукоизолировать стену. 
(Сосед у нас одинокий человек, все время смот­
рит телевизор, разговаривает с ним, смеется.) 
Спросил у духовного отца. Он говорит: не надо. 
Муж так понял — надо смиряться. Потому что 

98 Изложение предсказания см. в кн.: Протоиерей Стефан Ляшевский. Летопись Серафимо-Дивеевского монастыря. Часть 
вторая. Издательская группа Свято-Троицкого Серафимо-Дивеевского женского монастыря, б/г. С. 111.

97 Материал экспедиций в Воронежскую обл. в 2001, 2002 гг.
98 Санкт-Петербург, 2002 г. Супругам по 42 года, 6 детей.
99 Блаженной памяти старец Паисий Святогорец. Слова. Том II. Духовное пробуждение. М., 2001. С. 22.



116 ИССЛЕДОВАНИЯ

пока человек не смирится с тем, что его окружает, 
не будет у него легкости, облегчения. И у нас в 
жизни так было: только смиришься — и уже от­
ступает беда. Это уже жизнь учит. Сверяешь с 
Евангелием, святыми отцами — все так... Погу­
бить душу можно в любом месте. Так же, как и 
спасти. Все зависит от свободной воли. Это един­
ственное, что нам дано, это наше. Остальное все 
— Божье»100.

Мы показали различные способы освящения и 
охраны дома православной семьи с помощью кре­
ста и икон, других святынь, освященной воды, ла­
дана, осенения крестным знамением, чтения мо­
литв, контроля за содержанием домашней библи­
отеки, отказа от предметов, так или иначе 
связанных с негативным духовным содержанием, 
а также говорили о представлениях, касающихся 
местоположения дома.

Но весь этот комплекс мер будет представлен 
неполно, если не сказать об освящении дома свя­
щенником.

Люди, обратившиеся к вере недавно, постепен­
но осваивают традицию освящения дома, узнавая 
что-то о ней и сразу претворяя в жизнь. В зависи­
мости от своей осведомленности, они сразу после 
обращения приглашают священника в дом или же 
делают это через значительный период времени. В 
семьях же с непрерывавшейся или с более дли­
тельной традицией дом освящают обязательно.

«Мы жили — у нас была квартира казенная. 
Мы батюшку пригласили, он нам ее освятил. По­
том мы построили дом, хотели, чтобы дети оста­
лись в этом доме, но они не согласились... Мы сами 
перешли в этот дом. Батюшка нам и его освятил»101.

Во всех православных семьях без исключения 
рассказывают, что приглашению в дом батюшки 
для освящения обязательно предшествует тща­
тельная подготовка. Часто приходится слышать о 
желании перед освящением не просто хорошо уб­
рать, но и отремонтировать квартиру. С особен­
ным вниманием готовится к освящению иконный 
угол — приводится в порядок, украшается.

Освящение дома священником — это особый 
специально разработанный богослужебный чин. 
В нем священник, придя в дом, молится о духов­
ной чистоте, любви, благоденствии и процвета­
нии дома и семьи. Дом окропляется святой водой, 
которая освящается тут же, помазуется святым 

елеем. На четырех сторонах дома (квартиры) ри­
суются или наклеиваются православные восьми­
конечные кресты. Ряд молитв носит заклинатель- 
ный, запретительный характер по отношению к 
бесам (чтение 90 псалма «Живый в помощи Вы- 
шняго...», молитвы при кроплении дома водой: 
«Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа окроплени­
ем воды сея священный, в бегство да претворится 
все лукавое бесовское действо, аминь» и др.)102. 
Перед началом освящения священник спрашива­
ет, за кого в этом доме надо сейчас помолиться, 
имея в виду укрепление единства и любви членов 
семьи (ведь и в самом чине освящения называют­
ся имена домочадцев).

Есть батюшки, которые особое внимание при ос­
вящении уделяют месту, где спит и играет ребенок.

«У детской кровати обязательно должны быть 
иконы. Я, когда освящаю квартиру, первым делом 
кроплю детскую кроватку»103. *

Зная направленность молитв при освящении 
дома, видя цель освящения в создании легкой ду­
шевной и светлой духовной среды внутри дома, 
православные люди говорят о действенности это­
го молитвенного чина, о реальном изменении ат­
мосферы после него.

«Я так свою квартиру не любила. Меня в этой 
квартире ничего не радовало. Она была какая-то 
убогая и маленькая. Хотя, когда мы переехали в 
нее, мы обрадовались, что у нас появился свой 
уголок, в котором мы можем жить. И нам никто не 
мешает, и мы никому не мешаем (а уехали мы из 
комнаты, где прожили 8 лет с соседями). Когда же 
наладился быт, мне все разонравилось, хотя я его 
и обуютила. А вот когда мне его освятили — дом, 
у меня совершенно другое отношение было к это­
му дому. Я стала в нем все делать с любовью»10"1.

«Само присутствие в доме святыни — помимо 
молитвы — оно дом укрепляет. Когда же батюшка 
пришел и освятил мой дом, он сказал очень хоро­
шие слова: «Теперь, — сказал он, — твое жили­
ще посвящено Богу. И отныне ты получаешь благо­
дать для того, чтобы служить Богу и свое жилище 
превратить в дом Божий — как бы в малой степе­
ни. И тебе дана такая благодать в освящении, что в 
твой дом никакая нечисть не проникнет — если ты 
будешь жить благочестиво. Если у тебя наверху, 
снизу, сбоку будут соседи, которые занимаются 
колдовством, спиритизмом, черной и белой маги-

100 Санкт-Петербург, 2001 г. Супругам по 35 лет, сын.
101 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г.
,oz Требник. —Издание третье, исправленное и дополненное. —М., 2002. С. 671—685.
103 Липецкая обл., Тербунский р-н, 2001 г.
||м Москва, 2000 г. Т., 40 лет, 3 детей.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища. 117

Иконный угол на кухне. Г. Старый Оскол Белгородской обл., 2003 г. Фото Н. В. Шляхтиной.

ей, это будет защищать, ограждать тебя, если ты 
будешь жить по законам Божьим. Это твоя защита 
и твоя крепость». Я так поняла, что святыня явля­
ется оградой, защитой, крепостью для человека, 
где он может строить и вить свое духовное гнездо. 
Поэтому, наверное, необходимо было собрать эти 
святыни. Вынести из дома все нечистое и приобре­
сти как можно больше чистоты»105.

Стремление освятить дом через посредство 
православной Церкви и невозможность сделать 
это в советское время (запрет на внехрамовые бо­
гослужения и возможные гонения за приглаше­
ния священника в дом) породили такое явление, 
как заочное освящение дома. То есть в церкви 
служился молебен и освящалась вода, а затем ве­
рующие люди везли эту воду домой (ведь тогда од­
на действующая церковь должна была обслужи­
вать огромную территорию) и кропили ею. Такое 
освящение считается равным очному.

«Этот дом освящали мы. Я ездил в деревню, 
где храм открыт был, молебен там отслужил. По­
брызгали этой водой — так и живем. Уж двад­

цать лет. А чтоб сейчас посвятить дом — мы не 
приглашали, хотя теперь церковь рядом откры­
лась и батюшка бывает у нас»106.

И хотя с начала 1990-х годов никаких полити­
ческих и идеологических препятствий для пригла­
шения священника в дом не осталось, заочное ос­
вящение продолжает бытовать. Например, в 
г. Новохоперск в 2002 г. оно значилось в числе 
треб с указанием соответствующей расценки. В 
селе Терновка Терновского района в списке треб 
в этом году стояла так называемая «Входная». 
Смысл ее объяснили так — после строительства 
дома хозяева служат в церкви молебен с освяще­
нием воды, а затем кропят сами этой водой весь 
дом. То есть по сути то же заочное — без пригла­
шения в дом священника — освящение. Сегодня 
причиной бытования заочного освящения может 
служить прежде всего отдаленность дома от хра­
ма или большая загруженность священника.

Очень важный момент в освящении дома свя­
щенником — это его непосредственное тесное 
общение с хозяевами. Хотя по канону для освяще­

105 Санкт-Петербург, 2001 г. Н. В., 43 года, двое детей.
106 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. И. С., 68 лет. три сына, пять внуков.



118 ИССЛЕДОВАНИЯ

ния достаточно присутствия и одного из живущих 
в доме, некоторые батюшки стараются в этот день 
собрать всю семью, просят прийти и поучаство­
вать всех, чтобы те в семье, кто далек от веры, 
имели возможность помолиться о своем же доме и 
поговорить со священником в неформальной, при­
вычной для себя обстановке. Такое общение воз­
можно, например, за чаепитием или обедом, кото­
рый обычно устраивается после освящения.

Часты рассказы людей, что именно с такого по­
сещения, организованного кем-то верующим из се­
мьи, и началось обращение к православной церкви.

«Муж у меня верующий. А я и без крестика 
тогда ходила. Решили освятить этот дом. Муж 
пригласил батюшку, мне говорит: «Попросишь у 
него благословения». Я для этого одела крестик. 
И с тех пор решила — не буду снимать. После ос­
вящения батюшка говорит мне: «Когда же ты при­
дешь в храм? А то опоздаешь. Время тяжелое, 
нужно думать о своей старости, о том, что тебя 
ожидает». Это на меня подействовало. Я решила 
съездить в храм. А после первого причастия так и 
стала ходить в церковь. И сейчас хожу»107.

Сельский приходской батюшка рассказывает: 
«Я, когда прихожу освящать дом, так шучу: «Ну, 
отловил я вас, всю семью отловил». В принципе 
освятить можно дом и даже, если бабушка одна 
дома будет. Меня, когда заказывают освящение, 
спрашивают: «Батюшка, а что нужно?» И я гово­
рю, как считаю лучшим: «Нужна все семья, жела­
тельно, чтобы вся семья была в сборе». Они гово­
рят: «Ой, ну как же тогда — они ведь на работе». 
Я говорю: «Давайте в 17, в 18 часов вечером освя­
тим — пожалуйста». Зачастую у меня в пять, 
шесть часов вечера освящение домов. Вечером 
— семья вся в сборе. Смотришь — папа здесь 
или мама здесь, а других нет. Смотришь — дев­
чонки лет по тринадцать. «Так, — говорю, —да­
вайте, мои хорошие, платочки одевайте, положе­
но так — священник вошел в дом, значит, у вас 
покровенная голова должна быть, потому что 
Евангелие читается и т. п.» Они не знали —а те­
перь уже будут знать. Теперь говорю: «А где ж па­
па?» Они: «На хозяйстве где-то». Я говорю: «Хо­
зяйство подождет, что вы, давайте папу». Смот­
ришь — папа встает. Тогда спросишь: «А 
крестики на всех есть? Все крещеные?» Они кре­
щеные, а крестиков нет. Говорю: «Давайте, оде­
вайте кресты». Заставишь их одеть кресты. Крес­
ты у них дома лежат, но люди, как правило, не но­

сят их. Конечно, может, я уйду, а они снимут. Хо­
тя я всегда объясняю, что такое крест, для чего 
мы его носим, что это Распятие Божие, что это 
символ победы над сатаной и над смертью, что это 
наша защита, что Господь сказал: «Кто постыдит­
ся исповедовать Меня в роде сем прелюбодейном 
и развращенном, того постыжусь исповедать и Я 
пред Отцом Моим Небесным». Я говорю: «А это 
ваша исповедь и есть. Это вы исповедуете Распя­
того. Ты православный, ты исповедуешь Распято­
го, потому что и крест на тебе с Распятием есть». 
Потом начинается освящение дома. Таким обра­
зом, у меня где-то час это все занимает. Так-то 
треба это небольшая — минут двадцать, не боль­
ше. А с диалогами... Потому что, понимаете, кон­
такт завязывается с человеком, и начинают во­
просы задавать: батюшка, а это как, а то как? И 
смотришь — они до венчания доходят. Да. Зачас­
тую так бывает. Желание, настрой появляется — 
повенчаться»108.

Во время освящения священник может и разъ­
яснить, пресечь суеверия, касающиеся оберега­
ния дома. В этом смысле очень интересен рассказ 
мужчины из крестьянской семьи, которая твердо, 
исповеднически держалась веры в советское вре­
мя, принимала у себя священника, и тем не менее 
глава этой семьи — мать, воспитавшая своих де­
тей в православной вере и задавшая тон такой 
жизни, совершенно искренне верила в довольно 
сомнительные способы защиты дома. Речь идет о 
1960-х годах. «Мы переходили в новый дом. 
Мать меня заставляет: «Ванятка, позови хозяи­
на». — «Как позвать?» — «Нагнись под печку и 
скажи: хозяин мой, пойдем со мной. Так до трех 
раз». Я не согласился: «Какой хозяин? — я хозя­
ин». Гордо так говорю. Она меня упрашивала дол­
го. И я не подчинился ей. Почему — не знаю. Хо­
тя матерь я почитал. И когда привезли мы батюш­
ку дом освящать, она начала жаловаться на меня: 
«Вот, батюшка, доучился сын у меня — не слуха- 
ет совсем» — и все такое (в этой искренней жало­
бе на сына православному священнику совершен­
но очевидно, что женщина считала предлагаемый 
способ вполне совместимым с верой — Н. Ш.). А 
батюшка и говорит: «Правильно он сделал — он 
беса б позвал, а не хозяина». Тогда она и осела. А 
то на меня жаловалась... Она неграмотная была. 
Кто что скажет — она все воспринимала. Напро­
тив бабка, наша родственница, жила — она все 
эти пригудки маме и сообщала»109.

I07 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Л. Н., 60 лет, 2 детей. 
Воронежская обл. Терновской р-н, 2002 г.

109 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. И. С., 68 лет, три сына, пять внуков.



Н. В. Шляхтина, Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 119

Современный священник из г. Липецк замеча­
ет: «По Божьему усмотрению, когда приходишь 
освящать дом, книги, которые нельзя читать, 
как-то являются. Они или на столе лежат или 
просто бросаются в глаза. Это бывает очень час­
то. «Черная магия», например. Люди покупают, 
не задумываясь, просто из интереса, любопытства 
— название заинтересовало. Конечно, беседовать 
приходится с людьми и по поводу книг»"0.

Таким образом, священник имеет возмож­
ность после освящения сформировать, скорректи­
ровать или же утвердить (в зависимости от степе­
ни усвоения в семье традиции) православный 
взгляд на устройство дома.

Современный батюшка из Воронежа рассказы­
вает: «Просят дом освятить — по тому чину, как 
положено. Потом, как правило, спрашивают: «Что 
нам делать, чтобы не нарушить то, что Вы сдела­
ли». Обычно предлагаешь — чтоб собак дома не 
держали, чтобы сохраняли мир в доме по возмож­
ности, чтобы в видеофильмах не смотрели всякую 
гадость, потому что этим дом оскверняется. После 
Крещения хозяин дома может сам кропить водой 
святой крещенской. Ладан над лампадкой устано­
вить можно для благоухания и так далее»"1.

Эти слова, произносимые после освящения 
православным батюшкой, снова обращают нас к 
средствам, описанным в данной статье. Они пока­
зывают, что все меры по освящению и защите до­
ма через святыни, молитвы, сакральные действия, 
контроль за духовной атмосферой в доме — ме­
ры, принимаемые членами семьи самостоятельно 
или с приглашением священника, — тесно связа­
ны друг с другом и представляют .собой целый 
комплекс, систему, отражающую духовный опыт 
по созданию благоприятной для православного 
человека домашней среды обитания.

В сельской местности понятие жилого прост­
ранства шире, чем в городе — не квартира, а 
усадьба. На участке люди не только трудятся на 
огороде, но и отдыхают, иногда спят, здесь устра­
иваются трапезы, беседы — семейные и с гостя­
ми. Для этой части территории обитания в право­
славии сформировалась своя культура освяще­
ния. Известна традиция ежегодного кропления 

святой водой на праздник Крещения или на празд­
ник св. Георгия Победоносца в мае. Под Креще­
ние ставят мелом кресты на всех хозяйственных 
постройках 11*112. 1В пос. Углянец под Воронежем мы 
видели участок у дома, украшенный веточками 
березы под праздник Троицы.

Некоторые верующие считают необходимым 
брать благословение на рытье колодца или начи­
нают рыть после молебна. Рассказывая об этом, 
они обязательно подчеркивают хорошее качество 
воды, объясняя его именно благословением или 
предварительной молитвой. «Отец Макарий бла­
гословлял рыть колодец во дворе нашего дома. 
Ставил на ночь во дворе банки на землю вверх 
дном. У какой банки к утру капля больше — там 
и благословлял рыть. Одна знакомая набрала у 
нас в колодце воды, привезла к себе домой и забы­
ла. Через год открыла бутылку — а вода хоро­
шая. Сообщает нам скорее: «Нина, да у тебя в ко­
лодце вода святая»»113. Или молодой фермер из но­
вохоперского благочиния, угощая нас своей 
колодезной водой, спрашивает: «Вкусная? То-то. 
Мы тут молебен служили, Господа просили перед 
тем, как рыть».

Сегодня все шире распространяется традиция 
выращивать на приусадебном участке цветы, де­
ревца, кусты из семян или ростков, привезенных 
со святых мест. Эти растения служат постоянным 
напоминанием о паломнической поезде, о святы­
нях и святых, с которыми связан монастырь. На 
эти посадки всегда обращают внимание гостей — 
то есть их выделяют из всего растущего на участ- 
ке114. Кроме того, выращивают растения, упомина­
емые в Священном Писании или связанные с цер­
ковной символикой. «Я на своем огороде посеяла 
траву иссоп. Шла по рынку, смотрю — продают­
ся семена и на одном пакетике написано «иссоп». 
Я сразу вспомнила слова из Псалтири «иссопом 
очистишься», купила и посеяла. Вырастет — бу­
ду заваривать, как мяту заваривают»115. В память 
Матери Божией взращивал в своем саду белые 
лилии о. Александр Ватолин (1923—1995, по­
следние 17 лет служил в селе Таборы Оханского 
района Пермской области). «Предметом заслу­
женной гордости батюшки был огород с богатым 

Липецк, 2002 г.
111 Воронеж, 2002 г. Настоятель Спасского храма.
112 По наблюдениям в деревнях Аннинского. Терновского, Таловского, Эртильского, Острогожского, Новохоперского р-нов 

Воронжской обл, Фатежского и Горшеченского р-нов Курской обл.
113 Липецкая обл., Тербунский р-н, 2001 г.
114 Например, в Воронежской, Липецкой областях, на дачных участках москвичей.
115 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г. Л. Н., 60 лет. Трава иссоп упоминается в 50 псалме. Иссоп — род аромати­

ческой травы горького вкуса, имеющей силу к уничтожению проказы. В псалме упоминается как символ уничтожения греха, гре­
ховной нечистоты человека. — См. кн.: Ефимий Зигабен. Толкование Псалтири. —Репринтное издание 1882 г. С. 313.



120 ИССЛЕДОВАНИЯ

разнообразием растительного мира: овощи, ягод­
ные кустарники, лекарственные травы, цветы, ко­
торые росли везде. Был и любимый цветок — бе­
лая лилия. «Это Матери Божией цвет. Как на ико­
нах пишут архангела Гавриила: Радуйся, 
Благодатная, Господь с Тобою... Я его специально 
себе вырастил, чтобы помнить», — говорил отец 
Александр»116. Все эти растения не освящают про­
странство, подобно святыням, а помогают челове­
ку настроиться на мысли о духовном мире.

Духовный взгляд на пространство вокруг дома, 
невольное желание одухотворить его находят вы­
ражение и в эпитетах, которыми его одаряют — 
«рай», «райский уголок», «тишь, да гладь, да Божья 
благодать». На них можно было бы не обратить 
внимание, если бы не сходство сравнений в самых 
удаленных друг от друга местностях (например, в 
Воронежской и Архангельской областях).

Упомянутая в разделе об освящении жилища 
священником проблема хранения благодати в до­
ме породила в православных русских семьях осо­
бую этику поведения по отношению к домашним 
святыням. Как уже говорилось, по представлени­
ям православных людей, святыни дают их дому 
благодать — то есть помощь Божию во всех де­
лах. Поэтому вполне логично рассуждение: если 
святыню оскорбить, ей пренебречь, благодать уй­
дет из дома.

Хотелось бы описать этические нормы обра­
щения со святыней, которые удается зафиксиро­
вать сегодня.

Прежде всего, при входе в дом, квартиру, в 
комнату, на кухню люди крестятся перед иконами. 
Это не распространено так, как до революции в де­
ревнях. И если раньше крестились и из почтения к 
святыне, и в соответствии с поведенческой нор­
мой, закрепленной общественным мнением, то се­
годня регламентация общественным мнением от­
сутствует. Тем не менее, люди пытаются найти 
опору в знании исторической традиции. Переска­
зывают, например, друг другу, что раньше, входя в 
дом, крестьяне обязательно произносили: «Здоро­
во, все крещеные» (как в Каргопольском уезде 
Олонецкой губ.) или другое подобное приветст­
вие. Трудно сказать, насколько это верно, но сре­

ди верующих бытует представление, что раньше в 
крестьянских избах специально делали низкие ко­
сяки, чтобы при входе человек кланялся иконам117. 
Так, А. Е. Федоров пишет, что в деревне Приозе­
рье (Остолопово) Кирилловского района Вологод­
ской области, где он собирал воспоминания о 
Е. В. Тихоновой, его встретили словами: «Вы осто­
рожно, у нас низкие двери. Это специально дела­
ли, чтобы люди, входя, кланялись Господу»118.

Постепенно возрождается такая форма почи­
тания домашних икон, как ношение женщиной 
платка во время молитвы: «Я всегда в платке мо­
люсь. А дочь придет на обед (она рядом работает) 
и сразу за стол садится. Я говорю: «Ну что ты, 
«комсомолка», опять не помолилась?» — Она 
мне: «Ну давай платок». Так вот бывает»119; «У нас 
принято во время молитвы дома замужним жен­
щинам голову покрывать. И так всегда было. Но 
насколько я знаю, батюшка говорил, что это не 
обязательно. Просто так заведено»120.

Таким образам, перед домашними иконами во 
время молитвы этика поведения та же, что и в 
храме. Эта норма распространяется по мере того, 
как верующие узнают о ней, но может возникнуть 
и просто из благоговейного отношения к иконам, 
из представления, что на домашней молитве, как 
и в храме, ты предстаешь со своими просьбами пе­
ред Богом, Богородицей и святыми. «Я, когда еще 
одна жила, не сразу стала молиться в платочке. И 
даже когда мы с мамой только начали в храм хо­
дить, мы вообще ходили без платочков. Но потом 
это стало естественно. Я не думала, что надо жен­
щине голову покрывать, но когда я побывала у 
других девушек православных дома, я увидела, 
что они одевают дома для молитвы платочек. И я 
подумала — надо и мне тоже. А теперь уже и 
муж следит за этим»121. Сегодня некоторые моло­
дые православные замужние женщины стараются 
в доме быть в платке постоянно, не только во вре­
мя молитвы122.

Прежде чем встать на молитву, приводят себя 
в порядок. («Утром сначала мы умываемся. Жена 
платочек оденет. Потом читаем молитву»123.)

После молитвы к домашним иконам могут при­
кладываться так же, как к храмовым — губами к

116 Богомолов В. А. Тесными вратами. Жизнь и служение протоиерея Александра Ватолина. Пермь, 1998. С. 166—167.
117 По наблюдениям автора в приходах Москвы в 1993—2000 годах.
118 Рассказ о Евгении Васильевне Тихоновой (духовные истоки, жизнь, воспоминания ее и о ней). М., 2002. С. 8.
119 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г.
120 Липецк, 2002 г.
121 Москва, 2000 г. Супругам по 30 лет.
122 Например, в Воронеже, в Москве. Надо отметить, что во многих сельских районах пожилые женщины постоянно ходят в 

платочках не только на улице, но и дома. Возможно, это имеет религиозные истоки?
123 Москва, 2000 г. Супругам 20 и 30 лет.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища.. 121

Ладан и уголь для его разжигания в декоративных шкатулках в красном углу. Москва, 2002 г. Фото Н. В. Шляхгиной.

изображению святого (только не к лику), а затем 
лбом. Младенцам, которые не могут сделать этого 
самостоятельно, родители сами прикладывают 
иконку к губам и лобику.

Значительное распространение имеет такое 
проявление почитания икон в доме, как их укра­
шение. В этой области существует масса регио­
нальных традиций, которые сами по себе — объ­
ект специального исследования124. Это и разнооб­
разные обвешивания полотенцами, и украшение 
фольгой, бумажными и восковыми цветами со 
множеством вариантов, и изготовление резных 
рамок, полок, киотов, и оформление занавесками, 
и конечно же — выбор для иконного угла почет­
ного — видного и чистого места.

Интересно, что до сих пор в каждом регионе (а 
раньше чуть ли не в каждой деревне) работают 
умельцы-мастера по украшению икон, которым 
дают заказы все, кто желает привести в порядок 
или обновить свой иконный уголок125.

В селе Новая Чегла Таловского района Воро­
нежской области, например, мастерица по оформ­

лению икон цветами (1937 г. р.) рассказывает, 
что ее с детства отдали учиться этому у «мона­
шек» (деревенских черничек), потому что счита­
ли, что дело это очень доходное, так как иконы и 
украшают и обновляют все («придут, бывало, про­
сят: ради Бога, прибери иконочки — чтобы уго­
лок веселый был»). Советское время внесло свои 
коррективы, и тем не менее, она не оставляет сво­
его ремесла и даже обучает ему внучку.

В городские квартиры часто те или иные тради­
ции приходят из регионов, откуда родом хозяева 
или их родители. Поэтому в Москве, например, мы 
можем увидеть самые разнообразные варианты 
украшения икон. В семьях же, где такие связи пол­
ностью прерваны, или в семьях, где уже многие по­
коления живут в городе, — предпочитают, как 
правило, нарядные деревянные рамки и полочки.

Характерной чертой для русских православ­
ных семей является бережное отношение к любо­
му изображению святых.как проявление благого­
вения перед всем, что связано с духовным миром, 
— будь то старая бумажная иконка или найден­

121 Такие исследования ведутся. См., например: Стомаченко К. В. Народный обычай фолежного обряжения икон. // Тра­
диции и современность. Научный православный журнал. № 2 (2), М., 2003. С.98-102.

I2S Например, в Эртильском, Острогожском, Таловском, Терновском р-нах Воронежской обл.



122 ИССЛЕДОВАНИЯ

ная на улице страница газеты или книги с напеча­
танным религиозным изображением. Например, в 
одной из московских семей мы видели икону 
прп. Серафима Саровского, сделанную из газет­
ной вырезки, подобранной во дворе. Многие веру­
ющие делали иконы для дома, вырезая изображе­
ния святых из православных газет, журналов, 
оформляя в рамку обложку или иллюстрацию ста­
рой распавшейся на листки книги. Например, в 
с. Верхняя Тишанка Таловского района Воронеж­
ской области мы увидели икону святого вмч. Гео- 
грия Победоносца в нижней части которой над­
пись, явствующая, что когда-то это была облож­
ка книги «Жизнь и чудеса св. великомученика и 
победоносца Георгия». После оформления в рам­
ку такое изображение несут в церковь для освя­
щения, а затем вешают в доме как икону с соот­
ветствующим почитанием.

В Тербунском районе Липецкой области, на­
пример, маленькие старые иконы-фотографии за­
крепляют на большой лист картона или дерева и 
помещают в общую рамку — чтобы они не теря­
лись и не оставались без внимания (в центре боль­
шая, а вокруг — маленькие, не связанные общим 
сюжетом; или же только маленькие — до 20 
штук в рамке). Объединение небольших икон в 
одну рамку встречалось и в других местах Воро­
нежской области, а также в Курской и Белгород­
ской областях. Такой способ оформления икон 
применяется и в Москве. В Курской области нам 
приходилось видеть составные иконы и в храмах. 
Так, в храме свв. мцц. Веры, Надежды, Любови и 
матери их Софии в Курске в единую рамку собра­
но около 80 новых софринских икон. Выглядит 
это нарядно, празднично.

Особо следует сказать об обычаях, нормах 
хранения домашних святынь, содержания их в по­
рядке и чистоте. Эта духовная проблема и соот­
ветствующая ей культурная традиция возникли, 
вероятно, с возникновением самой религии.

В «Домострое», отражающем русскую тради­
цию XVI столетия, подробно перечисляются пра­
вила обращения с образами и содержания их в по­
рядке. (Многие из них перекликаются с сего­
дняшними.)

«Каждый христианин должен в доме своем, во 
всех комнатах, развесить по старшинству святые 
образа, красиво их обрядив, и поставить светиль­

ники. в которых перед святыми образами зажига­
ются во время молебствия свечи, а после службы 
гасятся, закрываются занавеской чистоты ради и 
от пыли, ради строгого порядка и сохранности; и 
всегда их следует обметать чистым крылышком и 
мягкою губкою их протирать, а комната всегда со­
держать в чистоте. А к святым образам прикасать­
ся лишь с чистою совестью, во время священного 
пения и молитвы свечи возжигать и кадить благо­
вонным ладаном и фимиамом;... при молитвах, и в 
бдении, и поклонами, и во всяком славословии 
Богу следует всегда воздавать им честь со слеза­
ми и с плачем и, с опечаленным сердцем испове- 
дывать, просить отпущения грехов»126 (подчеркну­
то — Н. Ш.).

В православной традиции и по сей день соблю­
дается правило: есть дни, к которым уборка, при­
ведение иконного угла в порядок считается обяза­
тельным. Это делается к Пасхе, Рождеству, дру­
гим двунадесятым праздникам или к празднику 
престольному.

«У нас сейчас изба большая — шесть комнат. 
В двух комнатах висят два иконных угла. Моя же­
на — любительница убирать иконы. Она всегда к 
празднику, к примеру, к Пасхе, краюшки беликом 
подкрасит (то есть часть стены рядом с иконным 
углом побелит — Н. Ш.), все протрет, утирочки 
все поразмоет, порасправит. Утирки все поста- 
ринному расшитые, утирки вешает»127.

Красный угол приводят в порядок, как правило, 
по окончании всей уборки, которая может длиться 
несколько дней перед праздником. К этой работе 
по возможности стараются привлечь детей. Их тут 
же учат протирать иконочку, рассказывают о ней 
и перед тем, как повесить ее на место, перед ней 
крестятся и к ней прикладываются128.

Существуют и определенные правила содер­
жания домашних святынь в чистоте. «Иконы про­
тирать только специальной тряпочкой. Водичку 
после этого, пыль лучше собрать — ив место, ко­
торое не попирается. В цветочный горшок можно. 
Лампаду лучше не мыть (чтобы вода не стекала в 
канализацию — Н. Ш.), а взять бумагу и проте­
реть изнутри, а потом бумагу сжечь, пепел по ве­
тру пустить»129. «Я была в женском монастыре в 
Костомарово и узнала, что там монахини протира­
ют иконы святой водой. Хочу теперь у батюшки 
спросить, можно ли и мне дома так делать»130. 

125 Домострой. / / Памятники литературы Древней Руси. Середина XVI века. М., 1985. С. 77.
127 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г.
12! По наблюдениям в приходах Москвы в 1993—2002 годах.
129 Воронеж, 2002 г. Настоятель Спасского храма о. Виктор Праздничный.
139 Воронежская обл., пос. Таловая, 2002 г.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 123

«Пыль с икон должна сжигаться. По правилам 
Церкви, даже мусор, который из церкви подмели, 
нельзя в общую мусорку, а в отдельное место»131. 
«У нас в селе считают, что протирать иконы мож­
но тем, что на теле не было (то есть тряпочки для 
протирания из одежды нельзя делать — Н. Ш.). 
А воду выливают под стенку»132.

Многие считают, что при чистке лампад недо­
пустимо применение стиральных и других хозяй­
ственных порошков, так как в этом случае лампа­
да ставится в один ряд с кухонной посудой. Об­
суждая этот вопрос, люди подбирают подходящее 
решение. «Я была в монастыре и там узнала, что 
лампадки лучше чистить лимоном — и искусст­
венные средства не применяешь, и они очищают­
ся до блеска»133. Считается, что даже полотенца, 
украшающие иконы, надо стирать в отдельном та­
зу, где ничто больше не стирается. Если нет тако­
го таза — то отдельно от других вещей, а воду — 
сливать в непопираемое место134.

Люди, не имеющие возможности узнать о пра­
вилах чистки святынь и связанных с ними вещей 
от родственников или из местной традиции, чер­
пают свои знания в церкви и в монастырях. Так, в 
Задонском монастыре (Липецкая обл.), как мы 
уже писали, продаются шапочки и платочки, ос­
вященные на мощах свт. Тихона Задонского. И 
каждый купивший получает к шапочке записку 
следующего содержания: «Шапочка (платок), ос­
вященная на мощах святителя Тихона Задонско­
го, является святынею, обращаться с которой на­
до с благоговением. Используется при душевных 
и телесных заболеваниях с молитвою. Святыню 
можно использовать при условии телесной чисто­
ты. Стирать отдельно от других вещей. Воду по­
сле стирки шапочки(платка) выливать поддерево 
или куст во избежание осквернения животными 
того места и попрания ногами»135.

Люди, имеющие частный дом, могут сжигать 
предметы, прикасавшиеся к святыням, на специ­
ально выбранном непопираемом месте на своем 
приусадебном участке. В городе же, особенно в 
Москве и Санкт-Петербурге, где практически не 
найти непопираемого места, воду после стирки 
иконных полотенец, например, которую из-за на­

личия в ней мыла в цветы не выльешь, иногда при­
ходится сливать в раковину, хотя некоторые веру­
ющие все же выливают такую воду во дворе на га­
зон или под дерево.

В православии живет и древняя традиция об­
ращения с ветхими святынями и освященными 
предметами.

Если речь идет о иконах, крестах, освященных 
кольцах с надписью «Спаси и сохрани», то очень 
часто их просто хранят. «Считается, что нельзя 
подбирать крестик. А я, если найду, обязательно 
подбираю. Нельзя же его в пыли оставлять. И до­
ма около красного угла на булавочке прикреплю. 
У меня уже пять таких»136. Так делают многие ве­
рующие. Найденный крестик или кольцо с надпи­
сью «Спаси и сохрани», если не относят в цер­
ковь, хранят в красном углу — в шкатулке или на 
полочке. В деревенском иконном углу в Талов- 
ском районе Воронежской области хозяйка пока­
зала крест, похожий на священнический, который 
она нашла в заброшенном доме умершей соседки. 
Закреплен этот крест на обломке Распятия (со­
хранилась деревянная основа с фрагментами сто­
пы и груди Христа). Это неполное, разрушившее­
ся от времени Распятие женщина хранит, объяс­
няя: «Это тоже от святых дел — откуда-то из 
святого места привезли, может быть, даже из За- 
донска»137.

В том же Таловском районе принято было, ес­
ли старая бумажная икона обветшала и в рамку 
помещают новую, то старую не выбрасывают, а 
оставляют на месте. Новую же закрепляют по­
верх нее.

Но если нет возможности хранить ветхую свя­
тыню, то ее сжигают или пускают по воде. «У ме­
ня иконка была ветхая. Я пошла к знакомому ал­
тарнику — он у нас в деревне в алтаре помогал 
— и спросила, что с ней делать. Он говорит: разве 
что только по реке пустить»138.

Воронежский священник рассказывает: «Ино­
гда приходят ко мне и спрашивают: «Батюшка, 
как поступить? Иконка у меня от времени пришла 
в негодность, совсем порвалась. Просфорка — 
недосмотрел — она зацвела». Отвечаешь то, что 
согласно нашей церковной традиции, правилам, 

131 Воронеж, 2002 г. Настоятель Никольского храма о. Петр Петров.
132 Воронежская обл., Таловский р-н, с. Новая Чегла, 2002 г.
133 Москва. 2000 г.
134 Исследователь из г. Краснодар И. В. Кузнецова отмечает, что Краснодарском крае в селах это общераспространное яв­

ление. Нам приходилось слышать о нем и в Воронежской обл., и в Москве.
'“Материал 2001 года.
136 Воронежская обл., Таловский р-н, 2002 г.
137 Ворожеская обл., Таловский р-н, . с. Новая Чегла, 2002 г.
136 Воронежская обл., Таловский р-н, с. Новая Чегла, 2002 г.



124 ИССЛЕДОВАНИЯ

— сжечь все это, а пепел в чистое место развеять 
— над рекой. Просфору же размочить и в теку­
щую речку вылить. Это такое правило»139. «Если 
человек верующий, он обязательно будет хранить 
просфорочки в отдельном кулечке. Бумагу же, в 
которую заворачивалась просфора, приносят в 
церковь для сжигания. Прихожане уже знают, 
что ее и дома можно сжечь, а пепел по ветру пус­
тить. Или как избавиться от предмета, который 
был освящен. Мы предлагаем, если, например, на 
иконочке лик уже не виден, ее или в речку пус­
тить, или сжечь, а пепел развеять над рекой»140.

Если во время еды крошки от просфоры пада­
ют на стол или на пол, их тщательно собирают и 
съедают. То же касается и антидора, а также освя­
щенных на Пасху куличей. Считается, что нельзя 
выбрасывать скорлупу от освященных на Пасху 
яиц (надо сжигать или отдавать птицам), остатки 
яблок, освященных на Преображение Господне 
(их надо зарыть в землю, сжечь, в некоторых мес­
тах их отдают домашним животным).

Стараются не выбрасывать и бутылки из-под 
святой воды. Их используют только для святой во­
ды, а если они не нужны, их можно отнести для

Лампадка с треножником для разжигания ладана в красном углу. Москва, 2003 г. Фото Н. В. Шляхтиной.

При храме обычно существует неглубокий су­
хой колодец или специальная печка, где такие ве­
щи сжигаются.

Святую воду и просфоры в доме стараются 
хранить в чистой посуде в иконном углу и не допу­
скать небрежного обращения со стороны малень­
ких детей и домашних животных. «Пару раз я ос­
тавляла просфору на столе, а кошка утащит ее и 
ест. Я каялась батюшке, плакала. А теперь всегда 
просфору прячу»141.

сжигания или для использования в храм. Сейчас 
даже стали продаваться специальные нарядные 
керамические бутылочки с надписью «Святая во­
да». «Если я использую бутылку из-под святой во­
ды под что-то другое, то я допиваю оставшиеся ка­
пельки, потом наливаю туда воду, прополаскиваю 
и эту воду выпиваю. Так делаю дважды и потом 
уже использую эту бутылку для других нужд»142.

Можно увидеть, что благоговейное отношение 
у верующего человека распространяется и на лю­

139 Воронеж, 2002 г. Настоятель Никольского храма о. Петр Петров.
110 Воронеж, 2002 г. Настоятель Спасского храма о. Виктор Праздничный.
1,11 Воронежская обл., Таловский р-н, пос. Таловая, 2002 г. А. В., 1938 года рождения.
142 Воронежская обл., г. Новохоперск, 2002 г. Супругам по 35 лет, трое детей.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 125

бую вещь, так или иначе связанную с молитвой 
или таинством.

Например, архимандрит Исаакий (Виногра­
дов, 1895—1981) в воспоминаниях о детстве пи­
шет об особом обращении с тазом из-под варе­
нья, в котором пришлось крестить его сестру. 
«Старшая моя сестра Тоня родилась в Хотыницах. 
Была она слабенькая, и окрестили ее дома. Но ба­
тюшка пришел без купели и совершил крещение в 
медном тазу для варенья. После этого варенье в 
тазу не варили, а сам таз отвезли в Кряково. Он 
висел в чулане, куда меня сажали за шалости. 
Когда я стал постарше, мне разрешали употреб­
лять его вместо колокола. Этим обстоятельством 
я пользовался впоследствии, чтобы подразнить 
Тоню, говоря, что меня-то крестили в настоящей 
купели, а ее в тазу из-под варенья»143.

Представительница дворянского рода Тучко­
вых рассказывает, что у знакомых ее родителей в 
советское время для тайных крещений на дому 
был выделен отдельный таз, который только для 
этого использовался: «Крестили меня маленькой 
дома в тазике, который принесли из дома Хрени- 
ковой. В этом тазике крестили Хрениковых, Ва- 
луйских, Давыдовых, и вот меня там крестили. 
Это в советское время»144.

Благоговейное отношение проявляется не 
только к предметам, связанным с таинством, но 
даже к неосвященным изображениям храма или 
иконы. Верующий человек в своем доме не бросит 
в мусорное ведро бутылку воды «Святой источ­
ник», где изображен храм, или бутылку из-под 
кагора, на этикетке которой икона Христа. Такие 
этикетки сжигаются или же бутылки остаются 
для многоразового использования.

Считается, что нельзя ничего класть и ставить 
на иконы, на лики святых, напечатанные в газе­
тах, книгах (то есть и на неосвященные). В право­
славных газетах, как правило, содержится прось­
ба после прочтения не использовать их в хозяйст­
венных нуждах.

Некоторые люди не выбросят даже тексты, где 
упоминается имя Христа. Так, информатор из Ли­
пецка рассказывала, что, учась на курсах право­
славной культуры, часто писала работы, рефера­

ты, конечно с использованием слов «Господь», 
«Христос» и т. д. Эти тексты, по ее мнению, нель­
зя выносить на помойку, чтобы не попирать имя 
Господа. Поэтому она ежегодно выезжала с му­
жем за город, где их и сжигала.

В каждой православной семье сегодня имеют­
ся Библия, Евангелие, Псалтирь, молитвословы, 
сборники акафистов, иногда — требники, бого­
служебные книги. Они составляют особую группу 
духовной литературы, так как самым непосредст­
венным образом связаны с молитвенной практи­
кой в доме. Соответственно, и отношение к ним 
особое. Евангелие, Библию, молитвословы и 
Псалтирь хранят у красного угла (в специальной 
тумбочке для хранения святынь, книг, свечей, 
или на столе под ним, или на отдельной полочке 
рядом): «Муж сделал небольшой аналойчик-уг- 
ловичок (по углу) под иконочки. Туда кладет кни­
ги — Псалтирь, молитвослов. Евангелие»145; «По­
скольку муж священник, все книги в красный 
угол не помещаются. Там — Евангелие, Псал­
тирь, а для требников уже в стенке место отведе- 
но»146; «Да, книга Евангелие — священная книга. 
Я считаю, что с ней обращаться надо особенно. На 
эту книгу стараешься других книг не дожить, а 
стараешься к ней благоговейно относиться»147; 
«Нам батюшка говорит, что Евангелие — такая 
книга, что даже прежде чем взять ее, надо вымыть 
руки. Другие книги на нее нельзя класть. А если 
женщина в нечистоте, то Евангелие брать в руки 
ей нельзя»148.

Проявлением особого почтения к Священному 
Писанию можно считать и стремление украсить 
его специальной обложкой, изготовить для него 
вышитую бисером или нитками или просто подо­
брать красивую закладку.

Освященное масло от икон и мощей, «святынь- 
ки»149, привезенные из паломничеств, хранят в 
иконном углу — на полках или в тумбочке под 
иконами. Считается, что их надо поставить на чи­
стую салфетку или в отдельный ящичек. В одной 
семье нам сказали, что сливают масла в общий со­
суд, потому что множество маленьких пузырьков 
содержать в чистоте труднее150. Приходилось слы­
шать, что священник предупреждает прихожан.

143 Под сенью любви. Архимандрит Исаакий (Виноградов). М., 2000. С. 15.
141 Липецк, 2002 г. Т. У. Тучкова, 45 лет.
115 Воронежская обл., г. Эртиль, 2001 г.
146 Воронеж, 2002 г.
147 Воронежская обл., Эртильский р-н, 2001 г.
148 Москва, 2000 г.
118 Нельзя не отметить, что благоговейное отношение проявляется и в использовании уменьшительно-ласкательных речевых 

форм — «святыньки», «иконочка», «просфорка в кулечке», «маслице» и т.п.
150 Воронеж, 2002 г.



ИССЛЕДОВАНИЯ

что лучше начать использовать освященное мас­
лице со дня его появления в доме, иначе возника­
ют ситуации, когда оно остается забытым, без 
внимания151. Если масло редкое (например, приве­
зенное из-за границы — из Иерусалима от Гроба 
Господня или с Афона от мощей вмч. Георгия По­
бедоносца) и его хранят долго — на случаи тяже­
лых болезней, то пузырьки надо обязательно под­
писать и не забывать периодически протирать, 
приводить в порядок152.

По возможности, стараются выделить для них 
и специальное место — коробку, ларец. Так, жен­
щина из Новохоперска рассказывает: «У мужа дед 
вел переписку с Афонским монастырем и выписы­
вал оттуда книги. От него сохранился ларец, кото­
рый муж собирается отреставрировать и держать 
в нем маслица и другие домашние святыньки»153.

Считается, что, если в доме хранятся святые 
мощи, для них так же, как для Святых Даров, 
должно быть отведено особое место — лучше 
всего — отдельная нежилая комната. Священник 
Воронежско-Липецкой епархии объяснил эту 
этическую норму следующим образом: «Вся свя­
тыня в доме должна быть сосредоточена в одном 
месте. И желательно — что бы там никто не 
спал. То есть какое-то неспальное место. Если, 
тем более, есть какие-то мощи в доме. То там для 
них должно быть определенное место — только 
чтобы там были иконы и никто там не спал, не 
жил, не кушал — просто только для этого. Про­
сто сама благочестивая традиция требует этого. 
Потому что это просто совесть подсказывает. Ес­
ли однокомнатная квартира — нельзя хранить 
мощи и Святые Дары. Это мне советовал очень 
старый архимандрит, который с детства был в мо­
настырях. Он совет такой давал священникам, ко­
торые имеют ревность иметь дома какую-то свя­
тыню. Он говорил: для этой святыни должна быть 
комната, которая будет закрываться, в которую 
не будут бегать какие-то домашние животные. 
Там и Святые Дары можно хранить. Если такой 
комнаты нет, то лучше на престоле в церкви это 
все держать. Это я слышал от людей опытных»154.

Сегодня не часто в семьях можно увидеть моще- 
вики. Нам пришлось лишь однажды. И он, действи­

тельно, хранился в нежилой комнате, отведенной 
специально для молитвы. Но по другим источни­
кам известно, что мощи содержали в советское 
время и в жилых помещениях. Помимо священни­
ческих семей, мощи святых сегодня могут иметь 
потомки дворянских родов, в семьи которых они 
попали как дар от церкви, например, за благотвори­
тельную деятельность; семьи, члены которых при­
няли монашество, благодаря чему поддерживается 
тесная связь с конкретным монастырем; и, нако­
нец, семьи, к которым мощи попали на хранение 
при разорении храмов и обителей. И если люди вы­
нужденно помещали мощевики в жилых комнатах, 
не имея возможности отдать их в церковь или хра­
нить иначе, это никак нельзя считать нарушением 
благочестия. В этих случаях верующие стремились 
максимально благоговейно обращаться со святы­
ней. Ее хранили в красном углу, рядом с иконами.

Евгения Васильевна Тихонова (1912—2000), 
прослужившая около сорока лет в Успенском хра­
ме на Городке в Звенигороде, вспоминает о семье 
художника М. Успенского: «...я с ними познако­
милась близко. У них дом стоял рядом с храмом 
на Городке. Они были очень религиозными... Я 
как-то спросила ее (жену М. Успенского — 
Н. Ш.): у вас вещей-то, с собой ничего не возите, 
а все машину-то берете до Москвы. А она мне 
сказала: «У нас есть такая вещь, которую мы ни в 
автобусе, ни в поезде везти не можем — только в 
такси, потому что там всякий народ едет, не зна­
ешь какой, а это же святыня большая... У нас Сав­
вы Преподобного глава. С самой революции, с то­
го дня, как громили монастырь». И вот, говорит: 
«Мы едем на дачу — сюда и мощи с собой везем». 
Никогда не оставляли в доме одни. «Когда, — го­
ворит, — мы уедем в Москву — опять везем в 
квартиру московскую»»155. *

Определенную регламентацию поведения 
можно зафиксировать и в отношение икон. На­
пример, считается, что нехорошо рядом с икона­
ми курить, под ними нельзя ставить телевизор; ес­
ли около красного угла или икон на стене стоит 
кровать — нельзя ложиться к иконам ногами155.

Иногда встречается представление, будто 
нельзя располагать иконы около кровати супру­

|г'' Липецк, 2002 г.
152 По наблюдениям автора в приходах Москвы в 1993—2003 годах и в экспедициях в Курскую (г. Курск, Фатежский и Гор- 

шеченский р-ны), Белгородскую (Старооскольский р-н), Воронежскую (г. Воронеж, Таловский, Эртильский, Аннинский, Ост­
рогожский, Новохоперский, Терновской р-ны), Липецкую (г. Липецк, Задонский и Тербунский р-ны) области в 2001—2003 го­
дах, в Санкт-Петербург в 2001 году.

1В Воронежская обл., г. Новохоперск, 2002 г. Супругам по 35 лет, трое детей.
154 Липецк, 2002 г. Священник Александр Донских.
155 Рассказ о Евгении Васильевне Тихоновой (духовные истоки, жизнь, воспоминания ее и о ней). М., 2002. С. 162. 

По наблюдениям в Москве, Липецке. Воронеже.



Н. В Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... 127

гов157. Приходской священник Курской епархии 
так прокомментировал это: «Есть такое непра­
вильное понятие — иногда люди в спальню не ве­
шают иконы. Говорят: как же так? Мы в спальне 
живем, а тут иконы, образа святые? И тут начина­
ешь им объяснять: подождите, вы что — что-то 
воруете, кого-то убиваете, вы что-то греховное 
делаете? Ведь супружеские отношения благо­
словлены Богом. Ведь Господь, когда создал Ада­
ма и Еву, сказал: плодитесь и размножайтесь. 
Значит, это вполне нормальное отношение к жиз­
ни. Наоборот, даже правильно делают те супруги, 
которые заказывают молебен и сами молятся пе­
ред зачатием ребенка. Ведь эта традиция практи­
чески полностью забыта и не живет. Но иногда 
это все-таки встречается. Мы всякое дело совер­
шаем с молитвой, а это не простое дело, а дело 
всей жизни. Здесь, как говорится, что посеешь — 
то и пожнешь»158.

157 Мы слышали о нем в г. Курск и в Таловском р-не Воронежской обл.
158 Курск, 2002 г.
159 Воронеж, 2002 г. Семья священника. Супруга родом с Украины. То же рекомендовал своим прихожанам священник с Ук­

раины, служивший одно время в пос. Таловая Воронежской обл.
160 Во-первых, во всех храмах известны и соблюдаются традиции обращения с церковными святынями (мощи, иконы, святая 

вода, масло, просфоры лампады, свечи). Во-вторых, священники, находясь в гуще церковной жизни, знают многие обычаи до­
машнего благочестия (за годы службы даже не одного, а нескольких районов, приходов) и способствуют их распространению.

161 Старец схимонах Паисий Святогорец родился в Каппадокии в 1924 г., вырос в Греции. Монах с 1950 г. Жил на святой 
Афонской горе, в монастыре Стомион в Конице и на Святой горе Синай, умер в 1994 году.

162 Хотя в примерах не указывается, из какой страны и какой национальности упоминающиеся люди, известно, что к о. Паи­
сию приезжали православные буквально из всех европейских стран.

103 Блаженной памяти старец Паисий Святогорец... С. 143.

В русских же семьях, приехавших с Украины 
(в частности, из Ровенского района), считается, 
что над супружеским ложем обязательно следует 
вешать венчальные иконы. «Венчальные иконы у 
нас над кроватью. Не в красном углу, а над крова­
тью в нашей спальне. Просто меня всегда учили, 
отец всегда учил, что спальня для мужа и жены 
— это считается святая святых. И у нас там ико­
ны висят. И желательно, чтобы туда никто не за­
ходил. Тем более на кровать не садился — из по­
сторонних. Вообще запрещено»159.

Л it *

Для понимания жизни традиции важно выяс­
нить, как возникают представления, как формиру­
ются нормы поведения по отношению к домаш­
ним святыням. Безусловно, что-то объясняется в 
церкви160, что-то прочитывается в книгах. Инте­
ресно отметить однако, что рассмотренные выше 
представления присущи не только русским веру­
ющим. И хотя национальные и местные особенно­
сти могут проявляться в частностях, — напри­

мер, в оформлении и украшении икон и т. п., — 
сама мотивация благоговейного отношения шире 
национальной традиции. Ее истоки — в право­
славной духовной культуре в целом.

Афонский старец Паисий161 в беседах с мона­
хинями основанного им женского монастыря 
Святого апостола и евангелиста Иоанна Богосло­
ва в с. Суроти (р-н Салоник, Греция), собран­
ных в книге «Духовное пробуждение», дает бога­
тый этнографический материал о благочестии 
православных зарубежной Европы. Приведу его, 
чтобы сравнить с имеющимися у нас сведениями 
по современным русским православным семьям. 
Отвечая на вопросы своего ученика, о. Паисий 
рассказывает о положительном и отрицательном 
опыте обращения с освященными предметами в 
Греции162.

«Геронда (принятое обращение к духовному 
наставнику — Н. Ш.), одна госпожа попросила 
нас написать ей икону святого Арсения, чтобы по­
весить у себя в гостиной.

У нее там будут одни иконы? Не будет ли там 
других картинок, фотографий? И потом: курить 
не будут в этой гостиной? Пусть она лучше поме­
стит эту икону в другую комнату в иконостас вме­
сте с остальными образами и молится там. В од­
ном доме, где мне как-то пришлось побывать, 
иконостас устроили под лестницей, хотя места 
имели предостаточно. В другом доме хозяйка уст­
роила себе иконостас перед канализационной 
трубой. «Хорошо, — спросил я ее, — как же это 
ты додумалась в таком месте сделать иконо­
стас?». «А мне, — говорит она, — здесь нравит­
ся». И не то, чтобы к востоку было это место, нет 
— к северу! Так как же после этого придет благо­
дать? «Иже бо имать, — говорит Священное Пи­
сание, — дастся ему и преизбудет ему, а иже не 
имать и еже имать, возмется от него» (Мф. 13,12). 
Мы думаем, что имеем, но даже и то, что имеем, 
от нас отнимается»163. «Раньше люди, заболев, 
брали маслице из своей лампадки, помазывались 
им и выздоравливали. Сейчас лампада горит про­



128 ИССЛЕДОВАНИЯ

сто как формальность, лишь для подсветки, а мас­
ло, когда моют лампаду, выливают в раковину. 
Как-то я был в одном доме и увидел, как хозяйка 
моет в раковине лампадку. «Вода куда идет?» — 
спрашиваю я ее. «В канализацию», — отвечает 
она. «Понятно, — говорю, — ты что же это, то 
берешь из лампады маслице и крестообразно по­
мазываешь свое дитя, когда оно болеет, а то все 
масло из стаканчика льешь в канализацию? Какое 
же ты этому находишь оправдание? И как придет 
на твой дом благословение Божие?» В теперешних 
домах некуда выбросить какую-то освященную 
вещь, например, бумажку, в которую был завернут 
антидор»164. «Будем, насколько возможно, внима­
тельны ко всему. Хорошо будет после Божествен­
ного Причащения или антидора и Соборования 
протереть руки смоченной в спирте ваткой, а по­
том сжечь ее»165. «Благоговение потихоньку теря­
ется, и зло, которое мы видим, происходит от это­
го. От невнимания можно даже бесноватым стать. 
Была одна женщина — Бог ее простит, она уже 
умерла, — так она стала бесноватой, потому что 
вылила в раковину святую воду. У нее в бутылочке 
оставалось немножко святой воды. «А, — сказала 
она, — эта святая вода несвежая, надо ее вылить, 
да и пузырек мне нужен». Вылила она святую воду, 
еще и помыла бутылочку, потому что внутри были 
остатки базилика, а потом начала бесноваться. 
Ушла Благодать, потому что Благодать не может 
пребывать в человеке не благоговейном».

А если, Геронда, кто-то выльет святую воду по 
ошибке?

Если он сам поставил бутылку со святой во­
дой, например, в шкаф, а по прошествии времени 
не обратил внимание на то, что это святая вода, то 
на нем полгреха. Если же ее поставил туда кто-то 
другой, а выливший не знал, что это святая вода, 

то он не виноват»166. «И вот еще в чем будьте вни­
мательны: у вас на диване было постелено что-то 
с крестами, но садиться на кресты и наступать на 
них нельзя. ... делают обувь с крестами, изобра­
женными часто не только на подошве снаружи, но 
и изнутри — под каблуками и подошвами. И де­
нежки плати, и кресты попирай! ...раньше делали 
погремушки, на которых с одной стороны были 
Христос и Божия Матерь, а с другой — петруш­
ка. Они словно говорили этим: «А какая разница: 
что петрушка, что Христос!» А несчастные люди 
видели Христа и Богородицу и покупали эти по­
гремушки своим детям. Младенцы бросали погре­
мушки на пол, наступали на них, пачкали их...»167 
«А я помню, что у нас в доме (о. Паисий говорит 
о своей родине — Фарасах в Каппадокии в Ма­
лой Азии, о 1920—1930х годах; в 1924 г. греки из 
Фарас были переселены в Грецию по обмену насе­
лением — Н. Ш.) не шла в канализацию даже та 
вода, которой мыли тарелки. Она сливалась в дру­
гое место, потому что даже крошки освящаются, 
раз мы молимся до и после еды. Все это сегодня 
ушло, потому ушла и Божественная Благодать, и 
люди беснуются»168.

Мы видим, что и проблемы, и способы их ре­
шения очень близки описанным нами.

Если же говорить об особом отношении к освя­
щенной пище, то оно фиксируется лишь эпизоди­
чески. Повсеместно существует особое отноше­
ние, как мы уже писали, к пище, приготовленной и 
освященной в праздники — освященным яйцам, 
куличам, яблокам и другим фруктам, предрождест­
венскому коливу, а также к поминальной пище169.

Иногда приходится слышать, что люди старают­
ся доедать повседневную (не праздничную) пищу, 
потому что она освящена170. Иногда остатки еже­
дневной трапезы отдают животным (и они, таким 

164 Там же. С. 142. В России также было принято помазываться маслом из домашней лампады после молитвы о исцелении от бо­
лезни. В жизнеописании белгородского старца схиархимандита Григория (Давыдова, 1911 —1987, родом из Орловской губернии, 
села Жихорево) приводится такой пример. «Отец будущего старца был краснодеревщиком и с артелью ходил на заработки. Однаж­
ды, когда артельщики добирались до Одессы, в одной из деревень их застала ночь, но никто не хотел пустить путников на ночлег. 
Тогда они пошли на хитрость. Придя в один дом, где был больной ребенок, сказали, что среди них есть усердный молитвенник, по 
молитвам которого дитя обязательно получит исцеление. Им разрешили переночевать. Артельщики помолились за болящего, по­
кропили его святой водой и помазали маслом от лампады. Через несколько месяцев, на обратном пути, артельщики, проходя через 
ту же деревню, поинтересовались здоровьем ребенка. Им сказали, что он на третий день после их молитвы совершенно исцелился». 
См.: Белгородский старец схиархимандрит Григорий (Давыдов). Жизнеописание. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 1997. С. 4.

165 Там же.
'“Там же. С. 144.
167 Там же. С. 145.
168 Там же. С. 142.
169 По наблюдениям автора в приходах Москвы в 1993—2003 годах и в экспедициях в Курскую (г. Курск, Фатежский и Гор- 

шеченский р-ны), Белгородскую (Старооскольский р-н), Воронежскую (г. Воронеж, Таловский, Эртильский, Анненский, Ост­
рогожский, Новохоперский, Терновской р-ны), Липецкую (г. Липецк, Задонский и Тербунский р-ны) области в 2001—2003 го­
дах, в Санкт-Петербург в 2001 году.

170 Например, в г. Старый Оскол Белгородской обл., в г. Борисоглебск Ярославской обл.



Н. В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении и защите жилища... /29

образом, не выбрасываются — например, в Бори­
соглебском монастыре Ярославской области).

Изменение в обращении с пищей с приходом к 
вере прослеживается прежде всего в отношении к 
хлебу. Здесь играют роль два момента — симво­
лическая близость хлеба обычного и хлеба, иду­
щего на Святые Дары и просфоры, и умение це­
нить хлеб как дар Божий для поддержания жизни.

«Хлеб — это святость. Собираешь крошечки. 
Особенно люди, которые прошли голод. Они зна­
ют цену хлебу и другим говорят»171. Понятие «свя­
тость» в данном случае раскрывается как «вели­
кий дар Божий для поддержания жизни».

«Изменилось отношение к хлебу, как и вообще 
к богатству. Я преподаватель. До прихода к Богу я 
много сидела с уроками, на уроках хорошо зараба­
тывала. И, конечно, этих денег не хватало. Когда я 
пришла в церковь, я увидела, как, оказывается, на­
до жить — и меньшими средствами. И как надо 
быть счастливым и довольным. Поэтому в нашей 
семье и во всех семьях, с которыми мы дружим и 
которые нас окружают, — у нас не существует та­
кой проблемы — чтобы было какое-то стремле­
ние к накопительству. Еще мама говорила мне в 
детстве, что всего не купишь. Изначально не было 
этой страсти. А тем более, когда наше духовное со­
стояние — когда мы рады крошечке, мы привык­
ли крошечку не уронить и поднимаем упавшую от 
антидора или просфоры, а когда эти переходит 
просто на хлеб — ты поднимаешь эту крошечку и 
в рот кладешь с пола. Конечно, у других людей это 
вызывает какое-то удивление, а мы православные 
— на то и наша психология — мы малым кусоч­
ком хлеба довольны, мы же счастливы этим»172.

«Другое отношение к хлебу. Остаток хлеба — 
сухари, крошки заплесневевшие — не в мусорку, 
а или птицам, или рыбам. Уже не выбрасываешь. 
Раньше я выбрасывал»173.

Возможно, традиция отношения к пище сего­
дня раздробленна и мы можем описать ее лишь 
фрагментарно. Но, безусловно, и такое описание 
представляет интерес для этнографии. В Курской 
Коренной пустыни, например, насельникам и по­
слушникам не позволяют отдавать остатки пищи 
животным (в частности, кошкам), перед трапезой 
всю еду на столах кропят святой водой, а посуду 
после трапезы причащавшихся моют в отдельной 
воде, которую потом сливают в специально отве­

денное место. Нам приходилось видеть, как люди, 
пожившие в Коренной пустыни и узнавшие эти 
традиции, приносят их в свои семьи174. Таким об­
разом, монастырская традиция распространяется 
среди мирских.

Иконы над кроватью ребенка Г. Москва 1999 г. Фото Н. В. Шляхтиной

В русском народе в целом, вероятно, все же 
главный акцент в отношении к хлебу и пище дела­
ется не на ее освященности молитвой перед едой, 
а на святости хлеба как дара Божия и результата 
большого человеческого труда. Женщина шести­
десяти лет из г. Старый Оскол рассказывает о 
своей маме: «Мама приучила меня все доедать, на 
тарелке ничего не оставлять. Ей сейчас восемьде­
сят лет и она, если хлеб в руках раскрошится, каж­
дую частичку собирает и говорит: как же — через 
сколько рук он прошел, сколько людей над ним 
трудились». Распространено мнение, что если с 

171 Воронеж, 2002 г. Настоятель Никольского храма о. Петр Петров.
172 Липецк, 2002 г. А., 40 лет. С трепетным отношением к просфорам (стараются не раскрошить, собирают упавшие крошки 

и едят даже с пола, с земли) мы встречались во всех районах, где работали.
173 Москва, 2000 г.
174 В Горшеченском р-не Курской обл., в г. Курск.;



130 ИССЛЕДОВАНИЯ

хлебом, мукой обращаться небрежно, Бог накажет 
материальными трудностями или даже голодом.

Схожесть этических принципов в отношении к 
святыням, освященным предметам, благодати у 
разных православных народов можно объяснить 
только духовными их истоками.

По собранному материалу совершенно очевид­
но, что интерес к вопросам правильного хранения 
святынь и благоговейное отношение есть не у 
всех* 175 и появляются у верующих людей только 
тогда, когда возникает у них мистическое чувство 
постоянного присутствия Бога, называемое ино­
гда страхом Божиим. Приходской священник де­
лится своими наблюдениями по этому поводу: 
«Если люди верующие — они так ведут себя. То 
есть трепещут перед всем. По сути действитель­
но, если человек теряет страх Божий, то он пере­
стает быть человеком. Это факт. Он становится 
— есть такое понятие — «высококвалифициро­
ванный скот». Если в человеке страха нет Божия, 
благоговения ни переднем, тогда для него нет ни­
чего святого. Сейчас он Бога предает, потом пере­
стает видеть в матери мать, в отце отца. Я прочи­
тал недавно у святых: раньше первые христиане 
перед Христом на цыпочках ходили. Мне настоль­
ко это выражение понравилось — это выражение 
благоговения перед Богом: то есть это касается 
отношения ко всем священным предметам»176.

175 Но они есть во всех районах, где мы работали, и процент их растет по мере того, как люди расширяют свой духовный, мо­
литвенный опыт.

175 Воронеж, 2002 г. Настоятель Спасского храма о. Виктор Праздничный.
Санкт-Петербург. 2001 г. Н. В., 43 года, двое детей.

Для этнографа очень важно отметить тот 
факт, что часто люди начинают следовать право­
славной традиции освящения дома, отношения к 
святыне, не имея перед глазами живого примера. 
То есть этика поведения рождается не через под­
ражание («делаю, как мама» или «делаю, как у нас 
в деревне»), а через чувство благоговения перед 
святыней. Этот момент наиболее четко выразила 
наша информатор из Санкт-Петербурга: «Я свой 
дом убирала иконами, не имея опыта — как это 
делают в Петербурге. Но, видимо, вращаясь среди 
этих людей, окормляясь под одними молитвами, 
причащаясь из одной чаши, я как бы получала ту 
культуру, те знания, о которых я не ведала и не 
знала. Так и с нечистыми вещами. Для меня одно 
время было открытием, что если от святых вещей 
мы получаем благодать и помощь, то также от не­
чистых вещей — вред. Я нигде это не прочла. Но 
Господь это открыл мне в моем уме. И я начала 
«чистку» своей домашней библиотеки. Потом уже 
несколько лет спустя, я побывала в домах верую­

щих в Петербурге и поняла, что я делаю точно так 
же, не зная того, как делают люди, которые много 
лет верующие и имеют большой духовный опыт. 
Вероятно, это передается мистически»177.

* * *
Развитость культуры защиты и освящения жи­

лища духовными средствами показывает ее значе­
ние в жизни православной семьи. Мы видим, что 
религиозное мировоззрение ярко проявляется в 
этой сфере домостроительства. Его связь с право­
славной верой и Церковью прослеживается уже в 
самом наборе основных мер — кропление освя­
щенной в церкви водой и каждение приобретен­
ным в храме ладаном, начертание крестов и осе­
нение крестом, чтение канонических текстов мо­
литв, псалмов, а также текста Евангелия, и 
наконец, приглашение для освящения православ­
ного священника. Приобретение и размещение в 
доме икон обусловливается почитанием Христа, 
Богородицы и православных святых, представле­
ниями о их роли в борьбе с духовным злом. Жела­
ние иметь такие иконы, как Божией Матери «Вра- 
тарница», «Неопалимая купина», святого пророка 
Илии, вытекает из знания их места в истории пра­
вославия, подтвержденного духовным опытом 
многих поколений (так, почти в каждом сельском 
районе можно услышать рассказы и предания о 
физической защите дома от пожара через икону 
«Неопалимая купина»). Соблюдение верующими 
описанных выше традиций проходит при поддер­
жании тесного контакта с храмом. В условиях го­
нений советского времени эти контакты осуще­
ствлялись не каждой семьей, люди обращались за 
помощью к тем, кто мог посетить храм, делились 
святой водой, выясняли друг у друга неясные во­
просы. По мере возрождения храмов с конца 
1980-х годов желающие получить или уточнить 
сведения о православной культуре освящения до­
ма все чаще обращаются непосредственно в цер­
ковь. Православные священники могут контроли­
ровать и корректировать традицию в беседах с 
прихожанами не только в храме, но и непосредст­
венно в доме — во время его освящения.

Мы видим, что православная культура защиты 
дома базируется на воспринятых верующими по­
нятиях духовной жизни. Представление о прояв­
лении воли Божией в судьбе человека проявляет- 



Н, В. Шляхтина. Представления о роли святынь в освящении 

ся в традиции брать благословение на строитель­
ство, покупку, обмен жилья. Представления о по­
следних временах и перспективах спасения в со­
временном мире — в выборе места жительства. 
Осмысление духовной символики христианства и 
других религий — в подходе к размещению в жи­
лых помещениях различных картин и изображе­
ний, отказе от игральных карт. Представления о 
способности человека воспринимать как положи­
тельное, так и отрицательное духовное влияние и 
через это служить как тем, так и другим духовным 
силам находит выражение во взглядах на про­
смотр телепередач и внимании к содержанию до­
машней библиотеки. Духовное знание о том, что 
недостойными поступками и даже недостаточным 
почтением можно лишить дом помощи, подавае­
мой через святыни, породило этические нормы по 
отношению к этим святыням, главное содержание 
которых состоит в благоговении перед Богом.

Вероятно, только единством названных пред­
ставлений, обеспеченным усвоением верующими 
православной духовной культуры и участием их в 
жизни православной Церкви можно объяснить 
значительное единообразие описанных нами тра­
диций. Единство традиции не дробится, а лишь 
расцвечивается вариантами, зависящими от инди­
видуального подхода и творчества (например, есть 
сторонники как большего, так и меньшего числа 
икон в доме при общей для тех и других мотивации 
— благоговейном к ним отношении) или от мест­
ных особенностей (например, различные способы 
украшения икон при общем для всех желании их 
украсить) и т. д. И лишь отход от веры разрушает 
культуру освящения дома. В этом случае забыва­
ется духовная ее суть, и смысл, например, содер­
жания икон выхолащивается, они ставятся в один 
ряд с чертополохом, кропление дома святой водой 
может сочетаться с полным отказом ходить в цер­
ковь и нежеланием молиться дома, свойства такой

131и защите жилища.. 131

воды объяснят уже не сошедшей благодатью, а не­
коей «энергией» или погружением в нее серебра, 
не будет в таких домах и религиозно мотивирован­
ного поведения в отношение православных свя­
тынь (если таковые остались от предков). Таким 
образом, если какая-то часть православной тра­
диции и сохраняется, то лишь по форме.

Поэтому для современного исследователя ре­
лигиозности русских чрезвычайно важно выявле­
ние, изучение и введение в научный оборот пред­
ставлений — в нашем случае, касающихся освя­
щения жилища. Во-первых, это дает возможность 
выяснить степень усвоения православного веро­
учения и в целом православную (не суеверную) ос­
нову традиции. Во-вторых, выясняется, что раз­
личные варианты могут иметь одинаковую мотива­
цию, свидетельствующую о единстве традиции. 
Изучение представлений позволяет зафиксиро­
вать особенности речи (уменьшительно-ласка­
тельные формы, используемые эпитеты, манера 
говорить), передающие в языке тонкости духовной 
жизни, особенности восприятия вопросов веры. 
Рассказы людей о их личном пути к вере в Бога, о 
их индивидуальном опыте домостроительства да­
ют уникальную возможность выявить такой фак­
тор воспроизводства традиции, как духовное воз­
растание личности — постепенное осознание за­
конов духовной жизни, появление страха Божия, 
приобретения опыта защиты дома через молитву, 
появление желания быть «храмом Духа Святаго», 
а дом свой сделать «малой церковью».

В заключение скажем, что на сегодняшний 
день традиция освящения и защиты жилища изу­
чена недостаточно. И хотя мы собираем материал 
по специально разработанной программе, посто­
янно выявляются все новые и новые ее составля­
ющие. Поэтому сегодня этнографам необходимо 
тщательно фиксировать все составляющие тради­
ции, чтобы отразить ее максимально полно.


