
43О. Н. Агамирова. ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ» КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ»
КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

© 2024 О. Н. Агамирова
Москва, Россия 

Аннотация. С XVII в. в русском иконописании сложились отдельные направления, соответствующие соци-
альному положению заказчиков. Состоятельные, образованные горожане предпочитали профессионально 
написанные изображения, соответствовавшие живописным канонам и практически утратившие связь с 
традиционной древнерусской иконой. Крестьяне же, быт и сознание которых в наименьшей степени оказа-
лись затронуты изменениями, а материальное состояние не позволяло приобретать дорогие произведения, 
по-прежнему ценили традиционные иконы в простом исполнении. Простые иконы, ориентированные в 
первую очередь на народную среду, изготовлялись мастерами, не получившими специального академи-
ческого образования, при помощи недорогих материалов. Далеко не всегда художественная форма и про-
фессионализм исполнения соотносимы с силой религиозного содержания. Являясь частью отечественной 
истории и культуры, многие из таких иконописных образов обладают духовной ценностью и заслуживают 
искусствоведческого внимания.

Ключевые слова: икона, иконописный канон, церковная живопись, православная культура, традиции, пре-
емственность.

Ссылка при цитировании: Агамирова О. Н. Исследование феномена «простой иконы» как элемента нацио-
нальной культуры // Традиции и современность. 2024. № 39. С. 43−53

Агамирова Ольга Николаевна (Agamirova Olga Nikolaevna) – старший преподаватель кафедры живописи 
и композиции МГАХИ им. В. И. Сурикова, эл. почта: olga_teplova@inbox.ru   

Научный православный журнал «Традиции и современность». 2024. № 39. С. 43−53

ISSN 2687-1122; ISSN 2687-119X || http://naukapravoslavie.ru
УДК – 376.76; ББК – 77; 74.92; 86.22; https://doi.org/10.33876/2687-119X/2024-39/43-53



44 ИССЛЕДОВАНИЯ

В искусстве есть понятие профессиональной жи-
вописи и дилетантской, любительской, которая 

обусловлена потребностью автора в художествен-
ном самовыражении, однако, как правило, не стано-
вится объектом искусствоведческих исследований. 
С иконописью же дела обстоят иначе. Величайшее 
искусство иконописи, по словам священномучени-
ка Сергия Мечева, в то же время характеризуется 
отсутствием того, что принято называть искус-
ством (Сергий Мечев 2024).  

Иконопись и живопись, несмотря на то что обе 
являются видами изобразительного искусства, име-
ют принципиально разные цели и функции. Зада-
чи живописи эстетические, при этом живописное 
произведение отражает как многообразие окру-
жающего мира, так и эмоции автора, несет на себе 
печать его личности. «Художник старается передать 
не только краски, но и их тональность, оттенки, пе-
реходы в складках и т. п. Иконописцы этого не де-
лают. Их задача выявить не соотношение красок в 
этом мире, они хотят изобразить иную природу. В 
такой замечательной иконе, как икона Параскевы 
Пятницы, только один тон – красный, но это вовсе 
не делает ее похожей на раскрашенную бонбоньер-
ку», – говорит Сергий Мечев (Сергий Мечев 2024). 
Если фотография изображает, по его словам, лишь 
«личину» человека, его сиюминутный образ, изме-
няющийся в зависимости от настроения или со-
стояния здоровья, художник стремится передать в 
портрете уже его «лицо», душу. Иконописец же идет 
еще дальше – «он изображает не личину, не лицо, а 
именно лик» (Сергий Мечев 2024). Икона изобража-
ет «первообраз», божественную сущность человека, 
лишенную налета греховности и искажений, кото-
рые накладывает материальный мир. 

В отличие от картин, иконы не пишутся для 
музея или выставки. Это не объект эстетического 
любования. Для христианина икона – способ молит-
венного общения с Богом, возможность «увидеть 
невидимое». «Если созданное руками ремесленни-
ков, в хорошем понимании это-
го слова, произведение способно 
вызвать изображенным мотивом 
молитвенное чувство, то оно от-
вечает понятию икона», – пишет 
Михаил Красилин (Красилин 
2011: 22).

Искусство церковное имеет 
свои особые, ему одному свой-
ственные черты и требования. На 
иконе все изображено в одной 
плоскости, «неправильно», с точ-
ки зрения реальных пропорций. 
Так, свиток может быть показан с трех точек зрения 
– каким мы не сможем увидеть его в действитель-

ности. Происходит это не потому, что иконописец 
«не знает» о трехмерности пространства или не 
владеет в достаточной степени изобразительны-
ми средствами, позволяющими добиться большей 
реалистичности. Такие образованные люди своего 
времени, как Андрей Рублев, прекрасно знали и со-
отношение красок, и законы перспективы, но нару-
шали законы живописи при создании иконописных 
произведений. А профессиональный живописец 

Павел Дмитриевич Корин при росписи крипты По-
кровского собора Марфо-Мариинской обители в 

Святая великомученица Параскева (Пятница) 
со святителем Николаем и священномучеником 

Власием. Икона. XV в.
Государственная Третьяковская галерея, Москва. 

Фото из открытых источников: 
https://www.icon-art.info/masterpiece.php?mst_id=1201

Фрагменты росписи П. Д. Корина в крипте Покровского собора  
Марфо-Мариинской обители. 1914 г. Фото из открытых источников



45О. Н. Агамирова. ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ» КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

начале ХХ в. выбирает не тонкую академическую 
живопись, а именно яркий, «примитивный» с худо-
жественной точки зрения стиль древних икон.

Причина в том, что перед иконописцем стоят 
иные изобразительные задачи. Икона предназна-
чена для долгого медитативного всматривания и 
моления. Эта функциональная направленность и 
определяет технические закономерности писания 
религиозных образов. Иконописец сознательно 
«пренебрегает» земными очертаниями и законами 
перспективы, изображая видимое с большой долей 
условности, ведь мир материи плоскостен, им не 
ограничивается весь объем бытия. Путем духовно-
го поиска, познания, самоуглубления человек спо-
собен приоткрыть завесу божественности и узреть 
мир настоящий, мир духа.

Одним из исследователей особой философии 
написания икон является физик-механик, док-
тор технических наук, академик Б.  В.  Раушенбах 
(1915–2001). Свой интерес к религиозной тематике 
он объяснял тем, что «Образ Божий – Троичность 
– пронизывает всю материю», а размышляя над 
«логически безупречным» понятием Троицы, он, 
по сути, «занимался математикой» (Басов 2013). В 
статье «Путь созерцания» Б. В. Раушенбах говорит 
о методе познания, свойственном средневеково-
му мышлению, когда разницы между философией 
и изобразительным искусством не существовало. 
Именно в созерцании иконы постигались истина, 
в красоте созерцаемых вещей «просвечивала» выс-
шая красота Творца. Задачей же иконописца было 
путем использования условных приемов и художе-
ственных средств передать глубокие богословские 
представления (Раушенбах 2024).

Пространство иконы, предназначенное для со-
зерцания и апеллирующее к разуму, четко оформ-
лено. Оно представляет собой своеобразную схему, 
карту. Искусство иконописи оперирует устоявши-
мися идеограммами, знаками, визуальными моде-
лями. Согласно словам Иоанна Дамаскина, икона 
является книгой для неграмотных, что обуславли-
вает присутствие в ней дидактического элемента 
(Покровский 1899: 7). В отличие от картины, кото-
рая, независимо от стиля написания, является изо-
бражением зримого или мыслимого образа, в иконе 
с ее системой устоявшихся сюжетов и канонизиро-
ванных образов нет такого простора для творче-
ства и проявления личностных предпочтений ав-
тора – иконописец отражает не личное отношение, 
а общие понятия, правила изображения которых 
сложились в иконописный канон.

Иконописный канон начал формироваться в 
Византии. «Древним иконописцам лики святых 
были так же знакомы, как лица близких им людей» 
(Лосский, Успенский 2014), а изображения на хра-

мовых фресках носили свободных характер. Когда 
живое предание начало теряться, возникла потреб-
ность в создании правил писания религиозной жи-
вописи. Во многом формированию устойчивых и 
авторитетных визуальных моделей способствовали 
Вселенские соборы, где обсуждались вопросы и вы-
носились решения церковно-политического харак-
тера. Иконописные каноны складывались на основе 
лучших образцов иконописи, определяемых этими 
собраниями. 

К VII Вселенскому Собору (786 г.) были сфор-
мулированы основные принципы писания икон: 
традиции цвета, композиции, жестов. Существует 
также композиционный канон: некоторые элемен-
ты композиции располагаются друг относительно 
друга определенным образом, вписаны в геометри-
ческие фигуры. Канонизированы были цвета одежд 
святых, так как цвета в иконописи имеют символи-
ческое значение. Так, элементы синего облачения в 
одеяниях Христа и Богородицы указывают на бо-
жественное происхождение, символизируя тайну, 
мудрость и откровение. Изменения в этих правилах 
могли исказить посыл, который несла икона. 

Канон, описывавший структуру иконы, опреде-
лял ее писание как путь «от тьмы к свету»: высвет-
ление ликов и тканей служило цели проявления 
божественного света. Икона мыслилась как грани-
ца между мирами, проявленная философия бытия. 
В уставе Собора говорилось: «Честь, воздаваемая 
иконе, относится к ее первообразу, и поклоняю-
щийся иконе поклоняется ипостаси изображенного 
на ней» (Деяния 1996: 590–591). Иконописные обра-
зы существуют вне времени и пространства. В этом 
«однообразии» и повторяемости иконописных про-
изведений выражается цикличность и вневремен-
ной характер того, что они призваны отобразить.

Византийский иконописный канон, узаконен-
ный Вселенскими соборами и церковной традицией, 
послужил основой для правил писания древнерус-
ских икон. Относясь к византийским образцам как 
к почитаемым реликвиям, русские мастера стреми-
лись к их точному воспроизведению. Тем не менее 
русское церковное искусство, имея собственный 
путь, несколько трансформировало византийский 
канон, переняв его в более простом и обобщенном 
варианте. В древнерусских иконах более выражено 
геометрическое начало, когда композиция строит-
ся на сочетании простых ритмов; отличаются они 
большей степенью абстракции, условности в изо-
бражении пропорций и анатомических деталей.

Примером служит икона ХVI в. «Святитель Ни-
колай Чудотворец с Деисусом и избранными святы-
ми», хранящаяся в Музее христианского искусства. 
Фронтально изображенная поясная фигура святите-
ля Николая окружена клеймами с полуфигурами свя-



46 ИССЛЕДОВАНИЯ

тых – включение в основной сюжет иконы дополни-
тельных сюжетов или персонажей является древней 
традицией, пришедшей на Русь из Византии. Силуэт 
святого почти абстрактен: он соткан из крещатой фе-
лони. Здесь нет ни складок, ни вырисовывающихся 
под тканью анатомических деталей. Вся эта икона с 
ее минимумом художественных средств и простыми, 
яркими, открытыми цветами отличается стремле-
нием обобщить, идеализировать образ до предела, 
убрав из него все лишнее, земное.  

Древнерусское иконописное искусство было 
каноническим, то есть традиционным, апеллиру-
ющим к авторитетным образцам. В своей работе 
иконописец опирался на нормы и уставы, он писал 
в рамках традиции, которая становилась обязатель-
ной структурной осью произведения. При этом ка-
нон не означает формальный свод неизменных пра-
вил: набор визуальных схем менялся и усложнялся, 
возникали изводы и вариации старых схем – в зави-
симости от региональных школ, индивидуальных 
авторских решений и времени.

Сведения о правилах иконописания системати-
зировались, оформившись в XVI в. в так называе-
мые лицевые и толковые подлинники. Эти доку-

менты являются руководствами по иконографии и 
включают в себя описания сюжетов, композиций, 
цветов и прочих деталей икон (толковый подлин-
ник), а также прориси икон по дням церковного по-
читания (лицевой подлинник).  

В статье «О характере и задачах православ-
наго русскаго иконописания», опубликованной в 
Саратовских епархиальных ведомостях за 1890 г., 
так объясняется необходимость следования струк-
турным ориентирам при написании икон: «Прежде 
всего св. иконы должны быть написаны в строго 
православном духе, должны вполне соответство-
вать учению православной Церкви… Нужно пом-
нить, что икона есть средство для возбуждения и 
укрепления веры, а также и для научения ей. По-
следнее значение, т. е. значение средства для нау-
чения веры, иконы имеют в особенности для про-
стаго, неграмотнаго народа, который, не имея или 
имея очень мало возможности учиться вере по 
священным книгам, в значительной степени учится 
ей по священным изображениям, которым обыкно-
венно верит, т. е. верит, что изображенное напр. на 
иконе событие происходило или будет происходить 
именно так, как оно изображено» (Колосов 1890: 
1009). Такой простой человек, рассматривая икону, 
видел в ней даже не аллегорию, а действительность, 
историческую истину, живо трогавшую его сердце. 
Поэтому различия в изображениях одних и тех же 
событий или лиц могли «подрывать благоговение» 
к самому преданию и иконам, так как они уже не яв-
лялись в глазах верующих правдивыми: «По всему 
этому иконописцы не имеют права писать изобра-
жения святых произвольно и не с древних образ-
цов» (Колосов 1890: 1013).

В развитии традиционной русской иконописи 
переходным периодом стало время конца XVI – на-
чала XVII в. Образам этого времени свойствен-
на повествовательность: мастера в ограниченном 
поле стараются разместить множество элементов, 
сделать изображение детализированным, виртуо-
зным и сложным, за счет чего во многом теряется 
перспектива и глубина. Декоративность начинает 
превалировать над символизмом, величественная 
простота и традиционная классическая мерность 
композиции уступают новому направлению. Ме-
няется колорит, мастера добавляют в свои произве-
дения новые цвета: вместо красного – коралловый, 
вместо синего и зеленого – многочисленные сме-
шанные оттенки. 

Если внимание иконописца ХV в. было полно-
стью сосредоточено на символическом содержании 
иконы, мастеров нового времени начинает привле-
кать орнамент, детали одежды святых, роскошные 
украшения престола и другие второстепенные под-
робности, независимо от их духовного содержания. 

Святитель Николай Чудотворец с Деисусом 
и избранными святыми. ХVI в. 

Музей христианского искусства: 
Церковно-археологический кабинет МДА. 

Фото из открытых источников:
 https://christianmuseum.ru/c/kollektsiya/ikonopis/

drevnyaya-rus-xv-xvi-vv/ 



47О. Н. Агамирова. ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ» КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

Рисунок становится более реалистичным, опираю-
щимся на правила живописи, включающие светоте-
невую моделировку и портретность. Возникает це-
лый ряд новых тем, навеянных влиянием западных 
гравюр, в иконопись проникают техники и методи-
ки европейской масляной живописи. 

пейскую картину (Западалова 2019: 194), а не тради-
ционную русскую икону, построенную по принци-
пам лаконичности. Симон Ушаков образовал цар-
скую иконописную школу, отличающуюся новым, 
совершенно иным подходом.

Также появляется стремление к украшению 
икон богатыми золотыми окладами, к превращению 
их в произведения ювелирного искусства. Традиция 
украшения религиозных образов существовала и 
в Византии, где иконы облачали красивыми выши-
тыми тканями, а также закрепляли на них частицы 
металла. В русской традиции эта тенденция укрепи-
лась и со временем начала усложняться: в XVI в. по-
явились цельнолитые оклады, а с XVII в. они стали 
закрывать все пространство изображения, кроме 
лика и открытых частей тела. Оклады могли быть 
металлическими, эмалевыми, резными, шитыми. 
Иконы, не закрытые окладом, с XVII в. составляли 
убранство лишь небольших небогатых храмов, а 
также крестьянских изб. 

В книге В.  Н.  Лосского и Л.  А.  Успенского 
«Смысл икон» новые тенденции иконописи харак-
теризуются так: «С утерей догматического созна-
ния искусства искажается его основа и уже никакое 
художественное дарование, никакая изощренная 
техника заменить его оказываются не в состоянии 

Такая перемена в церковном искусстве являлась 
следствием глобальных перемен в самом восприя-
тии человеком мира. Как пишет Б.  В.  Раушенбах, 
уже с эпохи Ренессанса «путь созерцания» сменя-
ется логическим путем познания мира, строящим-
ся на череде строгих умозаключений, но при этом 
всегда остающихся «в плену рассматриваемых част-
ностей» (Раушенбах 2024). Произведения на те же 
религиозные темы, принадлежащие мастерам эпохи 
Ренессанса, имеют уже совершенно иной характер, 
а высший смысл события «перестал быть непосред-
ственно созерцаемым».

В середине XVII в. московский иконописец и 
график Симон  Ушаков создает «Спас Нерукотвор-
ный» – образ Христа, который обилием деталей и 
живописностью светотеневой моделировки ткани 
больше напоминает реалистическую западноевро-

Икона Благовещения из праздничного ряда 
иконостаса. 1680-е годы. Центральный музей 

древнерусской культуры и искусства им. А. Рублева. 
Фото из открытых источников: 

https://www.rublev-museum.ru/poster/
exhibition/1148/ 

Спас Нерукотворный. Симон Ушаков. 1658. 
Государственная Третьяковская галерея. 

Фото из открытых источников: 
https://my.tretyakov.ru/app/masterpiece/8823  



48 ИССЛЕДОВАНИЯ

и иконопись становится полуремеслом или просто 
ремеслом» (Лосский, Успенский 2014). Русский фи-
лософ и публицист Е.  Н.  Трубецкой (1863–1920) в 
книге «Умозрение в красках. Вопрос о смысле жиз-
ни в древнерусской религиозной живописи» пишет: 
«В результате получается живопись чрезвычайно 
тонкая и изукрашенная, подчас весьма виртуозная, 
но в общем мелочная: в ней нет ни глубины чувства, 
ни высоты духовного полета – это мастерство, а не 
творчество… » (Трубецкой 1916: 37). Благодать див-
ных художественных откровений, рождавшихся в 
слезах и молитве, – по словам философа, – закрыва-
ется богатой чеканной одеждой. 

К началу XVIII в. в России формируется такое 
явление, как «живописная» икона, рожденная при-
дворной культурой и рассчитанная на просвещен-
ного заказчика. К концу века такая икона по стилю 
написания сближается с академической живопи-
сью, неся в себе признаки последовательно сменяв-
шихся в европейском искусстве основных направ-
лений: барокко, рококо, классицизм.

Новое религиозное искусство отвечало «духу 
времени» и его потребностям. Как пишет профессор 
кафедры церковной археологии и литургии, доктор 
церковной истории Николай Васильевич Покров-
ский (1848–1917), «каждая художественно-истори-
ческая эпоха имеет свое определенное направление, 
каково бы оно ни было по своим специальным при-
знакам, имеет определенные принципы и нормы, 
удобно примиряемые с свободою субъективного 
художественного творчества» (Покровский 1899: 
4–5). Церковное искусство не стало исключением и 
развивалось в соответствии с движением истории, 
адаптируясь ко вкусам времени, хоть и не так ак-
тивно, как светская живопись. 

И все же публикации того времени говорят о 
кризисе религиозного искусства, основанного на 
исторически сложившихся визуальных традициях. 
Как расцвет российской иконописи отразил ду-
ховный подъем поколений и рост национального 
самосознания, так и ее кризис стал выражением ду-
ховного кризиса и обмирщения общества. Но, не-
смотря на превратности истории, российская икона 
смогла сохраниться и предстать перед новыми по-
колениями: «Немая в течение многих веков икона 
заговорила с нами снова тем самым языком, каким 
она говорила с отдаленными нашими предками» 
(Трубецкой 1916: 38).

Одновременно с усиливающейся тенденцией 
украшательства и детализированности икон воз-
никает и другое направление. В поисках выхода из 
кризиса происходит обращение к образцам пред-
шественников, иконописному канону, несущему 
чистоту стиля и традиции писания сакральных 
изображений, к «золотому веку» русского иконопи-

сания, пришедшемуся на XV в. «Великое открытие 
древней иконы совершилось незадолго до того, ког-
да она снова стала близкою сердцу, когда нам стал 
внятен ее забытый язык. Она явилась как раз нака-
нуне тех исторических переживаний, которые нас к 
ней приблизили и заставили нас ее почувствовать», 
– пишет Е. Н. Трубецкой (Трубецкой 1916: 39). 

Таким образом, в русской иконописи сложились 
отдельные направления, соответствующие социаль-
ному положению заказчиков. Состоятельные горо-
жане, представители аристократии, образованные 
круги населения предпочитали профессионально 
написанные произведения, соответствовавшие жи-
вописным канонам и практически утратившие связь 
с традиционной древнерусской иконой. Крестьяне 
же, быт и сознание которых в наименьшей степени 
оказались затронуты изменениями, а материаль-
ное состояние не позволяло приобретать дорогие 
произведения, по-прежнему ценили традиционные 
иконы в недорогом и простом исполнении. 

Н. В. Покровский так описывает эту тенденцию: 
«В ряду этих художественных течений настоящего 
времени встречаем еще одно – более серьезное и 
целесообразное, хотя еще и не получившее прочной 
устойчивости и определенности. Это – направле-
ние художественно-археологическое» (Покровский 
1899: 8). Под этим понятием автор подразумевает 
стремление приблизить современную живопись к 
древней: не только по отношению к росписям ста-
ринных храмов, живопись которых оказалась унич-
тожена, но и по отношению к храмам новейшим. И 
хотя не все эти попытки, по словам исследователя, 
являются удачными, вытекают они «из соображе-
ний правильных» и заслуживают уважения. Каче-
ство произведения здесь зависит от компетенции, 
таланта и опыта художника, степени его проникно-
вения в дух и характер старого стиля.

Выход из кризиса церковного искусства иссле-
дователь видит в составлении нового образцового 
лицевого иконописного подлинника, служащего ре-
гулятором церковного искусства – такого, который 
отвечал бы потребностям времени, однако нес «вея-
ние православной русской старины». За неимением 
такого регулятора церковное искусство во времена 
сумбура и кризиса развивалось во многом самопро-
извольно: происходит обращение к основам иконо-
писи, но с использованием более простых художе-
ственных методов, зачастую в грубой форме. Тем не 
менее на этом уровне происходит очищение иконы 
от налета живописи, возвращение ее к истокам.

Говоря о таком явлении, как народные иконы, 
финский коллекционер и исследователь Харри Вил-
ламо пишет: «С ними мы начали встречаться с XVII 
века. Они были наиболее распространены среди насе-
ления, удаленного от крупнейших центров культуры. 



49О. Н. Агамирова. ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ» КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

Изощренный изобразительный язык строгановских 
икон был менее доступен крестьянскому социуму, не-
жели упрощенные образы-знаки, которые зачастую 
создавались непосредственно в той же среде. Несмо-
тря на то, что все эти простые люди были крещены, 
их познания об основах православия оставались очень 
ограниченными, традиционные иконы слишком насы-
щены деталями и умозрительны, чтобы они могли по-
нять суть изображения. Кроме того, эти иконы были 
слишком труднодоступны для жителей глухих лесов 
бескрайней России» (Вилламо 2001: 271). Эти простые 
незатейливые иконы существовали практически всег-
да, параллельно с «искусно написанными образами». 
Их доходчивость способствовала широкому распро-
странению народного иконописания даже в самых 
отдаленных районах России», – пишет Харри Вилламо 
(Вилламо 2001: 280). Они были дешевы в производстве 
и потому доступны простому человеку.

Такие иконы «обычного обихода» способство-
вали утверждению народного направления в ико-
нописи. Часто эти образы были написаны дешевы-
ми красками на плохо обработанной доске, а про-
стой рисунок и скудные краски делают их несколь-
ко «примитивными» с искусствоведческой точки 
зрения. Однако не всегда художественная форма и 
эстетические качества соотносимы с религиозным 
содержанием создаваемого образа. Бедность красок 
не влияет на духовную силу иконы. В этих наи-
вных, упрощенных произведениях отражена тяга 
к возвышенному, искренние религиозные чувства, 
которые характеризуют само понятие иконы в его 
первоначальном смысле.

Сюжеты отражали повседневные потребности 
и проблемы простого народа с его тяготами жизни. 
Среди самых распространенных в народной среде 
иконографических сюжетов «Воскресение Хри-
стово», «Богоматерь Владимирская», «Богоматерь 
Казанская», «Богоматерь Знамение», «Богоматерь 
Всех Скорбящих Радость», «Чудо Георгия о змие», 
«Илия-пророк», «Св. мученики Флор и Лавр» и др. 

По степени близости к народной жизни не име-
ет себе равных Святитель Николай Чудотворец.  В 
московском Государственном научно-исследова-
тельском институте реставрации хранится икона 
«Святитель Николай Чудотворец», которая при-
влекает внимание своей выразительностью при не-
притязательности изобразительных средств. Образ 
выполнен в народной традиции, его яркие желто-

оранжевые тона создают приподнятое звучание. 
Написана эта икона была, предположительно, в селе 
Холуе Ивановской обл., ставшем к концу XVII в. но-
сителем иконописных традиций Троице-Сергиевой 
лавры. Икона «Чудо о Флоре и Лавре» XIX в., явля-
ющаяся частью коллекции X. Вилламо, также несет 
в себе черты народного творчества. 

Среди святых также особым почитанием поль-
зовался преподобный Сергий Радонежский, изо-
бражение которого становится популярным в ХIХ 
в., и преподобный Серафим Саровский, канони-
зация которого состоялась в 1903 г., но еще много 
раньше его иконографический образ сформиро-
вался и распространился в народной среде. В ликах 
святых, созданных простыми людьми, отражена 
многогранная составляющая национальной куль-
туры. Часто можно встретить различные «наборы» 
святых и других сцен на одной доске («для бедного 
человека было идеалом получить на одной иконе 
целых тринадцать!» – Вилламо 2001: 274). Создатели 
таких икон упрощали сюжетную канву, исключая 
ряд фигур и деталей.

С начала ХIХ в., с развитием промышленности, 
появляется множество новых изобразительных 
возможностей и технологий. Иконы стали созда-
вать тиражами – быстрым и недорогим способом. 
Возник спрос на доступные простым людям ико-
ны, украшенные латунными киотами, копирую-
щими лучшие ювелирные образцы – произведения 
Фаберже, Постникова, Жарова и других мастеров. 
Как ответ на высокий потребительский спрос в это 
время появляются религиозные изображения, вы-

Святитель Николай Чудотворец. 
Вторая половина XIX в. 

Государственный научно-исследовательский 
институт реставрации. 

Источник изображения: Красилин 1996: 142, илл. 53



50 ИССЛЕДОВАНИЯ

полненные в полиграфической технике, иконы на 
жестяных коробках и т. д.

Хромолитография, изобретенная в первой по-
ловине XIX в., позволяла быстро, большими тира-
жами печатать религиозные образы на металле или 
картоне. Также появляются фольгопрокатные заво-
ды, изготовлявшие с минимальной себестоимостью 
из гальванизированной фольги металлические 
оклады для икон. Такие предметы создавались мас-
сово, распространяясь по всей Российской импе-
рии. Шли они и на экспорт, попадая в европейские 
страны, в особенности скандинавские.

Хотя среди «простых икон» достаточное коли-
чество неумело написанных образов, мой рестав-
рационный и исследовательский опыт дает право 
говорить и демонстрировать произведения, вы-
полненные в быстрой технике скорописи простым 
набором доступных и недорогих материалов и при 
этом наделенных духовной силой. Их можно награ-
дить определением «символ времени». Наряду с по-
явлением многочисленных образов, выполненных 
кустарно, небрежно и не совсем качественно, встре-
чаются настоящие «жемчужины». На это намекают 
и многие исследователи: «Икона может быть тех-
нически совершенна, но духовно стоять на низком 
уровне; и наоборот, есть иконы, написанные грубо 
и примитивно, но очень высокого духовного уров-
ня» (Лосский, Успенский 2014).

«Простые иконы», то есть ориентированные 
в первую очередь на народную среду, изготовлен-
ные при помощи недорогих материалов и потому 
доступные простому человеку, хоть и составляют 
целый пласт искусства, являются практически не-
изученным явлением. В современном искусствове-
дении не существует даже устоявшегося термина в 

отношении таких произведений: они упоминаются 
с использованием таких понятий, как «народная», 
«крестьянская» или «примитивная» икона, однако 
термин «примитив» во многом ограничивает содер-
жательные возможности «низовой» иконы. 

Основания теоретико-искусствоведческого 
анализа этого обширного пласта художественной 
культуры только начинают закладываться. Среди 
исследователей, обративших внимание на исто-
рико-художественное значение этого культурного 
феномена, Е. Трубецкой, В. Н. Лосский, Л. А. Успен-
ский, М. М. Красилин, а также финский автор Хар-
ри Вилламо, опубликовавший книгу, посвященную 
народным иконам. Искусствовед Н. Г. Велижанина 
рассматривает народную икону Новосибирской 
области (Велижанина 1987), а Т.  В.  Прохорова и 
В.  В. Борисов обобщают материалы по сузунской 
иконе (Прохорова, Борисов 2023). Сотрудник Госу-
дарственного художественного музея Алтайского 
края Л.  Г.  Красноцветова посвятила исследования 
творчеству народного иконописца Викулы Федоро-
вича Былыкина (Красноцветова 1992). О важности 
обращения к народной иконописи пишет Прохоро-
ва Татьяна Викторовна, которая в 2012 г. защитила 
диссертацию по теме «Сибирская икона XVI–XIX 
вв.: становление и развитие иконографической тра-
диции» (Прохорова 2012).

Музеев, посвященных этому малоизвестному 
культурному феномену, немного. Коллекция народ-
ных икон хранится в Музее иконописи и реставра-
ции Киржача (Владимирская обл.). В ХIХ в., когда 
иконопись становится промыслом, на Владимир-
ской земле образуется несколько артелей: Мстера, 
Палех, Холуй. Жители этих сел писали иконы в 
«суздальской» манере, которая характеризовалась 

Сузунские иконы. Конец ХIХ – начало ХХ в. Источник: Чернов 2011 



51О. Н. Агамирова. ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ» КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

мягкостью и плавностью линий, тяготением к про-
стой и симметрически уравновешенной компози-
ции, а также яркой цветовой гаммой, что прибли-
жало технику к народному лубку. 

Существует Музей сибирской народной ико-
ны в поселке Сузун, одном из старейших населен-
ных пунктов Новосибирской обл. (Музей 2024). В 
экспозиции музея представлено более двухсот эк-
земпляров домашней народной иконы. Сузунский 
иконописный промысел снабжал иконами весь 
сибирский край. Важной особенностью сузунских 
икон по сравнению с другими местными центра-
ми является их каноничность, стро-
гое следование традициям древней 
живописи (Чернов 2011). Яркие и 
самобытные образы Богородицы, 
Спасителя, Николая Чудотворца, 
Архангела Михаила и других святых 
очаровывают своей трогательной 
простотой. Они лаконичны и лише-
ны обилия мелких деталей. Крупные 
светлые пятна, выделяющие лики, 
словно приближают их к зрителю, 
контрастируя с темным фоном.

Также памятники народной ико-
нописи, различные по своим художе-
ственно-стилистическим особенно-
стям, хранятся в экспозиции Ново-
сибирского художественного музея, 
в собраниях государственных музе-
ев Барнаула, Бийска, Новокузнецка, 
Томска и других городов.

С точки зрения стилистики 
«простые иконы» характеризуют-
ся упрощенностью техники, использованием не-
дорогих материалов, контрастностью цветового 
решения, ограниченным количеством красок, 
отсутствием сложных, переходящих друг в друга 
оттенков, упрощенными иконографическими из-
водами. Безымянные мастера стремились к обоб-
щению и лаконизму художественных средств, от-
бирая только те, что обеспечивали выразитель-
ность – в этом проявляется неразрывная их связь 
с  традицией древнерусских икон, в которых нет 
вычурности и декоративности, которые написаны 
скромными, минималистичными техническими 
приемами. Стилистика и художественные особен-
ности таких произведений были близки, доступ-
ны и понятны народу.

Стилистический консерватизм, являющийся 
одним из главных качеств простых икон, послу-
жил сохранению в них традиционной структуры. 
Этот пласт искусства оказался практически не за-
тронут стилистическими нововведениями, охва-
тившими произведения, которые создавались в 

профессиональной среде для более взыскательной 
и состоятельной публики. При этом образный мир 
простой иконы предельно искренний и  откры-
тый, напрямую обращен к  сердцу человека. Такие 
иконы берегли, спасали, защищали, передавали из 
поколения в поколение. Именно они зачастую со-
ставляют убранства мест, ставших пристанищами 
живой православной веры. Примером является ке-
лья проповедника Иоанна Крестьянкина, одного из 
наиболее почитаемых старцев Русской Православ-
ной Церкви рубежа XX–XXI вв. Находящиеся здесь 
иконы просты, лишены дорогих окладов.

Знаменитый художник и верующий человек 
Виктор Васнецов, показывая однажды гостям свои 
религиозные работы, затем перешел к старинным 
иконам, находившимся в его собрании. Одна гостья 
выразила Васнецову свое недоумение: как может он 
после того, что написал сам, интересоваться каки-
ми-то потемневшими иконами. «А вы читаете газе-
ты? – спросил ее Васнецов. – Так вот, знайте, – пока-
зал он на старинные иконы, – это передовая статья, 
а мои – только фельетон. Перед этими иконами я 
свечку поставлю, а перед своими – еще подумаю» 
(Сергий Мечев 2024). В ремесленных иконах, выпол-
ненных самыми простыми способами, но сохранив-
шими связь с традицией, может содержаться этот 
сакральный смысл, указание на царство Божие, 
изображение реалий иного мира.

Итак, у живописца и иконописца разные цели, 
задачи и технические приемы, поэтому и оценка 
иконописных произведений с сугубо искусство-
ведческой позиции является неверной: «В самом 
основном взгляде на церковное искусство нередко 

 Келья архимандрита Иоанна (Крестьянкина). 
Фото с сайта Свято-Успенского Псково-Печерского монастыря: 

https://ppmon.ru/palomnikam/ekskursii/kelya-starca-ioanna/ 



52 ИССЛЕДОВАНИЯ

приходится в настоящее время встречать крупное 
недоразумение. В этом взгляде не проводится над-
лежащей границы, между искусством церковным и 
светским; то и другое трактуются с одной и той же 
точки зрения. И если в искусстве светском наклон-
ность к реализму, натуральности движения, к пор-
третности признается делом обыкновенным, то те 
же самые черты, нередко сполна, переносятся и на 
искусство церковное…» (Покровский 1899: 6).

Искусствовед может констатировать наличие 
или отсутствие в иконописном произведении тех 
или иных живописных приемов, но на основании 
этого анализа он не может сказать, «плоха» эта 
икона или «хороша». Изобразительная сила иконы 

не зависит от того, какими средствами она была 
написана. Элитарная живопись не всегда духов-
на, а простое письмо не умаляет духовной силы 
образа. За пластом искусства, которое можно на-
звать «простыми иконами», стоит целая эпоха, 
они сыграли важную роль в отечественной исто-
рии и культуре, став ее неотъемлемой частью. Тем 
не менее до сих пор нет ни одного обобщающего 
труда, посвященного этой теме. И хотя далеко не 
все «простые» иконы являются шедеврами, необ-
ходимо начать работу по выявлению среди этого 
потока ценных произведений, созданных по тра-
дициям православной иконописи и несущих ее 
вневременное содержание.

Источники и материалы
Басов 2013  – Басов Д. «Я всегда был болельщиком церкви». Беседа с ученым Б.  В.  Раушенбахом  // Сайт 
«Русская народная линия. Информационно-аналитическая служба». 08.06.2024.  https://ruskline.ru/
analitika/2013/06/08/ya_vsegda_byl_bolelwikom_cerkvi/  
Деяния 1996 – Деяния Вселенских Соборов. Т. 4. СПб., 1996. С. 590–591.
Колосов  1890  – Колосов  Н. О характере и задачах православного русского иконописания  // Саратовские 
епархиальные ведомости. Вып. 23. Саратов, 1890. С. 1009–1032.
Музей 2024 – Музей сибирской народной иконы. Официальный сайт.  https://trip2sib.ru/putevoditel/muzey-
sibirskoy-narodnoy-ikoni/  (дата обращения: 04. 12. 2024)
Раушенбах 2024 – Раушенбах Б. В. Путь созерцания // Сайт «Несусвет». https://nesusvet.narod.ru/ico/books/
raushen/put.htm  (дата обращения: 04. 12. 2024)
Сергий Мечев 2024 – Сергий Мечев, священномученик. Об иконах // Сайт храма Святителя Николая Чудо-
творца в Кленниках. http://www.klenniki.ru/serg-mech-propov/32-st20  (дата обращения 20.11.2024)

Научная литература
Велижанина Н. Г. К истории иконописания в Западной Сибири // Традиционные обряды и искусство русского 
и коренных народов Сибири / отв. ред. Л. М. Русакова, Н. А. Миненко. Новосибирск: Наука, 1987. С. 125–141.
Вилламо X. Народные иконы // Русская поздняя икона от XVII до начала XX столетия: Сборник статей / 
ред.-сост. М. М. Красилин. М.: ГосНИИР, 2001. С. 271–280.
Западалова П. В. Размышления о живоподобном личном письме // Вестник РГГУ. Серия: Литературоведе-
ние. Языкознание. Культурология. 2019. № 1–2. С. 189–204.
Красилин М. М. Иконопись и декоративно-прикладное искусство // Духовная среда России. Певческие кни-
ги и иконы XVII – начала XX в. М., 1996. С. 83–169.
Красилин М. М. Народная икона: феномен национальной культуры // Антиквариат, предметы искусства и 
коллекционирования. 2011. № 89. С. 22–39.
Красноцветова Л. Г. Алтайский иконописец В. Ф. Балыкин // Древнерусская традиция в культуре Урала: 
материалы науч.-практ. конф. (г. Челябинск, 28–30 апреля 1992 г.) / сост. Г. И. Пантелеева. Челябинск: [б. и.], 
1992. С. 96–102.
Лосский В. Н., Успенский Л. А. Смысл икон. М.: Эксмо: Православный Свято-Тихоновский гуманитарный 
ун-т, 2014  // Православный портал «Азбука веры». Раздел «Православная библиотека». https://azbyka.ru/
otechnik/Vladimir_Losskij/smysl-ikon/1  (дата обращения 20. 11. 2024)
Покровский Н. В. Лицевой иконописный подлинник и его значение для современного церковного искусства 
/ сообщ. Н. В. Покровского. СПб.: ОЛДП, 1899.
Прохорова Т. В. Сибирская икона XVI–XIX вв.: становление и развитие иконографической традиции: авто-
реф. дис. … канд. искусствоведения. Новосибирск, Алтайский государственный университет, 2012.
Прохорова Т. В., Борисов В. В. Сузунская икона: история изучения и новые материалы // Иконопись и народные 
промыслы: их связь и взаимное влияние / отв. ред. Я. Е. Смирнов. М.: Северный паломник, 2023. С. 219–238.
Трубецкой Е. Умозрение в красках. Вопрос о смысле жизни в древнерусской религиозной живописи. М., 1916. 
Чернов М. Сузунская народная икона //Антиквариат, предметы искусства и коллекционирования. 2011. № 90. 
https://antiqueland.ru/articles/292/  (дата обращения: 04.12.2024).



53О. Н. Агамирова. ИССЛЕДОВАНИЕ ФЕНОМЕНА «ПРОСТОЙ ИКОНЫ» КАК ЭЛЕМЕНТА НАЦИОНАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

References
Velizhanina, N. G. 1987. K istorii ikonopisaniya v Zapadnoi Sibiri [On the history of icon painting in Western 
Siberia]. In Traditsionnye obryady i iskusstvo russkogo i korennykh narodov Sibiri [Traditional rites and art of Russian 
and indigenous peoples of Siberia], edited by L. M. Rusakova, N. A. Minenko, 125–141. Novosibirsk: Nauka.
Villamo, X. 2001. Narodnye ikony [Folk icons]. In Russkaya pozdnyaya ikona ot XVII do nachala XX stoletiya: 
Sbornik statei [Russian late icon from the 17th to the beginning of the 20th century: Collection of articles], edited by 
M. M. Krasilin, 271–280. Moskva: GosNIIR.
Zapadalova, P. V. 2019. Razmyshleniya o zhivopodobnom lichnom pis’me [Reflections on life-like personal writing]. 
Vestnik RGGU. Seriya: Literaturovedenie. Yazykoznanie. Kul’turologiya 1–2: 189–204.
Krasilin, M. M. 1996. Ikonopis’ i dekorativno-prikladnoe iskusstvo [Icon painting and decorative applied art]. In 
Dukhovnaya sreda Rossii. Pevcheskie knigi i ikony XVII – nachala XX v. [Spiritual environment of Russia. Song books 
and icons of the 17th – beginning of the 20th century], 83–169. Moscow.
Krasilin, M. M. 2011. Narodnaya ikona: fenomen natsional’noi kul’tury [Folk icon: a phenomenon of national 
culture]. Antikvariat, predmety iskusstva i kollektsionirovaniya 89: 22–39.
Krasnotsvetova, L. G. 1992. Altaiskii ikonopisets V. F. Balykin [Altai icon painter V. F. Balykin]. In Drevnerusskaya 
traditsiya v kul’ture Urala: materialy nauchno-prakticheskoi konferentsii (Chelyabinsk, 28–30 aprelya 1992 g.) [Old 
Russian tradition in the culture of the Urals: materials of the scientific and practical conference (Chelyabinsk, April 
28–30, 1992)], edited by G. I. Panteleeva, 96–102. Chelyabinsk.
Losskii V. N., and L. A. Uspenskii. Smysl ikon [The meaning of icons]. Moscow, 2014 // Pravoslavnyi portal «Azbuka 
very». Razdel «Pravoslavnaya biblioteka» [Orthodox portal «Azbuka Vera». Section «Orthodox Library»]. https://
azbyka.ru/otechnik/Vladimir_Losskij/smysl-ikon/1 
Pokrovskii, N. V. 1899. Litsevoi ikonopisnyi podlinnik i ego znachenie dlya sovremennogo tserkovnogo iskusstva [The 
Illustrated Icon Original and Its Importance for Contemporary Church Art]. Saint Petersburg: OLDP.
Prokhorova, T. V. 2012. Sibirskaya ikona XVI–XIX vv.: stanovlenie i razvitie ikonograficheskoi traditsii [Siberian 
Icon of the 16th−19th Centuries: Formation and Development of the Iconographic Tradition]. PhD diss. Abstract. 
Novosibirsk, Altai State University.
Prokhorova, T. V., and V. V. Borisov. 2023. Suzunskaya ikona: istoriya izucheniya i novye materialy [Suzun Icon: 
History of Study and New Materials]. In Ikonopis’ i narodnye promysly: ikh svyaz’ i vzaimnoe vliyanie [Icon Painting 
and Folk Crafts: Their Connection and Mutual Influence], edited by Ya. E. Smirnov, 219–238. Moscow: Severnyi 
palomnik.
Trubetskoi, E. 1916. Umozrenie v kraskakh. Vopros o smysle zhizni v drevnerusskoi religioznoi zhivopisi [Speculation 
in Colors. The Question of the Meaning of Life in Old Russian Religious Painting]. Moscow.
Chernov, M. 2011. Suzunskaya narodnaya ikona [Suzun Folk Icon]. Antikvariat, predmety iskusstva i 
kollektsionirovaniya 90. https://antiqueland.ru/articles/292/  

STUDY OF THE PHENOMENON OF THE «SIMPLE ICON» AS AN ELEMENT OF NATIONAL CULTURE

Abstract. Since the 17th century, separate trends have developed in Russian icon painting, corresponding to the social 
status of customers. Wealthy, educated townspeople preferred professionally painted images that corresponded to pictorial 
canons and had practically lost touch with the traditional Old Russian icon. Peasants, whose way of life and consciousness 
were least affected by the changes, and whose material condition did not allow them to acquire expensive works, still 
valued traditional icons in a simple execution. Simple icons, oriented primarily towards the people, were made by masters 
who did not receive a special academic education, using inexpensive materials. The artistic form and professionalism of 
execution are not always correlated with the strength of religious content. Being a part of the national history and culture, 
many of such iconographic images have spiritual value and deserve the attention of art historians.

Keywords: icon, iconographic canon, church painting, Orthodox culture, traditions, continuity.

Authors Info: Agamirova, Olga N.  – Researcher of the department of «Artistic glass», Stroganov Russian State 
University of Design and Applied Arts (Moscow, Russian Federation), E-mail: olga_teplova@inbox.ru 

For citation: Agamirova, O. N. 2024. Study of the phenomenon of the «simple icon» as an element of national 
culture. Тradition and modernity (Traditsii i sovremennost) 39: 43−53


