
66 ИССЛЕДОВАНИЯ

Аннотация. В статье раскрываются и анализируются современные процессы модернистских преобразо‑
ваний в православной церковной среде. Затронуты проблемы антиканоничных подходов к традиционной 
молитвенной практике. Особое внимание уделено реформистским трактовкам таинств исповеди и прича‑
стия, а также неуставным, а потому сомнительным нововведениям в канонически‑догматические тексты 
Типикона. В работе вскрыты и актуализированы основные векторы обновленческого движения внутри 
Русской Православной Церкви.

Ключевые слова: традиционные ценности веры, сверхчастое причащение, святость, молитвенное делание, 
либерализация веры, антропология подвижничества.

Ссылка при цитировании: Цеханская К. В. Ценности православия в контексте модернизационных процес‑
сов современности // Традиции и современность. 2023. № 32. С. 66–76

Публикуется в соответствии с планом научно-исследовательских работ Института этнологии и антро-
пологии РАН

Цеханская Кира Владимировна (Tsekhanskaya Kira Vladimirovna) – доктор исторических наук, ведущий 
научный сотрудник Института этнологии и антропологии РАН, эл. почта kirilla2011@gmail.com 
ORCID https://orcid.org/0000-0001-9719-4304
 
Научный православный журнал «Традиции и современность». 2023. № 32. С. 66–76

ISSN 2687-1122; ISSN 2687-119X || http://naukapravoslavie.ru
УДК – 253; 82–96; 930.22; ББК – 86.372-4; https://doi.org/10.33876/2687-119X/2023-32/66-76

ЦЕННОСТИ ПРАВОСЛАВИЯ В КОНТЕКСТЕ 
МОДЕРНИЗАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ СОВРЕМЕННОСТИ*

© 2023 К. В. Цеханская
 Москва, Россия

* Статья печатается в авторской редакции, мнение редакции частично совпадает с позицией автора; темы, поднятые 
автором, требуют широкого научного обсуждения. 



67К. В. Цеханская. ЦЕННОСТИ ПРАВОСЛАВИЯ В КОНТЕКСТЕ МОДЕРНИЗАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ СОВРЕМЕННОСТИ

Святитель Иоанн (Максимович, ум. 1966 г.) 
утверждал, что только к одной русской земле 

приложено название святая земля, по уподоблению 
тому месту, где просиял Господь наш. Почему? По‑
тому что самое важное для нас, самое драгоценное, 
самое великое – это святость. Это идеал и предел 
стремления русского человека (Иоанн (Максимо-
вич) 2011: 191). Действительно, русские всегда вос‑
принимали и воспринимают святость как един‑
ственно-ценностное целеполагание человеческого 
бытия. Как единственное условие никогда не завер‑
шаемого Богообщения, которое начинается на зем‑
ле и продолжается в вечности.

По словам Максима Исповедника (ум. 669 г.), 
душа, стремящаяся к обожению, к святости, и при 
жизни, и особенно после смерти тела находится в 
состоянии беспрерывного, все возрастающего при-
сновращения вокруг не имеющего пределов Бога. 
Именно к этому ненасыщаемому приснодвижению 
вокруг Творца, по словам святого, и влекутся чело‑
веческий ум, сознание, дух (Творения преподобно‑
го Максима Исповедника 1993: 161, 173).

Для православных очевидно, что вся эта, ска‑
жем так, – программа Богообщения берет свое 
фундаментальное начало не только в личной, авто‑
номной воле человека, но прежде всего – в четких, 
строгих, незыблемых и одновременно духовно все‑
объемлющих границах православной церковности. 
То есть наипервейшей ценностью Православия яв‑
ляется сама Церковь. Поэтому категории святости, 
обожения не мыслились русскими иначе, как плоды 
церковной жизни, литургического единения с Бо‑
гом. Русская Церковь с ее богослужебным кругом, 
таинствами, канонами, догматами, традициями 
благочестия, святоотеческим наследием, этикой и 
эстетикой всегда являлась центром, из которого 
православные только могли начинать свое восхож‑
дение на ничем не ограниченные формы Богообще‑
ния. Православная Церковь создала самобытный 
сотериологический архетип русских, признающих 
истинность и спасительность одного лишь Право‑
славия, отвергающих любые попытки модерниза‑
ции догматической и канонической сторон веры.

Церковь соединяет в себе и вневременной, над‑
мирный характер, и земные, исторические формы. 
Как Богоустановленный институт, столп и утверж‑
дение Истины, Православная Церковь в России 
всегда оставалась и остается неизменным источ‑
ником Истины, хранительницей апостольского 
благословения. Как человекотворческий организм, 
Русская Церковь часто подвергалась нестроени‑
ям, расколам, ересям, духовным «шатаниям». Но 
все эти заметы на пути спасения преодолевались 
соборной душой народа, жертвенно-подвижниче‑
ской антропологией русских с их особенной вос‑

приимчивостью к истинам христианства. Об этой 
способности, национальной предрасположенности 
вместить и выразить полноту меры восприятия Ис‑
тины очень метко сказал Н. Лисовой: «…подлинная 
церковность русских определяется национальной 
способностью “вместить”… почему в истории пра‑
вославного мира Бог оказался в конечном счете за 
Русь, а не за греков? Да в первую очередь… потому, 
что вместить и выразить могли и можем больше» 
(Лисовой 2007: 11, 14).

Что же сегодня происходит в духовном про‑
странстве русской православной церковности? Ка‑
кие испытания претерпевает церковный социум, 
обладающий во всей полноте и доступной мере все‑
ми сокровищами Православия?

С конца ХХ в. и вплоть до настоящего времени 
Русская Церковь, а вместе с ней и вся паства испы‑
тывают, можно сказать, «искушение» постмодер‑
ном. Церковный модернизм, обновленчество, либе‑
рализация строя богослужений в духе протестант‑
ской системы – все это не преувеличение, не пустые 
слова строгих консерваторов. Это новая реальность 
жизни.

Модернистской корректировке и просто иска‑
жениям смыслов подвергается все то, что мы назы‑
ваем ценностями православия. Это ценности мо-
литвы, таинств исповеди и причастия, литургии 
и богослужебного круга. Вместе с этим идет нивели‑
ровка целостности и совершенной законченности 
православных канонов и догматов. Формирует‑
ся мятежный, а зачастую просто кощунственный 
взгляд на традиционную, выстраданную в истори‑
ческие лихолетья, церковность православных наро‑
дов России. Приведем конкретные примеры.

Итак, первое: молитвенное правило. К пере‑
смотру, ревизии молитвенного делания призывает 
авторитетная часть столичного священства. Во гла‑
ве этого революционного движения стоит извест‑
ный священник Алексий Уминский, призывающий 
не просто сократить обязательные молитвы суточ‑
ного круга, читаемые верующими келейно, дома. Он 
открыто призывает упразднить их в своей молит‑
венной домашней практике. При этом о. Алексий 
принижает содержательную сторону молитв, как 
вечерних, утренних, так и причастных. Молитв, 
авторами которых были такие святые отцы Вселен‑
ского Православия, как Макарий Великий, Василий 
Великий, Симеон Новый Богослов, Иоанн Златоуст, 
Петр Студийский, Иоанн Дамаскин, Симеон Ме‑
тафраст и, конечно, псалмопевец царь Давид.

Но дадим слово самому священнику. Вот ци‑
таты из его контрмолитвенного манифеста: «…мо‑
литвенное правило – утренние, вечерние молитвы 
и молитвы ко причастию – ровно ничего не дают, 
пока не начинаешь с Богом говорить от себя. С это‑



68 ИССЛЕДОВАНИЯ

го начинается вера… Когда человек начинает по‑на‑
стоящему с Богом разговаривать, он начинает Бога 
понимать, принимать, чувствовать. Чувства у нас 
под подозрением находятся, мы боимся прелести, 
хотя никто не объяснил, что это такое».

Следующий в кавычках богословский перл 
о. Алексия Уминского касается причастных молитв. 
Вновь вслушаемся в дерзкие, а по сути, кощун‑
ственные слова священника: «…эти одиннадцать 
длинных-предлинных и не очень длинных молитв, 
они все об одном и том же… там даже разницы нет 
никакой. По сути одно: ослаби, остави, прости, не‑
достоин, чтобы причащаться, – и, в общем, все… 
Две-три темы из раза в раз повторяем. Зачем? А! Вот 
еще третья тема – не в суд или осуждение. Все, боль‑
ше ничего» (Протоиерей Алексий Уминский 2021).

Призыв к ослаблению молитвенного делания 
мирян сочетается с принижением таинства испове‑
ди и стремлением сделать его необязательным для 
причащающихся. И это модернистское движение 
исходит не только от о. Алексия Уминского, кото‑
рый позволяет постоянным прихожанам прича‑
щаться без исповеди, заодно разрешая накануне 
воскресного Богослужения, в субботу, употреблять 
мясо. Движение против исповеди, которая мешает 
сверхчастому причащению паствы, возглавляют из‑
вестные московские священники.

Об этом открыто, подробно говорилось 16 де‑
кабря 2014 г. на Круглом столе «Подготовка ко свя‑
тому Причащению: историческая практика и со‑
временные подходы к решению вопроса». Что же 
конкретно вызывает смущение, а порой настоящее 
изумление в реформаторских рассуждениях авто‑
ритетнейших столичных клириков? Так, о. Петр 
(Мещеринов), игумен, катехизатор, миссионер, пу‑
блицист, переводчик проповедует «новый», а по 
сути, кощунственный взгляд на сакраментальную 
природу таинств исповеди и причастия. Основная 
установка отца игумена – частая исповедь, равно 
как обязательное исполнение молитвенного пред‑
причастного правила, препятствует частому прича‑
щению, становясь причиной теплохладности веру‑
ющих. По мнению о. Петра, в постсоветское время в 
России сформировалось поколение верующих при‑
хожан, постоянно участвующих в таинствах. Одна‑
ко установившиеся в Русской Православной Церкви 
«общие нормы» подготовки к причастию, такие как 
трехдневный пост, большое молитвенное правило и 
обязательная частная исповедь, по мнению отца 
игумена, препятствуют частому причащению…

Отец Петр Мещеринов полагает, что после 
10‑15 лет частой предпричастной подготовки веру‑
ющие устают от правил и от Евхаристии, отноше‑
ние к которой передается от утомления правилами. 
Клирик делится своими выводами – после 10 лет 

пребывания в Церкви он понял, что усталость, ра‑
зочарование, уход из Церкви происходят от того, 
что человека приучили более важным считать со-
блюдение правил, долженствований и запретов, 
нежели нравственную евангельскую жизнь. Иными 
словами, священник уверяет, что правила церков‑
ной жизни, то есть каноны, являются лишним, ино‑
родным явлением церковной жизни и современное 
пастырство страдает от клерикализма, который 
вместе с превалированием внешней дисциплины 
приводит к неверному восприятию Евхаристии и 
всей церковной жизни…

И здесь необходимо особо пристально рас‑
смотреть весьма «своеобразное» представление о. 
Петра о Божественной Евхаристии. Совершенно 
справедливо называя Евхаристию величайшим 
даром, отец игумен декларирует отнюдь не Боже‑
ственные, а естественно-бытовые условия воспри‑
ятия Святых Тайн. И главным препятствием к этой 
«естественной» простоте таинства, конечно же, 
является обязательная частная исповедь. О. Петр 
твердо и почти дословно опирается на мнение 
протоиерея А.  Шмемана, клирика Американской 
Православной Церкви, устало отмечавшего в сво‑
их дневниках: «…причащаться надо чаще, но гото‑
виться к причастию не надо. Исповедь – билетик на 
причастие… лично я бы вообще отменил частную 
исповедь» (Протопресвитер А. Шмеман 2005: 35). 
Вслед за о. Александром Шмеманом священник 
предостерегает – нельзя, чтобы подготовка к прича‑
стию походила на покупку билетика, который надо 
заслужить, заработать подвигом.

О. Петр полагает, что Господь говорил о прича‑
щении Своего Тела и Крови, как о вкушении и пи‑
тии, то есть как о вещах предельно естественных. 
Еда и питие человеку никогда не надоедают, – учит 
батюшка, – они абсолютно естественны для челове‑
ка и по природе необходимы ему, в этот же ряд Тво‑
рец поставил и Евхаристию. Безусловно, подобное 
толкование Святых Даров, а также таинства прича‑
щения резко противоречит учению святых отцов 
Вселенского Православия. Так, Симеон Новый Бо‑
гослов прямо называл Божественное причащение 
пречистым, бессмертным, животворящим и даже 
страшным таинством. И это всегда было и есть еди‑
ное богословское мнение Церкви, это есть согласие 
отцов. То есть вкушение Святых Даров, соедине‑
ние со Христом в Евхаристии – очевидное сверхъ-
естественное действо, выходящее за границы есте‑
ственного человеческого умопостижения. В шестой 
молитве из последования ко святому причащению 
святой Симеон от лица причастника восклицает: 
«…радуясь вкупе и трепеща, огневи причащаю‑
ся трава сый, и странно чудо, орошает неопально, 
якоже убо купина древле неопально горяще» (Пра‑



69К. В. Цеханская. ЦЕННОСТИ ПРАВОСЛАВИЯ В КОНТЕКСТЕ МОДЕРНИЗАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ СОВРЕМЕННОСТИ

вославный молитвослов 2000: 163). И где же здесь 
признаки естественно-бытового хода Божественно‑
го насыщения?

Исходя из употребления причастия как есте‑
ственного для человека поедания пищи, о. Петр 
учит – для того, чтобы быть готовым к обеду, нуж‑
но, прежде всего, проголодаться, ну и соблюсти 
какой-то совершенно естественный ряд простых 
действий: помыть руки, надеть рубашку, вести себя 
за столом согласно этикету; трудно себе предста‑
вить, чтобы родные покупали у главы семьи билет 
на обед… Согласимся с о. Петром – подобное, дей‑
ствительно, невозможно представить, потому что 
это несуразная и грубая аллюзия к церковным та‑
инствам. Кстати, глава семьи, помимо чистых рук, 
шеи и ушей, призывает прочесть перед обедом или 
ужином полагающиеся на этот случай молитвы.

Можно было бы понять и принять озабочен‑
ность отца игумена в отношении опасности форма‑
лизации исповедной практики в Русской Церкви. 
Но рассуждая о неких негативных признаках част‑
ной исповеди, о. Петр не говорит, что миряне могут 
относиться к покаянию как к билетику на прича‑
стие, он не предупреждает, что существует реальная 
опасность схематизации исповеди, превращения ее 
в досадную «обязаловку». Нет, о. Петр не преду‑
преждает об этом, не опасается, не тревожится за 
возможную трансформацию таинства в нечто лиш‑
нее, неудобное. Он утверждает, что это уже суще‑
ствует в Церкви как объективная данность, и твер‑
до констатирует – в результате нашей подготовки 
ко причастию, которая, по сути, именно покупка 
билета, складывается не евангельское представле‑
ние об Евхаристии. Причастие Христу, – утвержда‑
ет батюшка, – становится тем, что нужно «заслу‑
жить» внешними подвигами, особой подготовкой, 
поэтому и воспринимается оно, то есть причастие, 
как выходящая из ряда повседневного существова-
ния некая награда, поощрение, результат каких-то 
наших «спортивных» достижений, как нечто в ряду 
аскетического и дисциплинарного – но не как сама 
жизнь, к которой мы призваны. По логике о. Петра, 
от этого, то есть от предпричастной подготовки, мо‑
литвенного правила и частной исповеди, искажает‑
ся взгляд на Церковь.

Завершая анализ выступления о. Петра (Меще‑
ринова) на данном пастырском семинаре, приведем 
его итоговые слова – решать проблемы катехиза‑
ции, миссии и взаимодействия Церкви с «внешни‑
ми» можно успешно лишь тогда, когда у нас в Церк‑
ви «все в порядке», когда церковная жизнь соот‑
ветствует тому, чем она должна быть; к сожалению, 
этого нет (Круглый стол 2014). Представляется, 
этого нет лишь для одного отца игумена, так горь‑
ко сетующего на то, что, по его словам, исповедь 

сейчас срослась с благословением на причастие… 
Так и хочется воскликнуть – а как же иначе-то?

Новый этап профанации церковной жизни в 
виде ослабления предпричастной подготовки, не‑
обязательности исповеди перед причастием про‑
скальзывает и в рассуждениях других участников 
семинара,  чьи постоянные прихожане причащают‑
ся без исповеди и без поста. Безусловно, воцерков‑
ленному человеку естественно часто причащаться. 
Но разве молитва и покаянная практика верующих 
не являются такой же органичной и полноправной 
частью евхаристической жизни? Получается, что 
в стремлении к сверхчастому причащению молит‑
ва и исповедь растворяются на некой периферии 
церковной жизни. Неужели невозможно усилить 
евхаристическую жизнь прихожан молитвой и по‑
каянием? Возможно, для многих часто причащаю‑
щихся это тяжело. Но ведь Царство Божие, как из‑
вестно, нудится.

Несомненно, опытный духовник имеет право 
своей волей допускать к причастию прихожан, не 
подготовившихся исповедью к причастию, из числа 
тех, чье духовное состояние более-менее известно 
пастырю. Известный московский священник, на‑
пример, убежден – требование выполнения всех 
правил от многодетных матерей, которые тащат 
на себе всех детей, – зверство. Понятно, что он упо‑
требил подобное слово как бы для метафорическо‑
го усиления невозможности «мамочек» молиться 
и каяться. И для таких тружениц священник готов 
открыть путь к причастию вообще без всяких пра-
вил (Круглый стол 2014). Более того, протоиерей 
утверждает, что если заставлять каждую неделю 
проходить таинство покаяния… то это вызыва-
ет духовные извращения… Вероятно, еженедельное 
причастие без исповеди, без молитвословий таких 
извращений не вызывает?

Весьма информативным и полезным было вы‑
ступление на данном семинаре протоиерея Нико‑
лая Балашова, доктора богословия, советника Свя‑
тейшего Патриарха. Отец Николай в своем докладе 
сделал акцент на характере прохождения таинства 
исповеди в Православных поместных Церквях: в 
Греции, Сербии, Болгарии, Америке, где исповедь 
в той или иной форме отдалена от причастия и не 
является обязательной для верующих. Вероятно, 
такой же вариант церковности может ожидать и 
Русскую Православную Церковь, если в ней будет 
превалировать либерально-обновленческое крыло 
русского священства.

Теоретически подытоживая выступления и 
дискуссии священников на данном Пастырском 
семинаре, краткую историческую справку о прак‑
тике нераздельного последования таинств испо‑
веди и причастия в Русской церкви, обнуляющую 



70 ИССЛЕДОВАНИЯ

реформаторские суждения о. Петра (Мещеринова), 
о. Алексия Уминского и др., представил сотрудник 
Центра духовного развития молодежи при Москов‑
ской Патриархии А. Боженов. Отметим основные 
положения его доклада. Итак, первоисточник испо‑
веди – монастырский уклад, практика исповедания 
помыслов духовному отцу. В монастырях форми‑
руется прочная традиция тесной связи исповеди и 
причастия, и эта система последования церковных 
таинств из монастырей перешла в мир, в народ.

Тайная исповедь, соединенная с покаянием, 
сложилась в эпоху Вселенских Соборов на христи‑
анском Востоке. Отсюда идут истоки монастырско‑
го старчества и духовничества. В течение X–XII вв. 
тайная, частная исповедь завоевывает господству‑
ющее положение в Восточной Европе, вытеснив 
публичную. Греческое и болгарское духовенство 
принесло эти сложившиеся формы – исповедь плюс 
причастие  – на Русь. Как отмечает А. Боженов, к 
XII в. на Руси сложилась практика обязательной 
исповеди перед причастием. Обыкновенно испо‑
ведь проходила постом. К XVI в. на Руси появляет‑
ся более мягкое говение, в течение одной седмицы, 
тогда же сформировалось молитвенное правило 
перед причащением – большое, похожее на совре‑
менный вариант. В Синодальный период практика 
подготовки к причастию оставалась почти без из‑
менений. Святой Феофан Затворник, святой Тихон 
Задонский, а позднее святой Иоанн Кронштадт‑
ский стали призывать к более частому причащению 
(Круглый стол 2014).

Завершением Круглого стола, его итоговым за‑
ключением стало выступление епископа Егорьев‑
ского Марка, взвешенное и, можно сказать, мудрое. 
Так, размышляя о некоторых частных настроениях 
в Церкви, владыка предупреждает о крайней необ-
ходимости и важности исповеди, ставя в пример 
Католическую Церковь, где почти не осталось по‑
стов и где люди очень редко приходят на исповедь. 
Этот пример, по словам владыки, должен призы‑
вать нас к осторожности.

На рассмотренном нами Пастырском семина‑
ре, по сути, впервые открыто и прямо обсуждался 
вопрос целесообразности соблюдения традицион‑
но-канонических устоев русской церковной жизни. 
И «билетики», и «призы», и «награды» здесь ни при 
чем. Это все из арсенала воздействия на неофитов. 
Вся проблема, так ярко высвеченная на семинаре, 
состоит, на наш взгляд, не в заботе об облегчении 
непосильных духовных подвигов мирян, как бы ус‑
тающих от длинных-предлинных молитв, от напря‑
женной усталости перед исповедью. Дело, полагаем, 
в самих клириках, а конкретнее – в их «выгорании», 
в нежелании без конца выслушивать на исповеди 
наши одни и те же грехи, самокопания и сомнения. 

И здесь обнаруживается необыкновенно крепкая 
связь с весьма почитаемым в неолиберальных цер‑
ковных кругах богословским наследием о. Алексан‑
дра Шмемана, с его пониманием исповеди, о чем 
будет еще раз сказано ниже.

Безусловно, вполне можно допустить, что у 
многих настоятелей есть неспокойная часть клира, 
которая воспринимает исповедь и предпричастное 
молитвенное правило, как некую досадную поме‑
ху для частого и сверхчастого причащения. Но по 
наблюдениям этнографов, изучающих особенности 
церковной жизни православных, в среде церков‑
ного социума – и воцерковленных, и только начи‑
нающих свой путь к вере, преобладает традици‑
онно-каноническое отношение к таинствам. И как 
правило, согласно опросам и личным многолетним 
наблюдениям, подавляющее число верующих от‑
носится к исповеди, как к самому ответственному, 
волнующему и жизненно необходимому событию, 
предваряющему таинство причастия.

И даже в наши дни, когда в русских церквях 
слышатся призывы причащаться без исповеди, в 
Светлую неделю или в Рождественские дни боль‑
шинство мирян предпочитает очистить совесть в 
исповеди, особенно после шумных, суетных и раз‑
горяченных праздничных застолий. 

Необходимо помнить о консерватизме нашей 
Церкви, о самобытной религиозной ментальности 
нашего народа, с его исключительно благоговей‑
ным отношением и к внешним формам Богослу‑
жения, и к обрядовости, и к традиции, и ко всему 
веками устоявшемуся строю церковной жизни с его 
твердым неприятием любых, даже слабых попыток 
внутрицерковной модернизации, «улучшения», ре‑
форматорства. «Все, что приняла Церковь,  – учил 
преподобный Серафим Саровский, – должно быть 
любезно сердцу христианина». Отсюда, из любви 
к духовному наследию Церкви, возникает сопро‑
тивление верующих любым попыткам «перекро‑
ить» каноническую, догматическую и обрядовую 
сторону Православия. Безусловно, большинству 
православных будут ближе и понятнее поучения 
Псково-Печерского старца Симеона (Желнина, 
1869–1960), призывающего людей к покаянию1 как 
единственному средству спасения, чем призывы 
модернистов низвести исповедь до частного, не 
всегда обязательного действа для причащающихся. 

Из-за органичного понимания православными 
сакральной правоты и обязательности канона, за‑
конов и порядка верующий воцерковленный народ 
никогда не откажется от исповеди перед тем, как по‑
дойти ко святой чаше. Большинство православных 
метафизически боится сверхчастого, через день или 
три дня, причащения, да еще и без покаяния, опа‑
саясь потерять благоговение, способность видеть 



71К. В. Цеханская. ЦЕННОСТИ ПРАВОСЛАВИЯ В КОНТЕКСТЕ МОДЕРНИЗАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ СОВРЕМЕННОСТИ

свой внутренний мир, свои искушения и страсти. 
Об этой опасности предупреждал Глинский старец, 
схиархимандрит Андроник (Лукаш, 1889–1974): 
«Те, кто причащаются каждый день, это люди в пре‑
лести. Это не нужно. Это от лукавого. Причащаться 
надо только один раз в месяц. Нужно приготовить‑
ся к причащению, отсекать своеволие, чтобы при‑
частие было во спасение, а не в осуждение. Каждый 
день причащаться может схимник, монах больной, 
седмичный священник» (Маслов 1994: 467).

Вне всякого сомнения – модернистская тен‑
денция призыва к частому и даже сверхчастому 
причащению противоречит традициям Русского 
Православия. Во всяком случае, она требует такой 
же подвижнической жизни, какой она была у свя‑
того праведного Ионна Кронштадтского, а иначе 
все будет оправдано одним только «дерзновением».  
При этом со всей очевидностью разрушается мер‑
ный, разумный, гармоничный, веками выверенный 
ритм церковной жизни. И самое непозволительное 
– молитвенная подготовка к исповеди и причастию 
низводится до необязательного элемента Богослу‑
жения, превращаясь в досадный балласт, тягостную 
нагрузку для священства.

Следует особо подчеркнуть – разрешение при‑
чащаться без исповеди в Светлую Седмицу тоже 
должно выполняться разумно, не для всех прихо‑
жан это полезно. Автор знает случай, произошед‑
ший на пасхальной седмице прошлого года, когда 
прихожанка одного из храмов Жуковского благочи‑
ния подошла по совету подруги к чаше без привыч‑
ного для нее таинства исповеди. После причащения 
женщина почувствовала тревогу и душевный дис‑
комфорт. И тем не менее, здесь же посоветовала 
просто зашедшим в храм матери с сыном подойти 
к чаше и причаститься, мотивировав свой поступок 
словами: «Сегодня всем можно».

Нет нужды вновь напоминать, что состояние 
молитвенного покаяния, свойственное всем пра‑
вославным и так ярко в опосредованной форме 
выраженное в русской культуре, – это основной 
нерв учения Вселенского и Русского Православия. 
Никакой свободный, вдохновенный полет лич‑
ных молитвословий никогда не заменит церков‑
ное правило. Без «путеводителя» в виде церковных 
молитвословий и последований отцов Церкви, в 
таком изобилии и полноте изложенных в наших 
молитвословах, «обыкновенному», рядовому цер‑
ковному человеку обойтись нельзя. Частое произ‑
ношение этих молитв при чтении утреннего и ве‑
чернего правила еще не означает, что они «обветша‑
ли» и требуют замены на что-то самостоятельное, 
сиюминутное. Литургический текст от ежедневного 
употребления не теряет своей цены, и молитва в 
«домашней Церкви» также должна быть церковно 

регламентирована.
Никогда русское религиозное самосознание 

не примет в качестве примера для подражания от‑
кровения о. Алексия Уминского, наподобие этого: 
«…да, большинство православных заставляет себя 
прочесть кроме последования к причастию 3 кано‑
на с акафистом. Я так делаю уже 30 лет. И больше 
смотреть на них не могу. Они ничего не прибавля‑
ют к моим отношениям с Богом… Я читаю пустой 
текст, не вызывающий во мне отклика – ради чего?» 
(Протоиерей Алексий Уминский 2021).

Совсем иначе свои отношения с Богом выстра‑
ивал, например, святой преподобный Амвросий 
Оптинский. Для него молитва была так же важна, 
как дыхание. Какое молитвенное правило неустан‑
но выполнял преподобный? Для слушания утренне‑
го правила поначалу старец вставал в четыре утра, 
звонил в звонок, на который являлись к нему келей‑
ники и прочитывали утренние молитвы, 12 избран‑
ных псалмов и 1-й час, после чего он один пребы‑
вал в умной молитве. Затем, после краткого отдыха, 
старец слушал часы: 3-й, 6-й с изобразительными 
и, смотря по дню, канон с акафистом Спасителю и 
Божией Матери, при этом старец слушал их стоя… 
После молитвы и легкого завтрака начинался тру‑
довой день с небольшим перерывом в обеденное 
время. Еда съедалась преподобным в количестве, 
которое дается трехлетнему ребенку. После неко‑
торого отдыха напряженный труд возобновлялся, 
шел прием посетителей. И так до глубокого вечера. 
Несмотря на крайнюю болезненность старца, его 
день всегда заканчивался вечерним молитвенным 
правилом, состоящим из малого повечерия, канона 
Ангелу-хранителю и вечерних молитв. От общения 
с большим числом посетителей о. Амвросий порой 
едва держался на ногах и даже временами лежал 
просто без чувств. После вечернего правила ста‑
рец испрашивал прощение, «елика согреших делом, 
словом и помышлением» (Житие преподобного 
Амвросия 2002: 226).

Какая непреодолимая онтологическая про‑
пасть лежит между учением святых отцов о мо‑
литве, их молитвенным подвигом и выше цити‑
рованными откровениями о. Алексия Уминского. 
Вот, например, преподобный Исаак Сирин стро‑
го предупреждал: «Всякая молитва, в которой не 
утруждалось тело и не скорбело сердце, вменяется 
за одно с недоношенным плодом чрева…» (У Пе‑
щер, Богом Зданных 2000: 241). С чем же можно 
сравнить молитвенную практику о. Алексия, авто‑
матически читающего пустой для него текст, не вы‑
зывающий никаких духовных откликов в сознании 
и сердце? Самое тревожное – это то, что о. Алексий 
Уминский пытается оградить от молитвенных тра‑
диций Православия людей, только что переступив‑



72 ИССЛЕДОВАНИЯ

ших порог храма. Он видит в этих неофитах неких 
зомбированных людей, пытающихся бездумно-ме‑
ханически перенять «устаревшую» молитвенно-ка‑
ноническую норму Церкви. О. Алексий так прямо 
и высказывается: «Неофитство – в том числе и в 
том, что делается упор на копирование всех прочих 
форм, на поиски Святой Руси, на репринтные изда‑
ния, на то, чтобы повторить, как это было раньше, 
или узнать, как это на Афоне бывает или у тех, кто 
эту традицию хранит» (Священник Алексий Умин-
ский 2021).

Так и хочется спросить умного, образованного 
батюшку – а как в таком случае он служит Боже‑
ственную литургию, или вечерню, или всенощное 
бдение, или читает часы? Ведь священные тексты 
церковных Богослужений весьма древни, весьма 
традиционны, а по сути и по словам почти те же 
самые, что в молитвословах, да и составлены теми 
же святыми авторами, в том числе и афонитами? 
И здесь мы видим очень почтительную «огляд‑
ку» наших модернистов на «творческое» наследие 
протопресвитера Александра Шмемана, одного 
из ярчайших проповедников облегченного, «ком‑
фортного Православия», мыслимого священни‑
ком в духе протестантской прагматичности и ду‑
ховно-интеллектуальной упрощенности. Так как 
же относился этот маститый иерей к Русскому, да 
и Вселенскому Православию? Какие богословские 
и просто личностные установки о. Александра так 
привлекали и привлекают до сих пор наших, рус‑
ских церковных модернистов? Налицо его сугубо 
критическое и даже уничижительное отношение к 
Русскому Православию и особенно к так называ‑
емой русской народной церковности, а проще го‑
воря, к православной русской церковности и тра‑
диции – русской церковной традиции, к которой 
как будто бы должен принадлежать и он сам. Но 
церковная интеллигенция и здесь хочет отделить 
себя от церковного народа.

Вчитаемся в текст «Дневников» о. Александра 
Шмемана:

«…Я не люблю, не могу любить Православную 
церковь и бабьего благочестия. Все эти дни – на‑
слаждение от Олимпийских Игр в Инсбруке, по те‑
левидению…»;

«…Ложь, подделка, дешевка этого самодоволь‑
ного, тупого, сентиментального “русского право‑
славия”. Как я бесконечно устал от всего этого “пра‑
вославизма”, от всей этой возни с Византией, Росси‑
ей, бытом, духовностью, Церковью, церковностью, 
благочестием…»;

«…я все больше и больше не люблю Византии, 
Древней Руси, Афона, т. е. всего того, что для всех – 
синоним Православия… только самому себе я могу 
признаться в том, что мой интерес к Православию 

обратно пропорционален тому, что так страстно 
интересует православных…»;

«…как я устал от своей профессии. Такое по‑
стоянное чувство фальши, чувство, что играешь ка‑
кую-то роль. И невозможно выйти их этой роли…»;

«…отчуждение чувствую по отношению ко все‑
му этому типично русскому “уюту” храма, к русско‑
му благочестию, в котором мне всегда чудится како‑
е-то тупое самодовольство…»;

«…вся эта восторженная возня с “духовно‑
стью”, “умным деланием”, “православизмом”, “пала‑
мизмом”, вся эта игра в религию, начиная с богосло‑
вия, – наступает момент, когда все это просто давит 
унынием…»;

«…поздно вечером уже в кровати читал, вернее, 
перелистывал Валаамский сборник о Иисусовой 
молитве. Странное чувство, – как будто о какой-то 
другой религии читаю. То же чувство испытывал, 
читая книгу Н. Струве об О. А. Мечеве…»;

«…читал, просматривал вчера книгу Игнатия 
Брянчанинова о смерти. Как можно такие книги 
писать? Как можно во все это верить?» (Протопре-
свитер А. Шмеман 2005: 17, 213, 215, 237, 248, 249, 
374, 587). 

В перечень традиционалистских антипатий 
о. Александра Шмемана можно внести таинство 
исповеди. Именно о. Александр одним из первых 
православных священников смело и дерзко заявил 
о ненужности исповеди, которая никак не вписы‑
валась в его представления об обновленном Пра‑
вославии. Протопресвитер признавался, что он 
вообще бы лично отменил чин исповеди, кроме тех 
случаев, когда человек совершил конкретный грех 
и исповедует его, а не свои настроения, сомнения, 
искушения, то есть, по‑нашему, помыслы. В докладе 
Синоду Американской церкви о практике исповеди 
о. Александр призывал к практике общей исповеди. 
Он, по его признанию, мучительно не любил испо‑
ведовать. И никогда не видел пользы в духовниче‑
стве ни для себя, ни для Церкви (Гаврюшин 2008).

А например, русский старец Псково-Печер‑
ского монастыря архимандрит Афиноген (Агапов, 
1881–1979), будучи еще иеромонахом Вознесен‑
ско-Макарьевского монастыря в 1920-х годах, уже с 
молодости глубоко понимал таинство исповеди, ее 
назначение для христиан. Подвизаясь в Макарьевой 
пустыни, о. Афиноген исповедовал всех приходя‑
щих к нему со своими недугами, вопросами, недоу‑
мениями, сомнениями, искушениями. На исповедь 
к будущему старцу выстраивалась целая толпа, по‑
этому ему приходилось порой простаивать в храме 
до самого утра, начиная с вечера. Бывало, утром уже 
начиналась служба, а о. Афиноген все исповедовал 
народ. Наконец, к нему подходил кто-нибудь из мо‑
нахов и тихо говорил: «Батюшка, нужно уходить». 



73К. В. Цеханская. ЦЕННОСТИ ПРАВОСЛАВИЯ В КОНТЕКСТЕ МОДЕРНИЗАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ СОВРЕМЕННОСТИ

Только тогда, перед самым началом Богослужения, 
иеромонах прерывал исповедь. Случалось, ноги от 
многочасового пребывания без движения так зате‑
кали, что о. Афиноген не мог сделать ни шага: тогда 
два дьякона брали его под руки и уводили в алтарь 
(У Пещер, Богом Зданных 2000: 120).

Следует отметить еще один эпизод из драмати‑
ческой жизни о. Афиногена, свидетельствующий о 
спасительной силе исповеди. Так, находясь в лагере 
в начале 1930-х годов, о. Афиноген получил счаст‑
ливую возможность прибегать к таинству испове‑
ди: в лагере появился иеромонах, и теперь заклю‑
ченные монахи смогли духовно укреплять друг дру‑
га, а главное – исповедоваться. Покрывая головы 
листом лопуха вместо епитрахили, иноки взаимно, 
по-братски, отпускали друг другу грехи, совершая в 
узах великое очистительное таинство исповеди (У 
Пещер, Богом Зданных 2000: 124).

Несомненно, исповедь до сих пор остается со‑
териологической вершиной духовной жизни веру‑
ющих. Она формирует подвижническо-покаянную 
матрицу православной антропологии церковного 
социума. Православные знают – когда духовный 
отец или приходской священник, по данной ему 
от Бога власти, говорит: «Прощаю и разрешаю ти 
от всех грехов твоих»,  – эти слова означают, что 
языком священнослужителя говорит Сам Иисус 
Христос и что в эту самую минуту разрешение от 
грехов подтверждается на Небеси Богом Отцом и 
Святым Духом (Наставления старца Антония 2002: 
162). И как возможно человеку подходить к святой 
чаше без этого разрешительного сакраментального 
действа? Получается, что сверхчастое причастие, 
упраздняющее такую же сверхчастую исповедь, так 
же, как и причастие в Светлую или Рождественскую 
седмицу, лишают православную личность возмож‑
ности внутреннего духовного труда. Ведь невоз‑
можно утверждать, что прихожане, подходящие к 
святой чаше без исповеди, пусть и по разрешению 
священника, настолько чисты и непогрешимы, что 
могут с совершенно спокойной совестью прини‑
мать Тело и Кровь Спасителя. Даже великие святые, 
достигшие пределов земной святости, не считали, 
что они принесли хоть какой-то плод покаяния.

Так, святой Димитрий Прилуцкий (ум. 1392 г.) 
еще при своей жизни просил братию основанного 
им Вологодского монастыря в честь Происхожде‑
ния честных древ честного Животворящего Креста 
Господня после смерти положить его грешное тело 
в болото и ногами утоптать… (Житие и духовные 
подвиги 1992: 132)

Другой столп Русского Православия, преподоб‑
ный Нил Сорский (ум. 1508 г.) всей своей жизнью 
показал пример глубочайшего покаянно-молитвен‑
ного предстояния перед Творцом. Весьма примеча‑

тельно послесловие святого к отредактированному 
и переписанному им трехтомному «Соборнику», 
состоящему из переведенных с греческого языка 
житий святых. Вот что пишет в послесловии препо‑
добный Нил: «Бога Преблагого прогневал я злыми 
моими делами, словами и мыслями, умиления же 
и слез не стяжал, чтобы оплакать и смыть скверну 
моих грехов. Поэтому-то, собрав, переписал я сло‑
ва и рассказы о подвигах святых – для обличения 
грешной моей души, ибо не совершил я из этого 
хорошего ничего, – чтобы этими напоминаниями 
воздвигнуть омраченный мой ум из тьмы страстей 
и обрести плод покаяния… Молю пользующихся 
этими писаниями помянуть мое окаянство в молит‑
вах своих, чтобы и я обрел милость перед Господом 
Богом».

В своем небольшом завещании преподобный 
Нил обращается к своим ученикам, к братии и про‑
сит их, чтобы они после его кончины бросили тело 
в лесной глуши, дабы его съели птицы и звери, по‑
тому что, пишет преподобный, много грешило оно 
перед Богом и недостойно погребения, если же они 
этого не сделают, то пусть, просит он, погребут его 
со всяким бесчестием, выкопав глубокую яму в са‑
мом скиту… (Житие преподобного отца 1992: 182).

Безусловно, эти два великих мужа Русского 
Православия являют собой недостижимый обра‑
зец святости. Но выстраданный в духовной брани 
камертон их святости – единственный инструмент, 
который может настроить православного человека 
хоть на малое молитвенное делание. И конечно же, 
современному православному социуму и полезнее, 
и спасительнее руководствоваться учением препо‑
добных, нежели самочинно-дерзкими «поучения‑
ми» клириков-модернистов.

Любовь русских к богослужениям, к паломни‑
чествам к святым мощам, по монастырям, где под‑
визались наши святые отцы, учителя «умного дела‑
ния», покаяния – все это есть, прежде всего, любовь 
к покаянно-благодарственной молитве как языку, 
соединяющему человека с Творцом. Интересно, что 
даже на исихастском Афоне русские насельники 
выделялись своей молитвенностью. Так, известный 
греческий старец Паисий Святогорец (Езнепидис, 
ум. 1994 г.) подчеркивал любовь к церковным служ‑
бам как специфически национальную черту рус‑
ских, выделявшую их среди всех остальных монахов 
Святой Горы (Иеромонах Кирион 2016).

Постмодернистская атака на таинство прича‑
стия, на традиционный, овеянный вдохновением 
святых отцов чин молитвословий – не исключи‑
тельное новшество в современной церковной жиз‑
ни России. Обновленческому пересмотру подвер‑
гаются и другие незыблемые и, в сущности, немыс‑
лимые для профанации святыни православия. По‑



74 ИССЛЕДОВАНИЯ

мимо тенденций сверхчастого причащения, умень‑
шения сакральной значимости таинства исповеди, 
ослабления и просто похуления уставной молит‑
венной практики, упорного стремления заменить 
церковно-славянский язык на литературный рус‑
ский, пропаганды миссионерских литургий, когда 
по ходу службы идет «закулисное» или «экранное» 
объяснение ее смысла и хода, есть еще одно направ‑
ление атаки. Это Типикон  – богослужебный устав 
Русской Православной Церкви, регламентирующий 
всю ее внутреннюю жизнь.

Так, с 1960-х годов Типикон почему-то допол‑
нился литургией апостола Иакова. В постсоветское 
время, с 2010 г. эта неуставная литургия служится 
в некоторых храмах Москвы и Санкт-Петербурга 
5 ноября в день памяти святого. Но известно, что 
при крещении Русь приняла Константинопольский 
Богослужебный чин, где не было обычая творить 
литургию апостола Иакова. Архиепископ Кипри‑
ан (Керн, ум. 1960 г.) доказал ее многосоставность, 
эклектизм форм, которые собирались в течение де‑
сяти веков (Киприан Керн 2001). И все бы ничего. 
Литургия эта не является ни еретической, ни ан‑
типравославной, она выдержана в духе апостоль‑
ского предания. Здесь, как говорится, воля началь‑
ства. Но данная литургия очень резко отличается 
от привычных нам литургий Василия Великого, 
Иоанна Златоуста, Григория Богослова. И по боль‑
шому счету вводит верующих в огромное сомне‑
ние. Так, вся служба совершается священниками 
без наперсных крестов, введенных в обязательное 
ношение Указом Священного Синода 14 мая 1896 
г. Проскомидия не совершается, не читаются 3 и 6 
часы. Библия и ектеньи читаются диаконом лицом 
к молящимся. Но самое большое смущение вызы‑
вает сам процесс причащения на этой литургии. 
Если есть желание, то каждый может посмотреть 
на YouTube, каким образом происходит таинство 
причастия. Паства подходит к дискосу, где лежат, 
наподобие облаток, части просфор, которые свя‑
щенник подает причастникам. А из чаши Пресу‑
ществленную Кровь просто пьют через край, как 
бы прихлебывая… Для чего эти нововведения? 
Чтобы подготовить нас к причастию с католиками? 
Даже если в первоапостольские времена именно 
так причащались христиане, то это не означает, что 
подобную практику необходимо возродить. Тем 
более, что с VIII в. обычай причащения раздельно‑
го, свойственного монашеской среде, был упразд‑
нен. И Церковь ввела лжицы для причащения ми‑
рян Телом и Кровью вместе.

Совсем нельзя не отметить, что литургия апо‑
стола Иакова, до сих пор творящаяся в Иерусалиме 
и в Александрии в день его памяти, была переведе‑
на на церковно-славянский язык в 1938 г. клириком 
Русской Зарубежной Церкви неким Филиппом Гард‑
нером. А благословил Гарднера на перевод не кто 
иной, как митрополит Анастасий (Грибановский), 
Карловацкий иерарх-раскольник, горячо поддер‑
жавший в этом же 1938 г. Гитлера. И не просто под‑
державший, а преподнесший «Благодарственный 
адрес» Гитлеру (Протоиерей Владислав Цыпин 1997: 
593). В этом документе предавалась РПЦ, предавал‑
ся русский народ. Так почиет ли благодать на тек‑
сте-переводе? Это большой вопрос…

Мы, ученые-этнографы, религиозные антро‑
пологи, очень много внимания уделяем изучению 
огрехов, суеверий и заблуждений русского народа, 
пытаемся прояснить природу и смыслы так называ‑
емого народного православия. Самые острые копья 
в адрес нашей народной веры метали такие утон‑
ченные западные богословы, как о. Александр Шме‑
ман, о. Иоанн Мейендорф, категорично утверждав‑
шие, что русская вера во Христа носит подспудно 
языческий характер, что русская душа упорно со‑
противляется Логосу и т. д.

Они не понимали одного. Многие русские, 
вставшие на путь воцерковления, как от шелухи, 
освобождались от своих ложных, самостийных суе
верий и представлений, возрастая в молитвенном 
делании, все глубже погружаясь в спасительную 
метафизику богослужений. Эта совсем не малая 
часть и составляет сегодня опору Русского Право‑
славия. У них была и есть воля к познанию Исти‑
ны. Они понуждали и по сей день понуждают себя 
к неустанной молитве, как и учили, проповедовали 
святые отцы Вселенского и Русского Православия.

А что же о. Александр Шмеман и о. Иоанн Мей‑
ендорф? Как-то о. Иоанн сказал о. Александру в ми‑
нуту откровенности: он совсем не понимает, поче‑
му люди занимаются «отцами»? И сам ответил: «Я 
боюсь, что притягивает к себе не мысль Отцов, не 
содержание их писаний, а стиль их. Это сродни пра‑
вославному отношению к Богослужению – любить 
его, не понимая…» (Гаврюшин 2008).

Но воцерковленные русские и другие православ‑
ные этносы страны любят богослужение, понимают 
его, насыщаются толкованиями святых отцов. И вме‑
сте с нашим консервативным, традиционным свя‑
щенством соборно, спокойно и твердо хранят святы-
ни православия. Хранят их именно так, как и запове‑
довали святые учителя и отцы Православной Церкви.



75К. В. Цеханская. ЦЕННОСТИ ПРАВОСЛАВИЯ В КОНТЕКСТЕ МОДЕРНИЗАЦИОННЫХ ПРОЦЕССОВ СОВРЕМЕННОСТИ

Примечания
1 Отец Симеон учил: «Кроме покаяния нет иного пути к спасению… Без покаяния нет прощения, нет и 
исправления: душа человеческая погибает. Если бы не было покаяния, то не было бы и спасающихся. Пока‑
яние есть лестница, ведущая в рай. Да, в покаянии – вся тайна спасения. Как это просто, как ясно!» (Жиз‑
неописание 2000: 97).

Источники и материалы
У Пещер, Богом Зданных 2000 – «У Пещер, Богом Зданных». Псково-Печерские подвижники благочестия 
ХХ века. М.: Правило Веры, 2000.
Гаврюшин 2008 – Гаврюшин Н. К. «Священство не должно быть профессией»: протопресвитер Александр 
Шмеман // Научный богословский портал Богослов.ru. 11.12.2008.  https://bogoslov.ru/article/361386 
Жизнеописание 2000 – Жизнеописание псково-печерского старца иеросхимонаха Симеона (Желнина) // 
«У Пещер, Богом Зданных». Псково-Печерские подвижники благочестия ХХ века. М.: Правило Веры, 2000. 
С. 21–103.
Житие и духовные подвиги 1992 – Житие и духовные подвиги преподобного отца нашего Димитрия во‑
логодского чудотворца // Жизнеописание достопамятных людей земли Русской. Х–ХХ вв. М.: Московский 
рабочий, 1992. С. 127–137. 
Житие преподобного Амвросия 2002 – Житие преподобного Амвросия, старца Оптинского // Преподоб‑
ные старцы Оптинские. Жития и наставления. Свято-Введенская Оптина Пустынь, 2002. С. 215–251. 
Житие преподобного отца 1992 – Житие преподобного отца нашего Нила Сорского // Жизнеописание до‑
стопамятных людей земли Русской. Х–ХХ вв. М.: Московский рабочий, 1992. С. 178–182.  
Иеромонах Кирион 2016 – Иеромонах Кирион. Прп. Паисий Святогорец и его связи с русским монаше‑
ством на Афоне // Интернет‑портал Православие.ru. 13.07.2016.  https://pravoslavie.ru/95347.html     
Иоанн (Максимович) 2011 – Иоанн (Максимович), архиепископ Шанхайский и Сан-Францисский. Слово в 
неделю Всех Святых, в земле Российской просиявших // Московские епархиальные ведомости. 2011. № 5–6.
Киприан Керн 2001 – Киприан Керн, архимандрит. Евхаристия. М.: Издательство храма свв. бессребреников 
Космы и Дамиана на Маросейке, 2001.
Круглый стол 2014 – Круглый стол «Подготовка ко святому причащению: историческая практика и совре‑
менные подходы к решению вопроса // Сайт «Собор Пресвятой Троицы. Русская Православная Церковь, 
Московский Патриархат, Ижевская и Удмуртская епархия, г. Ижевск» 19.12.2014. http://www.troica.org/
useful/useful2_714.html 
Лисовой 2007 – Лисовой Н. Н. Православие, Византия, Русь. Вселенская мера свободы и благодать смирен‑
ных // Религии мира. История и современность. М.: Наука, 2007. С. 9–21. 
Маслов 1994 – Маслов Иоанн, схиархимандрит. Глинская пустынь. М.: Самшит, 1994. 
Наставления старца Антония 2002 – Наставления старца Антония // Преподобные старцы Оптинские. 
Жития и наставления. Свято-Введенская Оптина Пустынь, 2002. С. 173–175. 
Православный молитвослов 2000 – Православный молитвослов. Издание Свято-Введенской Оптиной пу‑
стыни, 2000.
Протоиерей Алексий Уминский 2021 – Протоиерей Алексий Уминский. Вычитывать правило или сказать 
Богу пять слов от сердца? // Мультимедийный портал «Правмир». 16.07.2021. https://www.pravmir.ru/
vychityvat-pravilo-ili-skazat-bogu-pyat-slov-ot-serdcza-protoierej-aleksij-uminskij/ 
Протоиерей Владислав Цыпин 1997 – Протоиерей Владислав Цыпин. История Русской Церкви. 1917–1997. 
М.: Издательство Спасо-Преображенского Валаамского монастыря, 1997.
Протопресвитер А. Шмеман 2005 – Протопресвитер А. Шмеман. Дневники. 1973–1983. М.: Русский Путь, 
2005. 
Священник Алексий Уминский 2021 – Священник Алексий Уминский. Как правильно молиться перед При‑
частием, чтобы это было настоящей подготовкой к таинству // Сайт журнала «Фома». 21.08.2021. https://
foma.ru/kak-pravilno-molitsya-pered-prichastiem-chtoby-eto-bylo-nastoyaschej-podgotovkoj-k-tainstvu.html  
Творения преподобного Максима Исповедника 1993 – Творения преподобного Максима Исповедника. В 
2-х кн. Кн. 1. Богословские и эстетические трактаты. М.: Мартис, 1993.

VALUES OF ORTHODOXY IN THE CONTEXT OF MODERNIZATION PROCESSES OF OUR TIME

Abstract. The article reveals and analyzes the current processes of modernist transformations in the Orthodox 
church environment. The problems of anti-canonical approaches to traditional prayer practice are touched upon. 



76 ИССЛЕДОВАНИЯ

Special attention is paid to the reformist interpretations of the sacraments of Confession and Communion, as well 
as non-statutory, and therefore questionable innovations in the canonical and dogmatic texts of the Typicon. The 
paper reveals and actualizes the main vectors of the renovationist movement within the Russian Orthodox Church.

Keywords: traditional values of faith, super-pure Communion, holiness, prayerful work, liberalization of faith, 
anthropology of asceticism.

For citation: Tsekhanskaya, K. V. 2023. Values of Orthodoxy in the Context of Modernization Processes of Our 
Time. Тradition and modernity (Traditsii i sovremennost) 32: 66–76


