
46 ИССЛЕДОВАНИЯ

Аннотация. Автор как богослов и служащий священник в кратком системном обзоре выражает 
главную интуицию религиозного сознания о взаимосвязи материального и духовного миров. Эта связь 
– характерная черта «персоналистического дуализма» (всех авраамических религий), но постулируется 
богословской категорией «энергии» как ключевым понятием православного мировоззрения. Через анализ 
некоторых сказаний (в том числе «Сказания о Сошествии Иисусова Креста на Сахотском болоте», конец 
XVII в.) показываются примеры восприятия чудесных явлений, делается попытка раскрыть богатство 
объяснительного принципа Диалога, когда само бытие человека воспринимается как общение Творца и Его 
разумного творения. Предупреждается об опасности ложного мистицизма, преодолеваемой принципами 
трезвения и презумпции естественности.

Ключевые слова: мировоззрение, чудомания, чудофобия, нетварный свет, божественная энергия, диалог 
Творца и творения, принцип «презумпции естественности», синергетический подход, вера-порыв, 
сочетание критичности (рациональности) и благоговения.

Ссылка при цитировании: Алексий Лихачев, священник. О связи исторического и мистического измерений 
(чудесах) в жизни Церкви на примере некоторых сказаний XVI–XVII веков // Традиции и современность. 
2023. № 32. С. 46–65

Алексий Лихачев (Alexy Likhachev) – священник, кандидат богословия, клирик Шуйской епархии РПЦ, 
настоятель прихода Смоленской иконы Божией Матери в г. Южа Ивановской обл., лауреат губернаторской 
премии 2012 г. в номинации «За сохранение культурного наследия», эл. почта yuzha-church@yandex.ru
 
Научный православный журнал «Традиции и современность». 2023. № 32. С. 46–65

ISSN 2687-1122; ISSN 2687-119X || http://naukapravoslavie.ru
УДК – 248.21/248.158; ББК – 86.372.24-57; https://doi.org/10.33876/2687-119X/2023-32/46-65

О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ 
(О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ НА ПРИМЕРЕ НЕКОТОРЫХ 
СКАЗАНИЙ XVI–XVII веков

© 2023 Алексий Лихачев, священник
г. Южа Ивановской обл., Россия



47Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

Сегодня мы стоим на пороге видного юбилея в 
жизни Русской Православной Церкви – шести-

сотлетия явления Животворящего Креста Господ-
ня (который является уникальным произведением 
древнерусского искусства) и святителя Николая на 
Сахотском болоте. Обращаясь мысленно к истори-
ческому основанию этого события, мы за цепью ве-
ков ощущаем глубину пережитого нашими предка-
ми духовного восторга. В наше время возвращения 
народа к вере мы снова свидетельствуем для изве-
рившихся современников о ее основаниях, о бытии 
Бога и Его участии в благом преображении дей-
ствительности. Пережив эпоху богоборчества и ате-
изма, возжаждав непреходящего смысла собствен-
ного бытия, люди с радостью обращаются от мате-
риалистического мировоззрения к религиозному, 
принимают главное Чудо участия Бога и «Горнего» 
мира в мире «дольнем». У Креста и его освященных 
копий ведутся записи случаев чудесной помощи по 
молитвам перед святыней, их происходит множе-
ство, отчего мы и решили задаться вопросом, есть 
ли в происходящем объективная составляющая 
или это только «субъективные переживания»? Тем 
более приближаются намеченные на 10–11 июня 
юбилейные церковные торжества как в с. Годеново 
(Ярославская обл.), где ныне хранится Крест, так и 
в обители Животворящего Креста, основанной на 
месте Явления святыни (Ивановская обл.). 

Сразу следует оговориться, что понятие «чуда» 
само по себе неоднозначно, и вкладываемое че-
ловеком в этот термин содержание зависит от его 
мировоззрения. Для материалистического созна-
ния (даже если это «спиритуалистический матери-
ализм», признающий «тонкие энергии космоса») 
чудом может быть названо «непознанное явление 
природы», которое только кажется чудом потому, 
что еще не объяснено, что мы не видим всей цепи 
причинности, приводящей к некоторому удиви-
тельному результату (у М. Твена фантазийно в по-
вести «Янки при дворе короля Артура» описаны 
«чудеса» современной техники и то, какое они мог-
ли бы произвести впечатление на древних людей). 
Чудом также может быть названо редкое, уникаль-
ное стечение событий, разных природных сил, ко-
торое кажется чудом по причине невозможности 
повторить такое стечение специально (подобно 
тому, как древние египетские жрецы пользовались 
календарем затмений). В линиях такого мышления 
«чудо» есть нечто субъективное, это – термин, от-
ражающий субъективную сторону восприятия. 
«Настоящих чудес» не бывает, потому что они ис-
ключаются самим мировоззрением. 

К этой же позиции примыкает взгляд «деизма» 
(ниже будут конкретные примеры), представляю-
щий хотя и религиозное мировоззрение, но соглас-

но ему «Бог не вмешивается в раз и навсегда дан-
ные сотворенному Им миру законы». Эта система 
чисто рационалистическая, не отвечающая живому 
религиозному опыту. Подлинно религиозное миро-
воззрение воспринимает жизнь как диалог Творца 
и человека как его разумного творения (см., напр.: 
Бубер 1993)1. Чудо есть не только нечто воспри-
нимаемое, но и даруемое, подаваемое свыше, оно 
происходит в системе взаимоотношений Бога и Его 
«детей». В замечательной монографии И. А. Ильина 
«Аксиомы религиозного опыта» говорится о Пред-
мете веры (переживании Его объективности) как 
краеугольном основании любой религиозности, что 
составляет и смысловой стержень понятия «чуда» в 
этой системе: если объективен Бог, Абсолют, то и 
подаваемое им «чудо» принадлежит сфере реаль-
ности (Ильин 2002). Тогда всякое чудесное явление 
при его осмыслении будет иметь три измерения: 
объективную сторону (что произошло?), боже-
ственное назначение (для чего послано Богом?), мы 
будем именовать это его «смыслом», и принимаю-
щую сторону (как было воспринято?). 

Можно только добавить, что религия Бога-Люб-
ви, создавшего мир как будущий Рай для верных его 
«детей», воспринимает наличие чудес как неотъем-
лемое продолжение Божественной заботы о создан-
ном Им мире и живущих в нем детях (Льюис 1991). 
Чудо, хотя и является всегда событием экстраорди-
нарным, но само по себе востребовано этой миро-
воззренческой системой. Больше того, вдумчивая 
и чуткая душа умеет замечать следы Божественных 
совершенства, любви и заботы во многих «обыден-
ных» явлениях жизни – красоте природы, доброте 
близких или друзей, голосе совести, со временем на-
учается саму жизнь воспринимать как великий Бо-
жий дар и не замечаемое другими чудо. Собственно 
говоря, это и есть цель истинного христианского 
благочестия: научиться «ходить перед Богом» (Быт. 
5: 22), то есть всю свою жизнь воспринимать как 
происходящую перед Лицом Создателя. 

Потребность души в чуде во все времена, увы, в 
самых разных конфессиях, в том числе и христиан-
ских, нередко становилась предметом эксплуатации 
со стороны религиозных лидеров. Хорошо понятен 
скепсис любого постороннего наблюдателя, отделя-
ющего себя от массы «простоверов» и потому заме-
чающего игру на чувствах верующих, если она имеет 
место (см. «Полевые материалы авторов» в статье: 
Мороз, Семиврагова 2021). Бурные события послед-
них веков – сначала идейные вихри Просвещения и 
атеизма, затем агрессивное революционное безбо-
жие, физическое уничтожение верующих и церквей 
и, наконец, современный всеобъемлющий религи-
озно безразличный агностицизм – высветили неу-
ничтожимую «сердцевину» подлинной религиоз-



48 ИССЛЕДОВАНИЯ

ной жизни, характеризуемую разумной, трезвенной 
и самодеятельной духовностью2. 

В нашем размышлении мы не будем вникать 
в эмоционально-субъективную сторону пережи-
ваний чудес у верующих, а обратимся к позиции 
Православной Церкви, ее вероучительным и бого-
словским оценкам чудесных явлений. Сегодня она 
распахнула свои двери для тысяч людей, осознав-
ших в себе духовную жажду и отказавшихся от уз-
ких шор материализма. Каждый вновь пришедший 
член Церкви лицом к лицу встает перед фактом 
участия Бога в судьбе человечества, перед евангель-
скими и житийными свидетельствами о чудесах, 
начинает замечать «руку Божию» в своей судьбе. 
Говоря о взаимосвязи материального и идеального 
миров, Православная Церковь тем не менее очень 
критично относится ко всякого рода мистическим 
явлениям и «руку Божию» признает только после 
тщательного исследования такого рода событий. 
Те события, которые выходили за рамки обычной 
причинности и заставляли предполагать чудесное 
вхождение в наш мир иной, высшей силы, проходи-
ли строгий отбор и, лишь когда получали призна-
ние как объективные (с исключением всякого рода 
мистификаций либо галлюцинаций) и как общезна-
чимые (то есть имеющие важный для всей Церкви 
смысл), тогда уже фиксировались в месяцеслове 
(например, 8 сентября нового стиля – Сретение 
Владимирской иконы Божией Матери, воспомина-
ние чудесного ухода войска Тамерлана от Москвы 
после видения им во сне Грозной Женщины, в кото-
рой православные узнали Богородицу).

Какое отношение к чудесам принято в Право-
славной Церкви как верное, позволяющее избежать 
крайностей как «чудомании», так и «чудофобии»? 
«Чудомания» (чаще свойственна вновь обратив-
шимся) – это чрезмерное увлечение переживанием 
чудес в ущерб духовной жизни (Флоренский, Мо-
сковский 2008: 15).  Здесь хорошо вспомнить слова 
Самого Иисуса Христа: «род лукавый и прелюбодей-
ный знамения ищет…» (Мф. 16: 4). Истоком веры 
является не чудо, а покаянная жажда души, ищущей 
совершенства в Боге, а чудо («знамение» по-сла-
вянски) еще требует своего истолкования, отчего 
бывают чудеса истинные и ложные (христианский 
мыслитель К.  С.  Льюис пользуется таким инте-
ресным критерием, как «уместность» (Льюис 1991: 
106–111)3). Само по себе чудо не приведет человека 
к искомому результату – спасению души во Христе, 
преображению ее по законам Царствия Божия, цар-
ства любви, без чего человек не сможет войти в бла-
гую вечность. Поэтому традицией Православной 
Церкви всегда был в отношении какого-либо чу-
десного события применяем принцип тщательного 
исследования чуда, как его внешней канвы (деталей 

происшедшего, достоверности чудесных явлений), 
так и его смыслового истолкования. 

Надо констатировать, что одновременно с чудо-
манией даже и в православном сообществе наблю-
дается противоположная крайность, порождаемая 
духовным неблагополучием и вредящая как лич-
ной, так и общей церковной жизни, – чудофобия, 
огульное отрицание чудесных событий. Иногда она 
проявляется со стороны именно тех представителей 
духовенства, к кому пережившие их люди обраща-
ются за истолкованием или фиксацией чудесного 
события4. Как свидетельствуют представители Экс-
пертной группы по описанию чудес при Синодаль-
ной богословской комиссии Русской Православной 
Церкви, «вместо этого принимаются решительные 
и необратимые административные меры, послед-
ствия которых весьма печальны» (Флоренский, Мо-
сковский 2008). Самое главное, что недоверие Божи-
ему промыслу, казалось бы, являющееся противо-
положностью склонности к обольщениям, точно 
так же является вредной крайностью, следствием 
рационалистических установок, а на языке право-
славной традиции – маловерия и своеумия, то есть, 
в конечном итоге, «гордыни ума». 

Золотую середину в отношении к чудесам в 
Православии помогают найти некоторые принци-
пы, в основе которых лежат три качества духовной 
жизни, согласно выделяемые святоотеческой тра-
дицией: трезвение (то есть критичное, осторожное 
отношение к своему собственному восприятию и 
мышлению), благоговение к святыне (то есть пол-
ное недопущение всякого рода небрежности или 
несерьезности) и церковность (пребывание ума в 
послушании Писанию и святоотеческой мысли). 
Первое из них требует надежности свидетельств 
о чуде («при двух или трех свидетелях станет всяк 
глагол») и применения принципа «презумпции 
естественности», то есть не объявлять что-либо 
сверхъестественным, пока не исчерпаны все воз-
можности естественного (не значит, что не чудесно-
го) объяснения. Второе требует при исследовании 
чуда, в особенности святых мощей или происхо-
дящих вокруг святынь явлений, сохранять необ-
ходимые предосторожности и страх Божий; третье 
– помнить, что не внешняя сторона, а духовный 
смысл происшедшего является главной стороной 
чуда, что Бог через него ведет человека к спасению 
от зла и вечной погибели. Чудо не должно быть 
«праздным». Попробуем применить эти принципы 
к исследованию Сказания о явлении Креста Господ-
ня на Сахотском болоте и параллельно некоторых 
других.

Перечитаем описание чудесного явления Кре-
ста Господня по свидетельству Сказания (документ 
создан в конце XVII – начале XVIII в., то есть поч-



49Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

ти через три века после самого события), как «яви-
ся посреди света на воздусе крест Господень, и на 
нем образ распятия Господня, лик Божий» (Кривцов 
2023: 26). Здесь в одном событии соединен целый 
ряд чудес. Первым и главным надо назвать появле-
ние самого Креста, «от которого доныне происхо-
дят чудотворения». Внимательное чтение Сказания 
выявляет, что Крест явился первоочевидцам духов-
ным образом, «на воздусе», нематериально. А вот 
когда через какое-то время (после получения храмо-
зданной грамоты) плотники приступили к изготов-
лению клети, «чудный образ животворящего креста 
явленный стал видим». За этими словами сказания 
тоже скрывается чудо, причем не так важно, было 
ли оно связано с нарушением естественного поряд-
ка природы или нет. Богу, Творцу мира по одному 
Его Слову, нетрудно дать нам Крест непосредствен-
но, но ведь мы просто привыкли к тому чуду, когда 
Богом вдохновленный художник воплощает образы 
Горнего мира в материи (художник – в красках на 
плоскости, ваятель – в веществе в пространстве). 
Важно, что если Распятие было сделано руками че-
ловеческими, то это, с точки зрения материальной, 
– произведение искусства деревянной резьбы, кото-
рому нет аналогов5. Древность Креста подтвержда-
ется описанием первого вклада в 1507 г. (когда свя-
щенник Илия вложил переписанный для местного 
храма «Паремийник»), как уже старинной святыни. 
Откуда мог взяться такой Крест на Руси? Открытая 
в 2000-е годы при реставрации надпись на нем не-
сет «следы устава XV века» (Васильева 2017). Кто-
то видит итальянские следы, кто-то – предчувствие 
более поздних достижений искусства.

Полноценного научного исследования всех 
имеющихся списков Сказания еще не было пред-
принято, но из одной не дошедшей до нашего вре-
мени рукописи очевидно, что автором Сказания 
является просвещенный иерей Никольского пого-
ста Антипа Семенов (Романова 2004: 253). В начале 
своего текста он подробно повествует (либо о себе 
в третьем лице, либо о своих предках, служивших 
возле святыни и рассказавших все подробности 
своих изысканий) о мотивах предпринимаемой им 
работы, указывает, с чьих слов разузнал о проис-
шедших в прошлом событиях, сетует, что «за древ-
ностию лет» не упомянуто даже имя архиерея, бла-
гословившего почитание Креста и строительство 
храма6. В этих подробностях угадывается действие 
вышеназванного принципа достоверности при ис-
следовании чуда. 

Это не частный случай, а характерная позиция 
Церкви. За полвека до того о новых чудесах пре-
подобного Сергия разузнает известный духовный 
писатель Симон Азарьин, бывший келарем Трои-
це-Сергиевой Лавры в середине XVII в. и слышавший 

про явление преподобного Сергия Кузьме Минину 
в «сонном видении». Прочитаем скупые строки его 
свидетельства о чуде, о котором он знает из «досто-
верных» источников: «Я слышал об этом из уст са-
мого архимандрита Дионисия, а кроме того, сверялся 
и с другими достоверными свидетелями...» (Житие 
и чудеса преподобного Сергия 1997: 183). Автор не 
случайно прежде рассказа о чуде называет источник 
своих сведений, и источник авторитетный – настоя-
тель Троице-Сергиева монастыря архимандрит Дио-
нисий, не просто современник Дмитрия Пожарского 
и Кузьмы Минина, а деятельный их соратник, воз-
главивший знаменитую оборону своего монастыря 
от польской армии Сапеги и Лисовского в 1608–1609 
гг. Кроме того, как мы видим, Симон сверил рассказ 
Дионисия с теми сведениями, которые прежде имел 
из менее авторитетных источников, и только тогда 
передал для записи слушателям. И Азарьин начинает 
свое повествование именно с этого потому, что до-
стоверность свидетельства о чуде – это первое и кра-
еугольное правило принятия чуда Церковью.

Древность и аутентичность святыни – важные 
моменты для почитателей явленного Креста, но не 
ключевые. Интересную вещь заметили критично 
настроенные исследователи, проводя опросы среди 

 «Сказание…», титульный лист издания 1913 г. 



50 ИССЛЕДОВАНИЯ

паломников: сила, исходящая от его копии (которая 
установлена на месте явления в Крестовоздвижен-
ском храме монастыря с. Погост Крест), оказыва-
ется такой же благодатной и заметной для верую-
щих, как и замечаемая возле древнего Распятия, а в 
дальнейшем – исходящая и от уменьшенных копий 
и даже фотографий (Мороз, Семиврагова 2021). Это 
не «умножение сущностей», а проявление единого 
источника происходящих явлений, свидетельству-
ющее о главном – что перед Распятием у людей про-
буждаются лучшие чувства, вера, происходит осоз-
нание жертвы Господней, «какой дорогой ценой 
мы искуплены» (1 Кор. 6: 20). Вот почему Бог через 
сошествие креста призывает людей поставить «дом 
Божий», храм или просто, для советского времени, 
часовню – чтобы через молитвы у Креста человек 
сам соделывался живым «храмом Божиим», стано-
вился проводником излияния в мир Божественной 
любви. В этом – соответствие второму критерию, 
«осмысленности» чуда.

Второе, совмещенное с первым, чудо – явле-
ние крестьянам, пасущим скот, «света от неба до 
земли», и в этом свете слышание Гласа Божия и 
явление святителя Николая, молящегося пред Рас-
пятием. Это видение и голос повторились и для ма-
стеров, только уже не говорится о явлении им свя-
тителя… Исследование чуда ставит тот же вопрос: 
был ли голос «материальным», то есть вне слыши-
мым, либо это был голос внутренний? Вспомним 
приход Господа в Иерусалим перед последней Его 
Пасхой, когда Он отвечал на просьбу эллинов уви-
деть Его: «Отче! Прославь имя Твое. Тогда пришел 
с неба глас: и прославил, и еще прославлю. Народ, 
стоявший и слышавший то, говорил: это гром; а 
другие говорили: Ангел говорил Ему» (Ин. 12: 28–
29). Евангелист четко показывает, что голос был 
материальным, вне слышимым, но восприятие его 
различно! Смысл сказанного был открыт только 
Христу и апостолам, кто-то из людей просто по-
нял, что это была речь разумная, а кто-то принял 
за раскат грома… Мы ясно видим, что главным при 
обращении Бога к людям является не форма обра-
щения (ведь и валаамова ослица однажды загово-
рила!), а передаваемый и воспринимаемый смысл. 
Смысл же сказанного Богом на Сахотском болоте 
был очень важен, это было побуждением, благо-
словением на богоугодные дела: во-первых, люди 
призывались засвидетельствовать чудо перед всем 
народом; во-вторых, сохранить, зафиксировать 
событие для последующих поколений через сози-
дание «дома Божия». Наконец, слово завершалось 
обетованием, что если все это будет исполнено, то 
через святыню изольются на верующих «великие 
милости Божии и чудеса», записи которых велись 
веками и возобновились в наше время.  

О видении света надо сказать отдельно, пото-
му что природа являемого от Бога света (как мы и 
исповедуем в Символе веры: «Верую… во единого 
Господа Иисуса Христа, Сына Божия… Света от 
Света») стала предметом обсуждения и догмати-
ческой фиксации на целой серии поместных со-
боров Константинопольской церкви 1341–1355 гг. 
Этот Свет, по учению Православной Церкви, есть 
проявление Божественной энергии, он тот же са-
мый и в Преображении Господа на Фаворе, и в яв-
лениях святых (напр., при беседе Н. А. Мотовилова 
с преподобным Серафимом Саровским), и в чуде 
Благодатного огня на Гробе Господнем. Последний 
свет очень интересен с точки зрения онтологии: со-
гласно исследованиям российских физиков в храме 
Воскресения Христова в 2008 г., он представляет 
собой редчайшее явление «низкотемпературной 
плазмы», которая в естественных условиях являет-
ся крайне неустойчивым состоянием вещества воз-
духа, появляющимся на тысячные доли секунды, но 
в Великую Субботу оно непременно сопровождает 
богослужебное действо (Скарлакидис 2012)7. В этот 
момент все присутствующие, и верующие, и сомне-
вающиеся, и возможно неверующие израильские 
полицейские, видят божественный свет как «бла-
годатный огонь», и он действительно имеет мате-

 Годеновский крест



51Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

риальную природу, теплый (но не 
горячий) на ощупь. 

Интересно, что изображение на 
Туринской плащанице, по всей ло-
гике, имеет причиной действие того 
же огня. Под микроскопом волокна 
не обуглены, а потемнены «неиз-
вестным излучением» (Протоиерей 
Глеб Каледа 1995). Явление пасту-
хам света во время чуда на Сахот-
ском болоте имело таким образом 
двойную природу: материальную 
и идеальную, смысловую. Смысл 
же был таков: во-первых, оно при-
влекло внимание православных 
крестьян-пастухов и побудило их 
прийти к Богом назначенному ме-
сту; во-вторых, дало их чутким сердцам ощутить 
трепет Божественного присутствия. Мы видим, как 
отозвались сердца очевидцев чуда, как они поспе-
шили возвестить народу увиденное и услышанное, 
как поехали в Ростов искать епископа и просить 
разрешения на постройку храма. Действие этого 
света поистине духовно, потому что верно может 
быть воспринятым только теми, кто сам стремится 
к богоугождению, исполнению воли Божией. 

Наконец, видение святителя Николая тоже 
было частью, составляющей второе чудо. О явле-
ниях святых свидетельствует вся история Церкви, 
вера в реальность такого рода видений – одно из 
проявлений нашей веры во святых как носителей 
Духа Святого. Важно помнить, что Церковь призна-
ет святыми только тех, кто завершил свой земной 
путь, приобрел такую любовь, которая становится 
сильнее смерти. О явлениях умерших людей мы 
встречаем свидетельства как в Новом Завете («И 
гробы отверзлись; и многие тела усопших святых 
воскресли и, выйдя из гробов по воскресении Его, 
вошли во святой град и явились многим» – Мф. 
27: 52–53), так и у святых отцов Церкви, не гово-
ря о множестве современных или близких к наше-
му времени случаев. В истории Церкви сохранено 
немало свидетельств, когда явления святых имели 
материальные следы (подобно «стопочке Богороди-
цы» в Почаеве), чем подчеркивается для нас реаль-
ность этих явлений. Каково было явление святите-
ля, «стоявшего с Евангелием перед Крестом рядом с 
пастухами прямо на болоте»? Опять представляет-
ся, что ответ – «чисто духовным» – будет неточным. 
Безусловно, видение было духовным прежде всего 
потому, что оно было реальным, то есть не гал-
люцинацией, оно было для сразу нескольких кри-
тично мыслящих людей, которые сразу после него 
«приидоша в весь свою и… сказаша вся поряду». 
Этим духовные видения отличаются от душевных, 

которые могут быть как фантазийными, так и гал-
люцинаторными и, что важно, бесовскими8. Какой 
смысл был в этом явлении? Святитель Николай 
Угодник – один из самых любимых греческих свя-
тых на русской земле – полюбился нам своей сер-
дечностью, отзывчивостью, готовностью прийти 
на помощь: он имел как раз те качества, которыми 
Бог одарил русскую душу. 

Сошествие Благодатного огня в Великую Субботу 

Владыка не случайно благословил посвятить 
строящийся для пребывания главной святыни, 
Креста, храм ему, «великому во святителях», – ког-
да в храме не будет никого, «батюшка Николай» сам 

Икона Явления Креста 



52 ИССЛЕДОВАНИЯ

будет перед Распятием продолжать за нас молиться. 
Его образ – это пример для нашего предстояния пе-
ред Богом, в котором молитва (поиск воли Божией) 
сопряжена с действием (ее исполнением), потому 
что святой в своей жизни осуществил идеал Боже-
ственной любви. 

Возвращаясь к трактовке Сказания о явлении 
креста, интересно заметить, как со временем раз-
мывался упомянутый выше принцип благоговения, 
предполагающий тщательность в деле трансляции 
чудесных событий. В церковно-краеведческой ли-
тературе XIX в., посвященной явлению Креста, 
появляется некоторая вольность в пересказе дета-
лей явления святителя Николая. У многих авторов 
упоминается, что вместе с Крестом явилась «икона» 
святителя (напр., у А. Я. Артынова и вслед за ним у 
А. А. Титова (ОР РНБ), в наше время это повторяет-
ся практически во всех годеновских изданиях), что 
явно противоречит смыслу Сказания, которое так 
передает свидетельство очевидцев: «Видеша образ 
распятия Господня, лик Божий, а пред ним чудотво-
рец великий Николай со святым Евангелием, и ста 
близ пастырей на болоте». Если бы увидели икону, 
то нельзя было бы сказать, что святитель стоял ря-
дом с пастырями. Подобная вольность в интерпре-
тации источников была вообще свойственна уче-
ным XIX столетия, но «расцвело» это явление чуть 
позже. Ниже мы коснемся его духовных истоков.

Третье чудо в цепи событий после явления Кре-
ста связано со строительством храма. Всегда бывает 
так, что исполнение воли Божией, открывшейся при 
встрече с духовным миром (будь то в явлении или 
в голосе совести), встречает затруднения, требует 
идти «против течения», привычного хода событий. 
В Сказании люди, получившие откровение, берут 
архиерейское благословение и с готовностью при-
ступают к делу. Но тут оказывается, что повеление 
«строить дом Божий на месте сем» является невы-
полнимым, потому что указанное место слишком 
топкое для постройки, даже фундамент заложить 
невозможно.  В этой ситуации и проявляется «зем-
ное мудрование», переиначивание прямого смысла 
откровения: «заложиша церковь близ того болота 
яко стадии быти единой». Бог видит естественную 
человеческую немощь и посылает свою помощь: 
Крест снова является в чудесном свете, теперь уже 
плотникам, и голос Божий въяве повелевает масте-
рам ставить именно там, где было первоначальное 
указание. Воля Божия, чтобы не оставалось сомне-
ний, подтверждается уже «грозным» чудом, исчез-
новением первых трех венцов храма, сложенных 
в первый рабочий день. Рабочие нашли их, только 
когда вернулись к месту первого явления, где они и 
лежали в собранном виде. А теперь представьте, что 
это были бревна из достаточно редкой породы дре-

весины для этих мест – дубовые, значит, дорогосто-
ящие, дефицитные, и как должны были испугаться 
плотники, не найдя начало сруба на своем месте! 
Момент чудесного переноса постройки кажется для 
людей с натуралистическим мировоззрением наи-
более маловероятным из всего Сказания, этаким 
фольклорным преувеличением. Возможно ли было 
перенестись тяжелым бревнам? В житии святого 
Прокопия Устюжского говорится об отведении от 
города молитвами блаженного «каменного дождя». 
Ученые, в том числе доктора геологических наук, 
специально исследовали состав валунов, выпав-
ших, по преданию, с неба, и сделали вывод, что они 
были перенесены сюда как минимум за сотни верст 
с Кандалакшской губы Белого моря, где подобный 
минерал, друзит, выходит из недр на поверхность 
(Абрамов и др. 2010).  Верующий человек твердо 
знает, что «у Бога все возможно», естественным 
ли путем, либо сверхъестественным. Только надо 
помнить выше отмеченный принцип «презумпции 
естественности», то есть факт того, что и Бог дей-
ствует в согласии с данными Им законами мирозда-
ния, но как Хозяин может нарушить их, что чаще 
всего бывает при нашей неспособности услышать и 
принять Его волю. Нередко чудеса происходят там, 
где люди перестали слышать голос Божий в своей 
совести. Наверное, поэтому сказал апостол: «Зна-
мения суть не верующим, но неверным» (1 Кор. 14: 
22)9.

Обратимся к смысловому содержанию этого 
чуда. Бог дважды поражает сердца строителей силь-
ным переживанием: впервые, когда они не находят 
на месте трех сложенных венцов и, больше того, «ни 
единыя щепы»; второй раз, когда идут к свету и не 
только видят Крест, но и находят бревна на новом 
месте: «обретоша основание все церковное на боло-
те и бревна все на строение церковное пренесошася 
и посреди основания церковнаго явися вовторые 
крест». Обращает на себя внимание не просто пе-
ренос «материала», но факт сохранения при этом 
«церковного основания» (вспомним плат с главы 
Иисуса Христа, который апостолы Петр и Иоанн 
увидели «особь свитым на единем месте» – Ин. 20: 
7). То обстоятельство, что бревна были перенесены 
всей конструкцией, содержит ясное указание, что 
само дело строительства было богоугодным, только 
надо было вернуться к нему на указанном месте10. 
Чтобы поразить человеческую самость, чтобы вы-
вести людей из замкнутого круга суеты и побудить 
к восприятию логики иного мира, Бог посылает чу-
деса особого рода. 

«Грозные» чудеса встречаются и в Священном 
Писании, и в житиях святых – гибель Содома и 
Гоморры, наказание немотой священника Захарии 
(отца святого Иоанна Предтечи), засохшая смо-



53Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

ковница, видение Господа святому апостолу Павлу, 
после которого он ослеп, слепота князя Владимира 
перед крещением. Такого рода чудеса, когда Сам Бог 
исправляет кривизну человеческих путей, не раз 
встречаются и в истории Церкви. Например, Кузь-
ма Минин далеко не сразу решился на исполнение 
повеленного преподобным дела. По свидетельству 
Симона Азарьина, «преподобный, дав ему наказ, 
отошел и стал невидим. Козьма, проснувшись в 
трепете и великом ужасе, почувствовал, что все 
внутренности его сдавлены, и так он ходил с боль-
ным животом, молился преподобному Сергию об 
исцелении и каялся о своей небрежности, обещая 
исполнить все, что тот повелел, и размышляя, как и 
с чего начать дело...» (Житие и чудеса преподобного 
Сергия 1997). Вспомним об истории Шуйско‑Смо-
ленской иконы: когда иконописец восстановил 
традиционные формы прориси Богомладенца, то 
есть сначала не поверил в богоугодность чуда, еще 
дважды оказывалось, что изображение ножки у Бо-
гомладенца с высоко согнутой коленочкой само по-
являлось на доске (Макарьянц 2017). Грозное чудо 
сопутствовало также явлению Казанской иконы 
Пресвятой Богородицы. Обратим внимание на ви-
дение отроковицей (обретательницей иконы) огня 
– несколько раз являлась Матроне Пресвятая Бого-
родица, и в последнее явление из Ее очей исходили 
яркие и даже грозные лучи света-пламени. «Яви-
лась ей чудная и пресветлая Богородицына икона 
в страшном огненном виде, испуская пресветлые и 
очень страшные огненные лучи, так что думалось 
ей, что от пресветлых тех, сияющих от иконы лучей 
она сама будет сожжена; и голос страшный был к 
девице от образа, говорящий: “Если не поведаешь 
слов Моих и не пойдешь вынуть образ мой из недр 
земли, то Я явлюсь в другой улице и в ином городе, 
ты же сделаешься больной до тех пор, пока не кон-
чишь зле жизни своей”» (Патриарх Гермоген 1912).

В Сказании о явлении Креста умалчивается, 
но представляется очевидным, что второй день ра-
боты мастера провели (возможно, сначала расска-
зав о чуде переноса сруба) уже на новом месте, то 
есть явили послушание воле Божией (что-то срод-
ни знаменитому примеру сажания послушником 
рассады вверх корнями). Послушание воле Божи-
ей – особый аспект духовной жизни, важнейший 
в деле аскетического изменения себя. Как мы пом-
ним, всякое чудо содержит в себе некое «послание 
Бога», призыв к изменению, себя ли или того, что 
вокруг. Последний момент, «действенный» призыв 
явления, особенно важен при оценке смысла ис-
тинных чудес. Самым ярким примером такого рода 
воздействия духовного мира на мир земной явля-
ется вышеупомянутое видение преподобного Сер-
гия Кузьме Минину11. Будем помнить, что именно 

инициатива этого героя оказалась «спасительной 
соломинкой» в кризисе Смуты. Ключевое начина-
ние патриотов, создавших Второе ополчение, име-
ло своей первопричиной трижды повторившееся 
«сонное видение», в котором преподобный Сергий 
повелевал «благочестивому мужу» взять на себя 
такую необычную роль организатора православ-
ного воинства. Как раз в этом случае проявляется 
параллель синэргетического принципа в природе 
и в обществе, о котором говорилось выше: вера 
простолюдина позволила ему услышать и принять 
волю Божию, а вскоре, когда чаша весов клонилась 
в пользу интервентов и «польской партии» русской 
элиты, именно он, Кузьма Минин, оказался спасите-
лем Отечества и в самый решительный момент пе-
реломил ход московского сражения в сентябре 1612 
г. Его вера и его подвиг определили судьбу целого 
государства! Так через поступки верующего чело-
века духовный мир входит в историю, изменяет ее 
течение. И самое главное, это чудо «вхождения Бога 
в наш мир» совершается ведь незаметно, в неболь-
ших масштабах, в жизни каждого из нас, если мы 
подражаем примеру святого апостола Павла, кото-
рый сказал: «Я сораспялся Христу. Уже не я живу, 
но живет во мне Христос» (Гал. 2: 20). 

В начале нашей работы было упомянуто о том, 
что третьей сферой анализа чуда в линиях религи-
озного восприятия всегда будет «рецепция»  – кем 
и как чудо воспринимается. Ведь если Бог являет-
ся «источником» чуда и вкладывает в него некий 
смысл, указание для человека, какое-то побуждение, 
то «правильность», адекватность восприятия чуда 
оказывается тоже очень значимым компонентом: 
«что хочет от меня Бог, посылая мне такой Дар?». 
Встает вопрос о готовности человека к восприятию 
чуда. Вообще, готовность к принятию воли Божией 
со стороны человека есть в некотором роде «спуско-
вой крючок» вхождения чудесной Божественной 
силы в нашу реальность. Если на минуту предста-
вить, что для Бога нет будущего, а вся целокупность 
времени – это Его таинственное «Приснобытие», то 
становится понятным, что именно предвидимая Им 
готовность человека на исполнение Его воли дает 
возможность войти Ему в наш земной мир «нена-
сильственным путем». Церковь потому так высоко 
чтит Деву Марию и бережно передает главные Ее 
слова: «Вот, я раба Господня, пусть будет мне по 
слову Твоему» (Лк. 1: 38), – сказанные Ею в момент 
Благовещения и послужившие, по учению Церкви, 
человеческой составляющей обоюдного дела спасе-
ния человеческого рода. Эта же проблема привлек-
ла внимание духовно чуткого поэта, обратившегося 
к образу библейского пророка: «Восстань, пророк, и 
виждь, и внемли. Исполнись волею Моей…». Нако-
нец, можно вспомнить и такое событие, как обрете-



54 ИССЛЕДОВАНИЯ

ние Казанской иконы, явленной в 1579 г., достовер-
но описанное очевидцем – Казанским митрополи-
том Гермогеном, на момент обретения бывшим свя-
щенником Ермолаем, а потом ставшим патриархом 
Всея Руси (Патриарх Гермоген 1912). Оно не могло 
бы произойти, если бы не вера маленькой девочки, 
посудите сами. Матроне явилась Матерь Божия и 
повелела достать ее икону из земли (мы упоминали 
об этом грозном видении), и вера ребенка победила 
скепсис взрослых. Сначала ей не верила мать, потом 
им с матерью не верили церковные и мирские вла-
сти города, и тогда девочка пошла копать землю в 
указанном месте сама! И как трудилась – на пепели-
ще она вместе с добровольными помощниками вы-
рыла яму больше двух локтей глубиной (это около 1 
м) и тогда под фундаментом печи обрела святыню 
– образ Одигитрии: «И когда выкопали немного бо-
лее двух локтей, о чудо! – явилась чудотворная ико-
на, честного Ее [образа] Одигитрия, вместе с Пред-
вечным Младенцем... На чудной же иконе той был 
ветхий рукав одежды из вишневого сукна, сам же 
образ сиял светлостью, как будто вновь был напи-
сан красками...». Девочка по вере и простоте сердца 
своего воплотила в жизнь то, что предложила Ей в 
видении Матерь Божия. Гермоген был очевидцем 
первого чуда от иконы, это несомненно, потому что 
он указывает даже время копания и находки: «Был 
же приход их к воеводам и архиепископу в 7-й час 
дня, а обретение чудного пресветлого образа Бого-
родицына в двенадцатом часу дня, после пожара в 
тот же год, месяца июля в 8-й день, на память свято-
го великомученика Прокопия». Вот какой результат 
дает соединение в душе очевидца чуда двух вещей: 
веры и готовности исполнить волю Божию. 

В приведенных примерах мы имеем дело с осо-
бым качеством человека «христианской культуры», 
обостренно проявившимся в средневековой культу-
ре Святой Руси, – жертвенной готовностью испол-
нить волю Божию. Вновь обратимся к повествова-
нию Гермогена о явлении Казанской иконы, которая 
не была бы обретена без «маленького» подвига веры 
отроковицы Матроны. Надо отметить, что юная 
дева приняла явление ей Матери Божией не как 
пусть интересный, но частный эпизод своей жизни 
(не как чудо в смысле дива – праздно удивиться и 
забыть!), но именно как центральное ее событие. Об 
этом свидетельствует ее судьба. Когда Гермоген (на 
тот момент Казанский архиерей) в 1586 г. испросил 
у нового царя Федора Ивановича разрешения поста-
вить на месте явления храм Одигитрии и открыть 
там женскую обитель, одной из первых постриже-
ниц монастыря стала 17-летняя инокиня Марфа 
(«Мавра»), оставшаяся там до самой смерти благо-
дарить Матерь Божию за вхождение в ее жизнь. Со 
временем в эту же обитель вступила и ее мать. Та 

же черта четко проступает в религиозности Кузьмы 
Минина как особенность его личности, определив-
шая его избрание Богом. Вера этого человека из на-
рода была не умозрительной («в душе, про себя», как 
это модно в наше лукавое время), это была вера-по-
рыв, до готовности живот свой положить. Можно 
возразить, что это свойственно почти каждому во-
ину – готовность рисковать жизнью. Но Кузьма был 
мещанин, и при этом отдал Богу и всю свою семью. 
Он все свое достояние полагает принародно на дело 
ратного ополчения и этим поражает своих сограж-
дан, зажигает их своим порывом. Воодушевление 
народное было подобно снежной лавине – неудер-
жимо стал подниматься народ на защиту поруган-
ной веры и самой жизни своей. И у самого истока 
этого процесса стоит тихое веяние иного мира, зов 
преподобного Сергия, неслышный для любой дру-
гой суетливой души. Явление не было праздным 
актом, поражающим лишь воображение экзальти-
рованных адептов (сравни, например, рассказы о 
Фатимских явлениях Богоматери, которые именно 
поэтому воспринимаются нашими богословами как 
дьявольское обольщение12). Чудо явления препо-
добного Сергия Минину произошло ради вхожде-
ния благой «воли Божией» в судьбу целого народа.

Четвертое чудо Сказания – пример милости 
Божией, награждающей всякого, творящего волю 
Божию. Со святого места, предназначенного для 
храма, во вторую ночь воды утекли сами и поднялся 
холм, на котором и была тогда удобно поставлена 
церковь, позже – дом причта, а сегодня возник пре-
красный монастырский комплекс. Что это было за 
явление? Два подобных чуда, с управлением водной 
или геологической стихией, можно привести из 
церковной истории: чудо архистратига Божия Ми-
хаила в Хонех (когда архангел спас от бурного во-
дного потока храм, ему посвященный) и подъем 
и перенос горы в Каире по молитвам праведного 
Симеона и коптских христиан в Х в. при патриархе 
Авраамии13. Оба упомянутых чуда носят спаситель-
ный характер, явление особой Божией заботы в си-
туации смертельной опасности, когда естественных 
путей выхода уже не остается (вспомним библей-
ское повествование о явлении Ангела трем отрокам 
в пещи Вавилонской – Дан. 3: 6). Результат такого 
чуда всегда служит «к вящей славе Господней». 

 В литературе по истории явления Креста Го-
сподня на Сахотском болоте нередко встречается 
предположение о связи этих событий со свидетель-
ством Типографской летописи (ПСРЛ, том XIV) о 
некоем геологическом катаклизме на Ростовском 
озере в 1467 г. (ошибка перевода даты, ноябрь еще 
1466 г.)14. Отсюда некоторыми выводится предпо-
ложительная датировка события – ноябрь 1467 г.  
Этот подход называется рационалистическим, он 



55Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

еще с XVIII в. и поныне в большой моде в католиче-
ском богословии и является ярким примером «чу-
дофобии». Например, Вифлеемская звезда, которую 
«волхвы видели на востоке», отождествляется с чи-
сто астрономическим явлением, которое по расче-
там астрономов должно было происходить около 6 
г. до н.э.15 У протоиерея Александра Меня в его мно-
готомнике «История религии. В поисках Пути, Ис-
тины и Жизни» опубликован характерный «перл», 
перекочевавший из такого рода «апологетической» 
литературы, о переходе Израильского народа через 
Красное море, который мы для ясности потрудим-
ся привести целиком. «Все это время над Тростни-
ковым морем дул сильный восточный ветер, и он 
обнажил проходы среди стен тростника. Это нео-
жиданное обстоятельство помогло израильтянам 
выбраться из западни... Невзирая на то, что над 
топями собрались тучи и надвигался настоящий 
ураган, египтяне продолжали погоню. Возможно, 
они и успели настичь часть беглецов, но с каждым 
шагом им было все труднее и труднее пробирать-
ся в сгустившемся мраке. Тяжелые колесницы за-
стревали в вязком иле, гроза бушевала, ветер пере-
менился и теперь гнал волны на преследователей. 
Только теперь поняли египтяне, какая опасность им 
угрожает, и поспешно повернули обратно. Но вода 
настигла их. Израильтяне, которые тем временем 
уже стояли на сухой возвышенности, наблюдали за 
отчаянными попытками всадников выбраться и не 
верили своим глазам... Так или примерно так про-
исходило это событие, сыгравшее столь большую 
роль в истории ветхозаветной религии. Многие его 
подробности навсегда останутся загадкой. Трудно 
даже определить точное место, где произошла пе-
реправа. Можно утверждать единственное: под Ям-
суф, “Тростниковым морем”, Библия подразумева-
ет не Красное море, берега которого всегда были 
голы и каменисты; скорее всего здесь речь идет об 
одном из Горьких озер, которые тянулись цепью 
между Красным и Средиземным морями. Как бы 
то ни было, произошло нечто такое, чего не ждали 
ни евреи, ни египтяне. Всего час назад израильтяне 
были на волосок от гибели. Преследователи беспо-
щадно расправились бы с ними; но вот теперь Ягве 
спас свой народ и остановил грозного врага. Это 
было несомненное чудо, хотя внешне действовали 
обычные стихийные силы. В том, что помощь воды 
и тьмы, бури и грома явилась столь своевремен-
но, израильтяне почувствовали охраняющую руку 
Провидения» (Мень 1991: 213–214). 

Казалось бы, какой хороший пример воплоще-
ния принципа «презумпции естественности»! Но 
увы, здесь действует другой мировоззренческий 
принцип: натурализма, разделения духовного и ма-
териального миров на две не сообщающиеся сфе-

ры16. Его последователям всегда приходится объ-
яснять некое чудесное явление через совпадение с 
особыми природными событиями. На первое место 
ставится натуралистическое мировоззрение, а под 
него «подгоняется» священный текст (или свиде-
тельства очевидцев). Обратим внимание: именно 
подгоняется, то есть первое подчиняет себе второе. 
Отец Александр игнорирует свидетельство писате-
ля Пятикнижия, что Моисей жезлом рассек воду, 
что «морские воды (а не болотная жижа. – А. Л.) сто-
яли стеной» (Исход 14: 22) и что Израиль шел по дну 
морскому. У него и море-то не Красное, а какое-то 
«тростниковое». Во всем ощущается добродушная 
снисходительность к авторам Библии или Еванге-
лия, которые «слегка преувеличили» природные 
события и написали, например, что «звезда шла… 
а потом встала над храминой, где был Младенец». 
Недомыслие Тейяра де Шардена насчет «немощи 
духа»16, которому нужна материя, – неопантеизм! 
Характерно, что так же точно действуют и наши 
доморощенные рационалисты. Титов, предполагая 
в 1885 г. датой явления Креста 1 ноября 1467 г., со-
всем не обращает внимание на то, что явление было 
пастухам, пасущим скот, скот же в наших широтах 
не пасут ни в ноябре, ни даже в октябре. 

В своей работе с разбором «агиографических 
топосов» Сказания о явлении Креста Д.  Ю.  Крив-
цов делает важный вывод, что повествование о 
преображении болотистой «пустыни» в благодат-
ное место пребывания животворящей святыни 
имеет ключевое значение для осмысления главной 
авторской идеи. «Если современный ученый-раци-
оналист в вышеприведенных эпизодах чудесных 
преображений болотных дебрей увидит только 
невероятное нарушение естественных природных 
законов, то человеку с традиционным церковным 
сознанием в таких эпизодах открывается духовное 
окно в сверхъестественную реальность. Реальность 
библейскую по характеру и масштабам влияния на 
тварный мир. В этом духовном контексте эпизод с 
чудесным осушением участка Сахотского болота 
для возведения на нем церкви превосходно проком-
ментировал А. С. Сатомский: “Это крайне важный 
эпизод, – писал он, – так как в нем присутствует 
прямая параллель с библейским повествованием о 
творении. Безвидная бездна устраивается так, что-
бы в ней мог быть насажен в итоге Эдем и в нем по-
селено человечество. Здесь, по мановению Божию, 
пустое и неустроенное болото чудесным образом 
осушается для того, чтобы на нем было воздвигнуто 
место селения Славы Божией – храм, место едине-
ния Бога и людей”» (Кривцов 2023).

Пятое чудо Сказания – спасение Креста при 
пожаре – отстоит по времени далеко от первых 
четырех, да и перед ним, по свидетельству авто-



56 ИССЛЕДОВАНИЯ

ра, произошло множество чудесных исцелений, на 
которых мы теперь остановимся: «потом проиде 
слава про чудеса животворящаго креста и чудная 
чудеса чудотворца Николы во многи страны, иже 
и до днесь с верою приходящим многая исцеления 
подает». Только вот записи этих промежуточных 
чудес не сохранились: «прежния священницы чу-
деса животворящаго креста и чудотворца Николы 
вписаша в книгу, и святая церковь Божия та стояла 
многия лета первозданная, понеже состроена была 
от древ дубовых». Да, вместе с церковным пожаром 
сгорели и записи о первых и продолжавшихся по-
том чудесах. Но это не принципиально, потому что 
Церковь имеет во Христе неиссякаемый источник 
благодати, подаваемый по вере все новым поколе-
ниям христиан. Произошедшие от святыни исце-
ления тоже можно назвать одним из характерных 
«агиографических топосов», причем не абстракт-
ным литературным приемом, а выражением суще-
ственной стороны религиозного мировоззрения: 
если болезни и в конечном итоге смерть являются 
следствием греха, уклонения от Божественного за-
мысла о человеке, то благочестие и исполнение воли 
Божией приводят к исцелению души от греха и тела 
от болезней. Конечно, библейское повествование о 
двух праведниках, не вкусивших смерти – праотце 
Енохе и пророке Илие  – всегда волновало сердца 
верующих, но имея перед собой образ доброволь-
но предавшегося на смерть Сына Божия, все без 
исключения христиане со смирением принимают 
и болезни в качестве от Самого Бога вразумления, 
и саму смерть (ср. житийные сказания об Успении 
Божией Матери или кончине святого Иоанна Бого-
слова), даже если потом тайно воскрешены Боже-
ственной силой. 

О чудесной исцеляющей силе Креста был на-
слышан «князь Петр Лукич», подвигший автора 
на составление Сказания и возобновление запи-
сей чудес, первые 17 из которых образовали вто-
рую часть нашего агиографического памятника 
(Сказание 1913: 9–30). Он и пришел сюда со всем 
семейством, чтобы возблагодарить Распятого за 
все «случаи» Божией помощи, которую он ощущал 
за время своего опасного воинского служения. Из 
описанных во второй части чудес многие связа-
ны с исцелением от беснования (жены Феодосия 
и Анна, отрок Авраамий), от обширного инсуль-
та с потерей сознания (господин веси Климотино 
Иродион), семейной пары от бесплодия (стольник 
Илья и Татьяна Мещериновы), есть и грозное чудо 
с наказанием святотатцев, дерзнувших второй раз 
ограбить церковь Никольского погоста в 1694 г. 
«Механизм» этих исцелений, объективность кото-
рых, по практике церкви, свидетельствуется всегда 
не только близкими, но и священнослужителями 

как официальными лицами, далеко не всегда может 
быть рационально объяснен с помощью «плацебо». 
Наиболее ярким случаем подобного рода во време-
на, когда медицинская наука была уже достаточно 
развита и можно было судить о степени «чудесно-
сти», является ряд многих исцелений по молитве 
протоиерея Иоанна Сергиева (ныне прославленно-
го во святых Кронштадтского чудотворца)17; резкие 
изменения к лучшему в состоянии тяжело больных 
за годы его служения зафиксированы десятками и 
не могут быть «фальсификациями» или «совпаде-
ниями». Мы действительно имеем дело с вхождени-
ем в наш мир иной силы, которая, по определению 
философии синэргетики, видится «изнутри при-
родной причинности» как неожиданное изменение 
неустойчивых процессов, а смысл обретает только 
в линиях религиозного понимания бытия как диа-
лога человека со своим Создателем. Именно в этой 
системе взглядов находит свое объяснение и не ча-
сто встречающийся феномен «отозванного чуда» 
(принятого без должной благодарности, отчего бо-
лезнь вернулась), приведенный автором Сказания 
о явлении Казанской иконы митрополитом (буду-
щим святителем) Гермогеном: «Человека просителя, 
именем Иосифа, не видевша очима ни мало, яко сам 
поведа, три лета, – прозрети того Владычица сподо-
би. Враг же, ненавидяй спасения человеком, забы-
ти тому сотвори вскоре богатаго Врача, подавшего 
исцеления, Пречистую Богородицу. Еже бы воздати 
молитву и благодарения, вместо того на прошение 
сребра паки устремися, ему же извыче: и верою от-
паде и леностию отягчен, не получи до конца спа-
сения и неведения ради своего малу стезю зряше» 
(Патриарх Гермоген 1912).

Возвратимся к Сказанию о Кресте, в котором 
повествуется о «нежелании» Креста сойти с места, 
даже когда его пытались вытащить из деревянной 
церкви во время пожара. Упоминание о пожаре 
связывает несчастье с греховностью, что выража-
ет еще одну черту культуры периода Святой Руси 
и мировоззрения автора сказания, – уверенность, 
что судьба как отдельного человека, так и всего на-
рода определяется степенью его благочестия. Фак-
тически, это тоже тема ответственности или досто-
инства, третье измерение чуда: насколько важно 
получившим его соответствовать Божиим дарам. 
«Божиим изволением, а наших ради согрешений, 
церковь Божия в пожарное время сгорела, а тогда 
церковники при загорении оныя начаша из церкови 
святыя иконы износити и все местныя иконы вы-
несли; и внидоша священницы во святую церковь 
взяти образ животворящаго креста и хотеша вон 
изнести и не возмогоша из места двигнути, не изво-
ли животворящий крест Господень из церкви Божии 
изыти». В этом описании обращает на себя внима-



57Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

ние то, что святыню пытались спасти, но не смогли 
вынести Крест, потому что он «не изволи из церкви 
изыти». И, как говорится дальше, «по малех днех 
приидоша на то пожарное место множество людей 
и всии людие начаша искати в пепеле церковных 
вещей, железнаго и меднаго припасу, и стали пе-
пел перегребати, и обретоша в пепелу пречудесный 
крест Господень ничем невредим, не прикоснуся бо 
огнь…». Испытание огнем попускается Богом, по-
тому как лишь подтверждает благодатность святы-
ни. Но подставка под крест, скорее всего, сгорела, 
потому что внизу креста, как он был обследован в 
современном его виде, имеется более поздний опил. 
Судя по первой дате в сохранившихся списках, по-
жар с извлечением Креста из пепла мог произойти 
незадолго до 1507 г. 

Чудес сохранения Богом данной людям святы-
ни немало встречается в качестве агиографического 
топоса как во многих старинных сказаниях, так и в 
истории Церкви. Сами авторы Сказания поминают 
афонский образ Вратарницы (ведь как раз в годы 
записи Сказания в Москве, во второй половине 
XVII в., распространялось чествование Иверского 
образа, привезенного со Святой горы), который, 
как мы помним, был чудесным образом сохранен 
от надругательства иконоборцев. Наиболее близкая 
параллель здесь прослеживается с судьбой Влади-
мирской иконы Божией Матери, которая в пожаре 
февраля 1238 г., погубившем жизни тысяч влади-
мирцев, оказалась цела. Все это, безусловно, по сво-
ему смыслу – знаки любви Божией к нам, его детям, 
как в прошлые времена, так и сегодня18. А разве 
сохранение Креста в годину гонений – не такое же 
чудо? Он как бы спрятался, сохранился от осквер-
нения и уничтожения богоборцами, а теперь, после 
падения «державы безбожных» – «вышел», стал 
снова широко известен (Балагуров 2023: 13). Прове-
денная в начале 2000-х годов реставрация помогает 
сохранить его драгоценные черты на будущие вре-
мена. Пусть образ Сказания, в котором Крест как во 
время пожара, так и после него по воле Свыше оста-
ется строго на прежнем месте, вдохновит священ-
ноначалие на верное, богоугодное решение вопроса 
о месте нахождения святыни. Если он вернется на 
Богом назначенное место – восстановятся связи, за-
сияет полнотой наша общая церковная жизнь. Игу-
мен Борис (Храмцов), инициатор создания обители 
на святом месте Явления (о чем мечталось еще с 
древних времен), был известен своей открытостью 
Божией воле (Бородина 2008).

Осталось обсудить последний момент: чудо 
произошло, очевидцы засвидетельствовали, бли-
жайшее их окружение отозвалось благочестивыми 
деяниями. Но как может единичное событие стать 
достоянием всей Церкви? Здесь речь идет уже о ди-

алоге Бога с «соборной личностью» целого народа, 
ярким примером чего является судьба Казанского 
образа, который со временем стал почитаться как 
спасительное знамя победившего Смуту Второго 
ополчения (осенняя память Казанской иконы  – 4 
ноября). Почитание Казанского образа зародилось 
за 20 лет до Смуты. Еще сам государь Иван IV, в годы 
правления которого произошло обретение иконы, 
заказал для Москвы и окружил почитанием сделан-
ные с нее списки. Царь Федор дал средства для воз-
ведения на месте явления в Казани храма и обители. 
Руководитель ополчения князь Д.  М.  Пожарский, 
очевидно, был почитателем Казанской иконы еще 
до появления ее в Ярославле вместе с отрядами из 
Казани, так как там с нее сразу был сделан список, 
который потом остался с войском до самого взятия 
Кремля. Этот список как особо почитаемую святы-
ню князь поместил в своем приходском храме на 

Игумен Борис (Храмцов) 



58 ИССЛЕДОВАНИЯ

Сретенке. А после 1612 г. новые правители Русской 
земли – Романовы – восприняли Казанскую икону 
(как, впрочем, и Федоровскую) как особую для сво-
его рода святыню, и именно Алексей Михайлович 
в 1648 г. после рождения в этот день (22 октября по 
ст. ст.) своего первенца Димитрия (он умер вскоре 
в младенчестве) сделал осеннюю память Казанской 
иконы общецерковным праздником. Не случайно в 
канун 400-летия победы над Смутой историки спо-
рили вокруг осенней даты, потому что она – не из-
начальная, ключевых событий именно в этот день 
в 1612 г. не произошло. Она была предложена цар-
ствующим домом как дата Божией милости именно 
для него, по своим «узким» соображениям, но вме-
сте с тем вобрала в себя энергию всенародного почи-
тания, которое на тот момент уже имела Казанская 
икона, выразив благодарную память о победах осе-
ни 1612 г. в целом. Вот почему после смерти первен-
ца (фактически, утраты повода для празднования 
этой даты) государь уже не мог отменить осенней 
памяти Казанского образа – народное благочестие 
нашло в ней объективную основу. Это – благодар-
ная память за удивительный Божий Промысел, ко-
торый даровал избавление стране, бывшей на воло-
сок от полного поражения и окончательной гибели.

В более близкие к нам времена мы все чаще 
оказывались недостойными вхождения спасающей 
Божией силы в стихию нашей народной жизни. 
Вспомним грозное пламя, которое отроковица Ма-
трона вместе со строгим предупреждением видела 
вокруг Пресвятой Девы. Оно материализовалось в 
июле 1904 г., когда святотатец Федор Чайкин (на-
стоящая фамилия – Стоян) украл всенародную свя-
тыню. Не она нужна была ему: он содрал драгоцен-
ности с ее оклада, а явленный первообраз разрубил 
топором и сжег в домашней печке. Предчувствуя 
беду, настоятельница Казанского монастыря пере-
живала об участившихся попытках проникновения 
в обитель и усиливала бдительность. Но идейное 
расслоение на Руси было уже глубоко: чада этого же 
народа подняли руку на святыню предков. Стоян, 
циничный атеист, на суде рассказывал, как он унич-
тожал народную святыню всей России, «и суетли-
во, с гримасами всматривался в публику своими 
наглыми до дерзости глазами» (Джунковский 1997: 
645–648). После этого преступления словно Покров 
был снят с нашего Отечества: поражение Порт-Ар-
тура, Кровавое воскресенье, Смута 1905–1907 гг. и 
гибель всего православного государства…

Подведем итоги. Вера в чудеса действительно 
является неотъемлемой частью подлинно право-
славного вероисповедания, потому что во Христе, 
«неслитно и нераздельно»19 соединившем Божество 
и человечество, осуществлено основание принципа 
Богообщения, проникновения мира Горнего в мир 

дольний. Со временем способ этого общения был 
осмыслен Православной Церковью и зафиксирован 
в догмате о благодати, о божественности (нетварно-
сти) Фаворского света, являемого как в Благодат-
ном огне на гробе Господнем, так и в видении иси-
хастов: «милостию сострастия тепле кающияся и 
чистиши, и светлиши, и света твориши причастни-
ки, общники Божества Твоего соделоваяй независт-
но… Радуяся вкупе и трепеща, огневи причащаю-
ся, трава сый, и странно чудо, орошаем неопально, 
якоже убо купина древле неопальне горящи»20. Как 
согласно повторяли многие святые отцы, самым ве-
ликим чудом, почти незаметным для посторонних 
глаз, является обращение грешника от пути поги-
бели на путь праведный. Но кроме этой внутрен-
ней стороны, определяющей подлинный духовный 
смысл чуда (и помогающей отличить истинное чудо 
от ложного), у чудес есть и внешняя сторона. В жиз-
ни людей это проявляется в неожиданных измене-
ниях, поступках, которые потом становятся пово-
ротными для изменения многих судеб, а то и целых 
народов (как мы и вспомнили подвиг Минина).  

Копия Годеновского  креста в крестном ходе 

Сегодня почитание Животворящего Креста, 
явленного на Сахотском болоте, вступает в новую 



59Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

фазу: литургическая дата его Сошествия внесена 
в общецерковный богослужебный календарь в со-
ответствии с постановлением Священного Синода 
РПЦ от 25.08.2022 г. (журнал № 77)21. В торжествен-
ном праздновании юбилея планируется участие не 
только духовенства и верующих, но руководите-
лей регионов и правительственных лиц. К местам 
хранения Креста и его Явления ремонтируется и 
достраивается дорога. В обоих центрах почитания 
святыни ведутся и готовятся к изданию записи 
новых, современных чудес, происшедших здесь по 
молитве верующих. Очевидно, что юбилейное со-
бытие займет заметное место в информационном 
пространстве. Но поэтому правильное понимание 
происходящего становится еще более важным: пе-
реживаемые верующими случаи соприкосновения 
с Иным миром должны представляться не как оче-
редная сенсация, ради удовлетворения праздного 
любопытства, но как особый Дар Божий, побужда-
ющий нас к изменению жизни, чтобы она соответ-
ствовала Жертве Сына Божьего, отдавшего Свою 
жизнь ради нас.

Подобно тому, как каждый народ достоин сво-
их правителей, так каждый народ приобретает из 
Высшего мира свои святыни и свои дары. Один 
народ обретает культ богини смерти Кали, дру-

гой – меч пророка, карающий неверных, а третий 
– превосходящую разумение добровольную Жерт-
ву Сына Божия и Его потрясающую победу самой 
смерти в Воскресении. Напомнить об этой жертве 
и было призвано Сошествие Креста Господня на 
Сахотском болоте. Мы все – грешные, мало воз-
даем Богу за Его любовь к нам, но от нас зависит 
наше достоинство быть настоящими «сынами Цар-
ствия». Мы призваны учиться быть по-настояще-
му благодарными, трепетно всмотреться в скупые 
и краткие касания Иного мира нашему. Новая свя-
тыня обретается не сама по себе, а именно нашей 
встречей, всенародным почитанием. Все это, по 
сути, вопросы нравственности, народного благо-
честия, общественных идеалов и чаяний. Именно 
от этого, как мы выяснили, зависит принятие или 
непринятие тех удивительных возможностей, ко-
торые в себе несет всякое явление Божественного 
присутствия в нашей жизни, подобно евангельско-
му семени из знаменитой притчи о сеятеле. И при 
Встрече с рукой Божией (когда входим в «облако 
непостижимости», подобно апостолам на Фаворе), 
когда из мрака Непостижимого нам раздается го-
лос Божий, нам надо помнить, что не столько мы 
исследуем, испытываем это чудо, сколько Бог этим 
чудом испытывает нас. 

Погост‑Крест. Монастырь Животворящего Креста Господня. Ильинский р-н Ивановской обл.



60 ИССЛЕДОВАНИЯ

Примечания
1 Оригинальное издание: Ich und Du. Berlin, 1923. В работе онтологическое отношение диалога «Я–Ты» по-
стулируется как принципиально отличное от «Я–Оно», что позже развивается в целую систему диалогиче-
ского понимания бытия. Обращает на себя внимание переход автора из католичества в иудаизм, каковой 
факт подчеркивает общий «диалогический» характер авраамических религий.
2 По слову И. А. Ильина: «То, что могло быть разрушено, – или уже рухнуло, или, наоборот, окрепло и утвер-
дилось. Мы вступили в новую эпоху. Пришло время неробкой веры, духовной и самодеятельной религиоз-
ности, исходящей из сердца, строящейся сердечным созерцанием, утверждающей свою удостоверенность 
и разумность, знающей свой путь, цельно-искренней, ведущей человека через смирение и трезвение к еди-
нению с Богом» (Ильин 2022: 13).
3 Критерий «уместности» как раз помогает отделить истинные чудеса от ложных, к которым могут отно-
ситься как явно бесовские видения, так и, казалось бы, внешне «благочестивые», с ангелами или святыми. 
Если последнее было «праздным», только лишь удовлетворяющим любопытство или собственное самомне-
ние визионера, – оно тоже считается ложным. См., например: Киево-Печерский патерик. Полное собрание 
житий святых, в Киево-Печерской лавре подвизавшихся / пер. с церковнославянского. Е. Поселянина. М.: 
Изд. А. Д. Ступина, 1900.
4 Например, дьякон Андрей Кураев в одном из своих интервью (2006–2007 гг.) заявил, что вера в сошествие 
Благодатного огня на гробе Господнем – проявление чудомании, и «быть такого не может, чтобы где-то в 
Кувуклии не присутствовал коробок спичек». Мы очень надеемся, что со временем он изменил свое мне-
ние.
5  «Деревянное скульптурное изваяние распятого Христа... в истории русского искусства по существу не 
нашло места, не вписалось в общую схему, определяющую развитие сакральной художественной резьбы 
эпохи средневековья» (Пуцко 2002: 268). «Единственное, что можно смело утверждать, так это появление 
изваяния Иисусова креста под впечатлением виденного именно на Западе» (Пуцко 2002: 272). 
6 «И той iерей поиде во градъ Ростовъ извѣстно увѣдати про чудеса животворящаго креста, и прiиде въ 
монастырь Петра царевича взыскати пречестнаго отца игумена тоя обители Исаiю, понеже того игумена 
въ томъ Никольскомъ погостѣ рожденiе и воспитанiе бѣ, дѣдина и отчина его… И той iерей, испросивъ 
благословенiе у преподобнаго отца игумена, вопроси: “Повѣждь ми, святый отецъ, како явися исперва жи-
вотворящiй кресть Господень въ Никольскомъ погостѣ?” И повѣда все прошенiе того князя, и како той 
вопросивъ про чудеса животворящаго креста. И той преподобный отецъ глагола: “Азъ многогрѣшный игу-
менъ слышахь исперва про явленiе животворящаго креста Господня отъ отца своего священносхимонаха 
Игнатiя и священносхимонаха Варлаама и како онiи отъ прародителей своихъ слышаша, и повѣствоваша 
ми тако”» (Сказание 1913: 4).
7 Открытие наукой синэргетических процессов (типа турбулентных движений текущей воды или воздуха), 
когда микроскопическое изменение одного из параметров приводит к изменениям макропроцессов (так 
называемые точки бифуркации), может объяснить возможность существования такого явления. К ним 
же микробиологи относят процесс клеточного роста зародыша. Развитие синэргийной ветви философии 
было живо воспринято учеными, занимающимися проблемой зарождения жизни, и позволило заглянуть в 
тайну связи души и тела через нервную систему, каким образом мысль или желание могут управлять телом. 
Ученые здесь столкнулись с парадоксом: развитие процесса не может быть объяснено причинно, проявля-
ется как «случайное», но разум-то улавливает связь. Именно о ней писал святитель Лука (Войно-Ясенецкий) 
в книге «Дух, душа и тело», отмечая, что «при развитии зародыша во утробе дух наитствует появляющиеся 
телесные формы».
8 Хороший пример приводится у о. Серафима Роуза в его книге «Душа после смерти», когда речь идет о бе-
совских видениях мистика Э. Сведенборга: «Наконец духи стали являться ему в состоянии бодрствования. 
Впервые это произошло во время его поездки в Лондон. Переев однажды вечером, он вдруг увидел черноту 
и ползающих по телу пресмыкающихся, а затем человека, сидящего в углу комнаты, который сказал лишь: 
“Не ешь столько”, – и исчез в темноте. Хотя это явление и испугало его, он счел его чем-то хорошим, потому 
что ему был дан моральный совет. Затем, как он сам рассказывал, “в ту же ночь тот же человек явился мне 
снова, но теперь я уже не был испуган. Потом он сказал, что он – Господь Бог, создатель мира и Искупи-
тель…”» (цит. по: Иеромонах Серафим (Роуз). Душа после смерти // Сайт «Азбука веры»  https://azbyka.ru/
otechnik/Serafim_Rouz/dusha-posle-smerti/ ).
9 Афониты, например, очень дорожат тем, что на земле их «монашеской республики» практически не про-
исходит чудес, нет ни нетления мощей, ни мироточения (за исключением особого случая с преподобным 
Нилом Мироточивым). Последний аспект очень охлаждает пыл любителей чудес: если что-то у Вас в храме 



61Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

происходит, значит, Богу приходится прибегать уже к крайним средствам Вашего увещевания, значит, люди 
перестали в своей душе слышать голос Божий. Характерно, что при начале СВО во многих храмах России и 
Украины стали мироточить иконы «Умягчение злых сердец»: https://bloknot.ru/obshhestvo/takoe-lish-v-dni-
osoby-h-ispy-tanij-v-glavnom-hrame-vooruzhenny-h-sil-ikona-zaplakala-krovavy-mi-slezami-897133.html ;
https://yandex.ru/video/preview/8260371046831717828 ;
https://yandex.ru/video/preview/17326919237541637526 
10 Есть немало примеров, когда злостное неисполнение воли Божией приводит к очень печальным послед-
ствиям. Достаточно вспомнить ветхозаветный Израиль с его отступлениями от истинного богопочитания 
или обещанное Христом разрушение Иерусалима, «не узнавшего часа его посещения». В этом свете удер-
живание явленного Креста на не указанном Богом месте представляется грубейшим произволом, опасным 
для судьбы его творящих.
11 Инициатива Минина по организации ополчения сама по себе тоже может быть оценена как «чудо», по-
тому что, при сословной организации русского общества того времени, заниматься торговцу устройством 
армии было немыслимым. Воинское служение было уделом дворянства, высшего сословия общества, отче-
го Минин в свой адрес и получал насмешки польских панов (как в ответе поляков из осажденного Кремля 
на письмо князя Д. Пожарского) и, вероятно, не только польских.
12  См., например, лекции профессора А.  И.  Осипова о видениях  // Сайт «О духовной прелести»  / Виды 
духовной прелести / Ложные видения / О ложных видениях https://oprelesti.ru/index.php/vidy-dukhovnoj-
prelesti/87-lozhnye-videniya/650-professor-a-i-osipov-o-videniyakh  (дата обращения 24.01.2023).
13 См. статью «Симеон Египетский» на сайте «Православный благотворительный фонд – БФ ПравЖизнь»: 
https://pravzhizn.com/calendar/saints/simeon-egipetskij. Более подробно история рассказана в интервью с на-
местником Свято-Успенской Святогорской Лавры митрополитом Антонием о поездке делегации Украин-
ской Православной Церкви в Коптскую церковь // YouTube-канал «Витражи: о вере в красках». Интервью 
с митрополитом Антонием, часть 2. Что увидела делегация монашествующих УПЦ в Египте, 28–32 минуты 
https://youtu.be/Zg_X9SZdXzI . Владыка передает результаты геологических исследований, показавших, что 
геологические слои самой горы, которая сейчас стоит в 3 км за пределами Каира, совпадают с теми слоями 
в центре города, где стояла гора раньше. На современном месте нахождения горы под нею ниша глубиной 
около 80 м, где расположен подземных храм с мощами праведного Симеона (видимо, возникшая, когда гора 
«заходила» на новое место).
14 Ростовский краевед Андрей Александрович Титов (1844–1911) в своем справочном издании «Ростовский 
уезд Ярославской губернии» (М., 1885) рассуждает: «Можно так же допустить, что гора, на которой он явил-
ся, поднялась из местного болота в XV веке; это произошло, смотря на предмет с естественной точки зрения, 
вследствие подземного вулкана, как и вся горная гряда, идущая из Углического уезда по направлению к 
Кресто-Иисусовской горе и оканчивающаяся горой Зимилихой у сел Нагорного и Ильинского, имеет ха-
рактер вулканического образования. Сомневаться в подъеме Кресто-Иисусовской горы из болота нет ни-
какого основания, при полной достоверности означенного сказания в других частях повествования. Теперь 
спрашивается: действие этого вулкана не совпадает ли с тем физическим явлением, которое у летописца (в 
Типографской летописи. – А. Л.) отмечено под 1-м ноября 6975 (1467 г. Ошибка: начиная с сентября даты 
переводятся с разницей на 5509 лет, так как для летописца наступает уже следующий год. Верно – 1466 г. – 
А. Л.), когда “ставясь Ростовское озеро выло по две недели, и ночи людем в городе спати не дало, и после про-
тяжно застучит, как бы в десятере молотят или осьмере, и за много лет того не бывало”». (Титов 1885: 242).
15  Существует «мнение, принадлежащее знаменитому астроному Кеплеру (1571–1630), наблюдавшему в 
1603–4 годах соединение планет Юпитера и Сатурна, к которым в следующем году присоединилась еще 
планета Марс, так что из трех планет составилась одна, светившаяся некоторое время. При помощи ма-
тематических вычислений Кеплер нашел, что такое соединение планет происходит однажды, примерно, в 
800 лет. На основании этих соображений Кеплер определил год рождения Христа: 748 от основания Рима. 
Но последующие ученые находили эту дату неточной и определяли год рождения Христа 749 годом от 
основания Рима. Эта дата объясняет то обстоятельство, почему Ирод велел убить младенцев в Вифлееме 
от двух лет и ниже, – потому что новая звезда явилась, по вычислениям Кеплера и других, года за два до 
Р. Х., в 747 г. от основания Рима»  (Лопухин 1987: 43).
16 Если точнее, то это характерная установка неотомизма, подробно прописанная у Тейяра де Шардена. По 
его мысли, дух – носитель свободы, а материя – косности. Но сам по себе дух бесплотен, не способен про-
явить себя в этом мире без материи, он нуждается в материи и проявляет себя в ее формах. Этот взгляд 
противоположен православному учению об энергиях, о действии Духа Божия в мире, о пронизанности 
вещества божественным светом.



62 ИССЛЕДОВАНИЯ

17 Приведем один из примеров. «Это было в 1900 году, – вспоминал князь Лев Александрович Бегильдеев. – 
Я был молодым офицером... Жил с матерью и сестрой. В январе или феврале этого года я заболел брюшным 
тифом... Положение мое было очень тяжелое. Доктора, исчерпав все средства, бывшие в их распоряжении, 
теряли всякую надежду. Тогда мать, по моей просьбе, послала телеграмму отцу Иоанну, испрашивая его 
молитв. После этого я потерял сознание и положение мое было столь безнадежным, что горячо меня лю-
бившая мать, не в силах видеть меня умирающим, ушла в другую комнату. Доктор, приказав делать впры-
скивание камфоры для поддержания деятельности сердца, ушел на некоторое время. При мне оставалась 
сестра, бывшая около моей кровати неотлучно, и один из моих товарищей... Сестра утверждает, что вскоре 
я перестал дышать, пульс прекратился, и я лежал как мертвый, но она настойчиво продолжала делать впры-
скивания, предписанные доктором. Через некоторое время она заметила во мне признаки жизни: я начал 
дышать и появился пульс. Я стал оживать. Этот момент, по нашим предположениям, совпадал с моментом 
получения отцом Иоанном телеграммы. После этого я медленно начал поправляться и наконец выздоро-
вел. Я, сестра и мать твердо верили, что силою молитвы отца Иоанна я был воскрешен, другие же – что я 
был исцелен». Когда эти воспоминания князя Л. А. Бегильдеева прочитал известный доктор медицины, 
то на вопрос, могли ли впрыскивания камфары вернуть умершего к жизни, он ответил, что после пре-
кращения дыхания и пульса впрыскивания не могли помочь, – тут, несомненно, было чудо, явленное по 
молитве отца Иоанна Кронштадтского (Корхова Виктория. Дивный батюшка. Житие святого праведного 
Иоанна Кронштадтского // Сайт «Православная электронная библиотека PRAVMIR.RU» https://lib.pravmir.
ru/library/readbook/1216  (дата обращения 12.03.2023).
18 Например, в 2010 г., когда вокруг Южи бушевали сильные лесные пожары, прихожане не раз крестным 
ходом обходили окраины своего и соседних селений с отпечатком бронзовой иконы Одигитрии на сосно-
вом полене (явление иконы и отпечатки относятся к ноябрю 1996 г.). Начальник штаба ГО МЧС В. Каленов 
потом лично засвидетельствовал, как пожарная обстановка резко изменялась на более безопасную прямо 
во время молебнов (Каленов 2011: 116–117; о самом явлении: Лихачев 2007: 100–115). 
19 Орос VI Вселенского Собора в первых двух пунктах повторяет орос IV Вселенского Собора и затем про-
должает его следующей формулировкой: «Проповедуем также по учению святых отцов, что в Нем и две 
естественные воли, т.е. хотенья (естественных – дается термин “фюзикас” или “физикас”, то есть от слова 
“физис” – природа, естество. – А. Л.), и два естественных действия (энергии) – не раздельно, не изменно, не 
разлучно, не слитно». То есть апофатические характеристики те же, что и в оросе Халкидонского Собора. 
И далее: «И два естественных хотения не противоположны друг другу, как говорили нечестивые еретики – 
да не будет! Но Его человеческое хотение не противоречит и не противоборствует, а следует, подчиняется 
Его божеству и всемощному хотению». Орос VI Вселенского Собора завершает христологические споры, 
начавшиеся еще в первой половине V в. См.: Подготовка и проведение VI‑го Вселенского Собора. Орос 
VI‑го Вселенского Собора // Сайт «Студопедия – лекционный материал для студентов» https://studopedia.
su/2_13888_podgotovka-i-provedenie-VI-go-vselenskogo-sobora-oros-VI-go-vselenskogo-sobora.html
20 Молитва № 6 святого Симеона Нового Богослова из Правила ко Причащению.
21 Священный Синод постановил включить в месяцеслов Русской Православной Церкви дату праздно-
вания в честь Животворящего Креста Господня 29 мая / 11 июня со следующим именованием: «Явление 
Честнаго и Животворящего Креста Господня близ града Ростова Великого на Сахотском болоте (1423 г.)», 
отметив при этом в сноске к записи в церковном календаре: «Явленный в 1423 году чудотворный Крест до 
1940 года пребывал в Крестовоздвиженском храме села Никольский погост (закрыт в 1930-е годы, частич-
но разобран на кирпичи в 1974 году, ныне восстановлен как мужской монастырь Животворящего Креста 
села Погост Крест Шуйской епархии), а с 1940 года пребывает в храме святителя Иоанна Златоуста села 
Годеново (ныне подворье Переславского Никольского женского монастыря Переславской епархии)». См.: 
В месяцеслов Русской Православной Церкви включена дата празднования в честь Явления Животворяще-
го Креста близ града Ростова на Сахотском болоте // Русская Православная Церковь. Официальный сайт 
Московского Патриархата. Раздел «Синодальные учреждения». 25.08.2022  г. http://www.patriarchia.ru/db/
text/5953219.html

Источники и материалы
Бубер 1993 – Бубер М. Я и Ты / пер. с нем. яз.; послесл. П. С. Гуревича. М.: Высшая школа, 1993.
Джунковский 1997 – Джунковский В. Ф. Воспоминания. В 2 тт. / под общ. ред. А. Л. Паниной. Т. 1. М.: Изд-во 
им. Сабашниковых, 1997.
Житие и чудеса преподобного Сергия 1997 – Житие и чудеса преподобного Сергия, игумена Радонежского, 
записанные преподобным Епифанием Премудрым, иеромонахом Пахомием Логофетом и старцем Симо-



63Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

ном Азарьиным / в пер. на рус. яз. М.: Церковно‑научный центр «Православная энциклопедия»; Свято‑Тро-
ицкая Сергиева Лавра, 1997.
Льюис 1991 – Льюис К. С. Чудо / пер. Н. Трауберг. М.: Гнозис, 1991.
ОР РНБ – Артынов А. Я. Ростовский летописец // Отдел рукописей Российской национальной библиотеки. 
Ф. 755. Собрание А. А. Титова. Ед. хр. 2768.
Патриарх Гермоген 1912 – Повесть и чудеса Пречистой Богородицы, честного и славного Ея явления об-
раза, иже в Казани // Творения святейшего Гермогена патриарха Московского и всея России: С прил. чина 
поставления в патриарха / Изд. Церк. комис. по чествованию юбил. событий 1612, 1613 и 1812 г. М.: Печ. 
А. И. Снегиревой, 1912. C. 1–34.
Сказание 1913 – Сказание о явлении честного и животворящего Креста Господня и великого во святите-
лях чудотворца Николая в Никольском погосте, что словет на болоте у Иисусова креста и о благодатных 
знамениях и чудесных исцелениях от животворящего креста Господня и святителя и чудотворца Николая. 
Ярославль: Издание церковного старосты Ивана Алексеевича Гусева, 1913.
Титов 1885 – Титов А. А. Ростовский уезд Ярославской губернии. М., 1885. 
Флоренский, Московский 2008 – Флоренский П. В., Московский А. В. и др. В поисках знамения / Чудеса истин-
ные и ложные. М.: Даниловский благовестник, 2008. 

Научная литература
Абрамов В. Ю., Колосова Г. Н., Лобзова Р. В., Саенко А. Г. О геологическом феномене – выпадении «каменной 
тучи» у Великого Устюга // Вестник Российского университета дружбы народов. Серия «Инженерные ис-
следования». 2010. № 1. С. 65–71. 
Балагуров О. А. Святыня и люди: из истории явленного на Сахотском болоте Животворящего Креста Го-
сподня // Пожарский юбилейный альманах. Вып. 12. Шуя; Южа, 2023.
Бородина Людмила. Крестный путь игумена Бориса. М.: Паломник, 2008. 
Васильева Т. Л. К уточнению атрибуции Годеновского Креста // XXI Научные чтения памяти Ирины Пе-
тровны Болотцевой (1944–1995). Сборник статей. Ярославль, 2017.  
Ильин И. А. Аксиомы религиозного опыта. В 2-х тт.  М.: ООО «Издательство АСТ», 2002. 
Каленов В. Е. Благодатная помощь явленной в Юже иконы Божией Матери «Неопалимая Купина» в борьбе 
с огнём // Пожарский юбилейный альманах. Вып. 6. Иваново; Южа, 2011. С. 116–117.
Кривцов Д. Ю. «Сказание о явлении честнаго и животворящаго Креста Господня и великаго во святителех 
Чудотворца Николая в Никольском погосте» между историческими реалиями и агиографическими топоса-
ми // Пожарский юбилейный альманах. Вып. 12. Шуя; Южа, 2023. 
Лихачев А. Е. Сказание о явлении в граде Юже Пресвятой Богородицы, иконы «Неопалимая купина» и её 
отпечатка на сосновом древе // Пожарский юбилейный альманах. Вып. 2. Иваново; Южа, 2007. С. 100–115.
Лопухин А. П. Толковая Библия, или комментарий на все книги Св. Писания Ветхого и Нового Завета. Ч. 3. 
Т. 9. Стокгольм, 1987.
Макарьянц Б. Л. Шуйская Одигитрия. Исторический очерк к 350‑летию прославления, 1667–2017. СПб.: 
Общество памяти игумении Таисии, 2017. 
Мень А. В. История религии. В поисках Пути, Истины и Жизни. В 7 тт. Т. 2. Магизм и единобожие. М.: Из-
дание Советско‑Британского совместного предприятия «Слово», 1991.
Мороз А., Семиврагова Э. Животворящий крест в селе Годеново – между двух сакральных центров и за их 
пределами // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2021. № 3 (39). С. 184–208. 
Протоиерей Глеб Каледа. Туринская плащаница. М.: Зачатьевский монастырь, 1995. 
Пуцко В. Г. Иисусов Крест из Никольского погоста (около 1467 г.). Скульптурное распятие в русском пла-
стическом искусстве // Сообщения Ростовского музея. Вып. XII. Ростов, 2002. С. 268–273. 
Романова А. А. Чудеса о Кресте Господне в Никольском погосте // Словарь книжников и книжности Древ-
ней Руси. Вып. 3. XVII в. Ч. 4. Т-Я. Дополнения. СПб., 2004. 
Сатомский А.  С. Почитание и сохранение христианских реликвий: Животворящий Крест с.  Годеново и 
Корсунский крест Переславского Никольского монастыря // Святитель Николай. Ярославские монастыри. 
Материалы конференции 23 мая 2019 г. Ярославль, 2019. 
Скарлакидис Харис К. Святой Свет. Чудо в Святую Субботу на гробе Христа. Сорок пять исторических сви-
детельств (IX–XVI вв.) / пер. с греч. Анатолии Иосифиду и Ольги Кессиду. Сергиев Посад: Свято-Троицкая 
Сергиева Лавра, 2012. 



64 ИССЛЕДОВАНИЯ

References
Abramov, V. Yu., G. N. Kolosova, R. V. Lobzova, and A. G. Saenko. 2010. O geologicheskom fenomene – vypadenii 
«kamennoi tuchi» u Velikogo Ustyuga [On the geological phenomenon – the fallout of a «stone cloud» near Veliky 
Ustyug]. Vestnik Rossiiskogo universiteta druzhby narodov. Seriya «Inzhenernye issledovaniya» 1: 65–71.
Archpriest Protoierei Gleb Kaleda. 1995. Turinskaya plashchanitsa [Shroud of Turin]. Moscow: Zachat’evskii mona-
styr’.
Balagurov, O. A. 2023. Svyatynya i lyudi: iz istorii yavlennogo na Sakhotskom bolote Zhivotvoryashchego Kresta 
Gospodnya [Shrine and People: From the History of the Life-Giving Cross of the Lord Appeared in the Sakhot 
Swamp]. In Pozharskii yubileinyi al’manakh [Pozharsky anniversary almanac]. Issue 12. Shuya; Yuzha.
Borodina, Lyudmila. 2008. Krestnyi put’ igumena Borisa [Way of the Cross of Abbot Boris]. Moscow: Palomnik.
Il’in, I. A. 2002. Aksiomy religioznogo opyta [Axioms of religious experience]. V dvukh tomakh. Moscow: OOO 
«Izdatel’stvo AST».
Krivtsov, D. Yu. 2023. «Skazanie o yavlenii chestnago i zhivotvoryashchago Kresta Gospodnya i velikago vo svya-
titelekh Chudotvortsa Nikolaya v Nikol’skom pogoste» mezhdu istoricheskimi realiyami i agiograficheskimi to-
posami [«The legend of the appearance of the honest and life-giving Cross of the Lord and the great in the saints 
the Wonderworker Nicholas in the Nikolsky churchyard» between historical realities and hagiographic topoi]. In 
Pozharskii yubileinyi al’manakh [Pozharsky anniversary almanac]. Issue 12. Shuya; Yuzha.
Lopukhin, A. P. 1987. Tolkovaya Bibliya, ili kommentarii na vse knigi Svyashchennogo Pisaniya Vetkhogo i Novogo Za-
veta [Explanatory Bible, or a commentary on all the books of the Holy Scriptures of the Old and New Testaments]. 
Pt. 3. Vol. 9. Stokgolm.
Makar’yants, B. L. 2017. Shuiskaya Odigitriya. Istoricheskii ocherk k 350‑letiyu proslavleniya, 1667–2017 [Shuiskaya 
Hodegetria. Historical essay for the 350th anniversary of glorification, 1667–2017]. Sankt‑Peterburg: Obshchestvo 
pamyati igumenii Taisii.
Men’, A. V. 1991. Istoriya religii. V poiskakh Puti, Istiny i Zhizni. V 7 tomakh. Vol. 2. Magizm i edinobozhie [History 
of religion. In search of the Way, Truth and Life. In 7 volumes. Volume 2. Magic and monotheism]. Moscow: Izdanie 
Sovetsko Britanskogo sovmestnogo predpriyatiya «Slovo».
Moroz, A., and E. Semivragova. 2021. Zhivotvoryashchii krest v sele Godenovo – mezhdu dvukh sakral’nykh tsen-
trov i za ikh predelami [The life-giving cross in the village of Godenovo – between two sacred centers and beyond]. 
Gosudarstvo, religiya, tserkov’ v Rossii i za rubezhom 3 (39): 184–208.
Putsko, V. G. 2002. Iisusov Krest iz Nikol’skogo pogosta (okolo 1467 g.). Skul’pturnoe raspyatie v russkom plastich-
eskom iskusstve [Jesus Cross from Nikolsky Pogost (circa 1467). Sculptural crucifixion in Russian plastic art]. In 
Soobshcheniya Rostovskogo muzeya [Messages from the Rostov Museum], 268–273. Issue XII. Rostov.
Romanova, A. A. 2004. Chudesa o Kreste Gospodne v Nikol’skom pogoste [Miracles of the Cross of the Lord in Ni-
kolsky Pogost]. In Slovar’ knizhnikov i knizhnosti Drevnei Rusi. Issue 3. XVII v. Pt. 4. T–Ya. Dopolneniya [Dictionary 
of scribes and bookishness of Ancient Rus’. Issue 3. XVII century. Part. 4. T–Z. Add-ons]. Sankt‑Peterburg.
Satomskii, A. S. 2019. Pochitanie i sokhranenie khristianskikh relikvii: Zhivotvoryashchii Krest s. Godenovo 
i Korsunskii krest Pereslavskogo Nikol’skogo monastyrya [Veneration and Preservation of Christian Relics: The 
Life-Giving Cross p. Godenovo and the Korsun Cross of the Pereslavl St. Nicholas Monastery]. In Svyatitel’ Nikolai. 
Yaroslavskie monastyri. Materialy konferentsii 23 maya 2019 g. [Saint Nicholas. Yaroslavl monasteries. Conference 
Proceedings May 23, 2019]. Yaroslavl.
Skarlakidis, Kharis K. 2012. Svyatoi Svet. Chudo v Svyatuyu Subbotu na grobe Khrista. Sorok pyat’ istoricheskikh 
svidetel’stv (IX–XVI vv.) [Holy Light. Miracle on Holy Saturday at the tomb of Christ. Forty-five historical testimo-
nies (IX–XVI centuries)]. Sergiev Posad: Svyato-Troitskaya Sergieva Lavra.
Vasil’eva, T. L. 2017. K utochneniyu atributsii Godenovskogo Kresta [To clarify the attribution of the Godin Cross]. 
In XXI Nauchnye chteniya pamyati Iriny Petrovny Bolottsevoi (1944–1995) [XXI Scientific readings in memory of 
Irina Petrovna Bolottseva (1944–1995)], 5–10. Yaroslavl.

ON THE RELATIONSHIP OF THE HISTORICAL AND MYSTICAL DIMENSIONS (ON MIRACLES) IN THE 
LIFE OF THE CHURCH ON THE EXAMPLE OF SOME TALES OF THE XVI–XVII cc.

Abstract. The author, as a theologian and serving priest, in a brief systematic review expresses the main intuition 
of religious consciousness about the relationship between the material and spiritual worlds. This connection is a 
characteristic feature of «personalistic dualism» (of all Abrahamic religions), but is postulated by the theological 
category of «energy» as a key concept of the Orthodox worldview. Through the analysis of some legends (including 
the «Tale of the Descent of the Jesus Cross on the Sakhot Swamp», the end of the 17th century), examples of the 



65Алексий Лихачев, священник. О СВЯЗИ ИСТОРИЧЕСКОГО И МИСТИЧЕСКОГО ИЗМЕРЕНИЙ (О ЧУДЕСАХ) В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ 

perception of miraculous phenomena are shown, an attempt is made to reveal the richness of the explanatory prin-
ciple of Dialogue, when the very existence of a person is perceived as a communication between the Creator and His 
rational creation. It is warned about the danger of false mysticism, overcome by the principles of sobriety and the 
presumption of naturalness.

Keywords: worldview, miracle mania, miracle phobia, uncreated light, divine energy, dialogue between the Creator 
and creation, the principle of “presumption of naturalness”, synergistic approach, impulse faith, a combination of 
criticality (rationality) and reverence.

For citation: Likhachev Alexy, priest. 2023. On the connection of historical and mystical dimensions (miracles) in 
the life of the Church on the example of some legends of the 16th-17th centuries. Тradition and modernity (Traditsii 
i sovremennost) 32: 46–65
��


