
43Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ 
В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

© 2022 Г. А. Романов
Москва, Россия

Аннотация. Статья посвящена изучению предыстории и истории становления и бытования народного 
обычая прихожан и паломников московского Сретенского монастыря, окончательно сформировавшегося 
в 1844 г. и просуществовавшего до 1922 г. Обычай был обусловлен исторически сложившимся особым 
почитанием преподобной Марии Египетской и местночтимого списка Владимирской иконы 1514 г. в 
Сретенской обители. «Покаянная традиция» сложилась на основе народной инициативы, связанной 
с почитанием преподобной Марии. Зерно традиции было заложено во времена преподобного Сергия 
Радонежского, который был духовником княгини Марии Серпуховской, нареченной в честь преподобной 
Марии Египетской. 
Ключевые слова: православие, преподобная Мария Египетская, народный обычай покаянной молитвы, 
московский Сретенский монастырь, княгиня Мария Серпуховская, преподобный Сергий Радонежский.

Ссылка при цитировании: Романов Г. А. Народный обычай покаянного моления о здравии в Сретенском 
монастыре (XIX – начало XX в.) // Традиции и современность. 2022. № 30. С. 43–56.

Романов Григорий Александрович (Romanov Grigori Aleksandrovich) – кандидат исторических наук, 
заместитель главного редактора научного православного журнала «Традиции и современность», 
grirom@list.ru

Научный православный журнал «Традиции и современность». 2022. № 30. С. 43–56

ISSN 2687‑1122; ISSN 2687-119X || http://naukapravoslavie.ru  
УДК – 271; 394; ББК – 86.372.24–57; https://doi.org/10.33876/2687-119X/2022-30/43-56 



44 ИССЛЕДОВАНИЯ

Московское почитание святой Марии 
Египетской берет свое начало в XIV в. от до-

мовой церкви княгини Марии Серпуховской (1330–
1389)1, матери героя Куликовской битвы Владимира 
Андреевича Храброго, князя Серпуховского. 
Церковь была сооружена в тогдашнем загородном 
владении Марии на Кучковом поле у главной до-
роги из Москвы на север. Храм по благословению 
преподобного Сергия Радонежского, духовного 
отца княгини, был поставлен в честь преподобной 
Марии Египетской, тезоименитой святой покрови-
тельницы Марии Серпуховской. Церковь была до-
ступна для всех москвичей.

Старший брат преподобного Сергия Стефан по 
протекции ктиторов московского Богоявленского 
монастыря бояр Вельяминовых был принят буду-
щим митрополитом Алексеем в обитель. Он отли-
чился пением в хоре Богоявленского собора и стал 
духовником великого князя Симеона Ивановича 
Гордого и игуменом Симонова монастыря. 
Благодаря возникшим связям преподобный Сергий 
около 1337 г. получил разрешение на основание 
Троицкой обители на горе Маковец, на земле, при-
надлежавшей вдове Иоанна Даниловича Калиты 
княгине Ульяне. В 1345 г. младший брат великого 
князя Андрей взял в жены Марию. Княгиня Мария 
хотела родить сына, но прошло несколько лет, а 
желаемого не произошло. Тогда она обратилась с 
просьбой помолиться об исполнении ее мечты по 
Божией милости к преподобному Сергию. Ради 
этого княгиня ездила в Троицкую пустынь. Святой 
Сергий Радонежский стал духовным наставником 
Марии и счастливо исполнил ее пожелание. С тех 
пор почти все великие княгини и царицы совер-
шали паломничество в Троице-Сергиеву обитель с 
молитвенным прошением к преподобному Сергию 
о помощи в деторождении.

В 1353 г. от чумы умирают великий князь 
Симеон и двое его сыновей. 6 июня того же года 
скончался от смертельной болезни муж Марии 
Андрей Иванович. Московское княжество перехо-
дит к Ивану Ивановичу Красному. Через 40 дней по-
сле тяжелой утраты Мария родила сына, Владимира 
Андреевича Серпуховского. Став вдовой в 23 года, 
Мария больше не вступила в брак, но посвятила 
себя молитве и воспитанию сына.

В 1359 г. умирает великий князь Иван Иванович 
и московским князем становится девятилетний 
Дмитрий Иванович. Мария Серпуховская помога-
ла в воспитании Дмитрия. Мальчики росли, игра-
ли и учились вместе. По воле Марии их духовным 
отцом стал преподобный Сергий. Когда Дмитрий 
Иванович женился на дочери Суздальского кня-
зя Дмитрия Константиновича Евдокии, то и новая 
родственница избрала духовным наставником свя-

того Сергия Радонежского. Большая заслуга княги-
ни Марии перед Отечеством в том, что родственная 
ей великокняжеская семья Дмитрия Донского по 
ее примеру избрала своим духовным наставником 
святого Сергия Радонежского.

Около 1372 г. умерла вдова Ивана Даниловича 
княгиня Ульяна и Радонеж вместе с Троицкой оби-
телью отошел к князю Владимиру Серпуховскому. 
По совету матери Владимир Андреевич взял мона-
хов на содержание.

После кончины мужа в ведении Марии пребы-
вала треть московской земли. Она владела двором 
в Кремле и домом на Кучковом поле. По благосло-
вению и по совету преподобного Сергия княгиня 
Серпуховская устроила первый деревянный домо-
вой храм в честь своей святой покровительницы 
на Кучковом поле, а у москвичей появилась ико-
на преподобной, к которой они могли приходить 
молиться. Московское почитание святой Марии 
Египетской возникло по воле и при участии препо-
добного Сергия.

У историков нет единого мнения о времени 
возведения деревянного храма. Александровский 
называет датой основания церкви преподобной 
Марии Египетской 1358 г., Снегирев и Кондратьев 

Преподобная Мария Египетская в пустыне. 
Копия иконы XVII в. Москва



45Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

– 1378 г., Токмаков и Машков – 1385 г., причем сра-
зу каменной (Александровский 1915: 2–3; Снегирев 
1865: 59–68; Кондратьев 1893: 345–348; Токмаков 
1885: 16; Машков 1913: 168). Вероятно, в начале 
XV в. храм все-таки был деревянным. Важно, что в 
этой церкви неоднократно служил для москвичей 
святой Сергий Радонежский.

В 1386 г. Мария по благословению преподоб-
ного Сергия основала на своей земле женский 
Рождественский монастырь в память о побе-
де на Куликовом поле, случившейся в праздник 
Рождества Пресвятой Богородицы. Великий князь 
Дмитрий издал указ, утверждающий это начина-
ние, а великая княгиня Евдокия Дмитриевна, в 
будущем прославившаяся как святая Евфросиния 
Московская, приняла активное участие в организа-
ции и благоустройстве обители. Первыми сестрами 
стали вдовы и сироты погибших воинов, а их пер-
вым духовником – преподобный Сергий. Княгиня 
Мария приняла схиму в своем монастыре с именем 
Марфы. В нем же она и упокоилась в 1389 г.

Когда в 1395 г. хан Тимур-Тамерлан с огром-
ным войском приблизился к Москве, то для спа-
сения города было предпринято необычное дей-
ствие. По благословению митрополита Киприана 
и по решению великокняжеской семьи в Москву 
из Владимира была принесена чудотворная ви-
зантийская Владимирская икона Божией Матери. 
Описанные выше труды скончавшегося в 1392 г. свя-
того Сергия Радонежского и схимонахини Марфы 

по установлению почитания преподобной Марии 
Египетской не пропали даром. Выбор места встречи 
у Мариинского храма был символичен и не случаен. 
Народ осознанно обращался за помощью к святой 
Марии Египетской, считая, что преподобная при-
соединяет свою молитву к их покаянному молению 
перед чудотворной иконой Богоматери. Хотя греш-
ницу Марию когда-то остановила совсем другая чу-
дотворная икона в соборе Гроба Господня, но про-
стые москвичи были убеждены, что ситуация с их 
покаянной молитвой образно повторяет покаяние 
Марии Египетской перед Пресвятой Богородицей.

Как положено по церковным канонам, все мо-
сковские обитатели вышли из города по дороге на-
встречу иконе, как выходят провинившиеся греш-
ники из храма на незащищенное место для показа 
своего раскаяния. Один из первых историков рус-
ской Церкви епископ Амвросий (Орнатский) в 1815 
г. особенно выделяет, что встреча Владимирской 
иконы произошла у «церкви преподобной ма-
тере Марии Египетския» (Епископ Амвросий 
(Орнатский)  1815: 286–287).

Покаянная молитва москвичей в 1395 г. по при-
меру преподобной Марии Египетской сопровожда-
лась слезами и земными поклонами. Летописная по-
весть, составленная в XVI в., красочно живописует: 
«Тогда изыде весь град в сретение ея, митрополит 
Киприан с кресты и иконами и кандилы, и еписко-
пи с ним, и архимандриты, и игумени, и ереи и диа-
кони, с псалмы и песьмни и с молебными правилы, 

Церковь св. Марии Египетской. Вид с юга. 1920-е годы. 
Государственный научно-исследовательский музей архитектуры имени А. В. Щусева



46 ИССЛЕДОВАНИЯ

по них князи и бояре, княгини и боярыни, мужи и 
жены, уноши и девы, старцы с юнотами, отроци и 
младенци, сироты и вдовицы, нищии и убозии, ино-
ци и инокине, и всяк возраст мужеска полу и жень-
ска, от мала и до велика, все множество бесчисленое 
народа христианского сретоша ю далече за градом 
на поле; и ако узреша чюдный образ предреченныя 
иконы Пречистыя Богоматере, и тако вси падоша на 
земли с многими слезами, молящееся и въздыхаю-
ще из глубины сердца, и тако намнозе благодарив-
шее ея и въставше от земля, руце въздевше на высо-
ту, въпиюще и глаголюще… О Пресвятая Госпоже 
Владычице Богородице! Умилосердися на нищаа, и 
убогаа и скорбящиа люди Твоя; на Тя бо надеющее-
ся не погыбнем, но избудем Тобою от враг наших; не 
предай же нас, Заступница наша и Надежда наша, 
ненавидящим нас, но съветы их разори и козни их 
раздруши, и во время скорби сеа, нашедшаа на нас, 
буди нам теплаа Заступница и скораа Помощница 
и Предстательница, да избывшее от всех злых, на-

ходящих на нас, благодарне Ти възопием: радуйся 
Заступнице христианом и Покрове граду нашему» 
(ПСРЛ 1859: 67).

Помощью Пресвятой Богородицы и препо-
добной Марии Москва была спасена. В вечную па-
мять о покровительстве Богоматери был основан 
Сретенский монастырь и учрежден первый памят-
ный крестный ход 26 августа. На месте получе-
ния чудесной помощи был поставлен деревянный 
Сретенский монастырский собор и помещен список 
Владимирской иконы. Святая Мария Египетская 
стала небесной покровительницей Москвы. Так 
преподобный Сергий Радонежский и схимонахиня 
Марфа уже после своей праведной кончины оказа-
лись причастными к основанию Сретенского мона-
стыря.

На протяжении многих десятилетий своего 
начального существования церкви святой Марии 
Египетской и Сретения оставались деревянными, 
потому что при каждой новой угрозе вражеско-
го нападения на Москву монахи с монастырскими 
иконами прятались за стены Кремля, а посад часто 
сгорал. Во время набегов татары старались среди 
прочего уничтожить ненавистный им Сретенский 
монастырь, воспринимавшийся как символ мо-
сковской независимости. Но каждый раз деревян-
ные церкви возобновляли.

Ситуация в корне поменялась после освобо-
ждения от татаро-монгольского ига в 1480 г. при 
государе Иоанне Васильевиче III. И снова для полу-
чения чудесной помощи при нашествии войск хана 
Ахмата москвичи совершили покаянное моление 
перед Владимирской иконой у церкви преподоб-
ной Марии Египетской. Крестным ходом 23 июня 
чудотворную икону приносили в Сретенскую оби-
тель. В память второго чудесного спасения Москвы 
был учрежден второй ежегодный крестный ход 
из Успенского собора Кремля в Сретенский мона-
стырь. По великокняжескому заказу в 1482 г. стены 
церкви Сретения Владимирской иконы Богоматери 
и преподобной Марии Египетской заново были воз-
ведены кирпичными псковской артелью мастеров. 
Кирпичную Марьинскую церковь, ставшую зри-
мым воплощением московского почитания препо-
добной Марии Египетской, ремонтировали и пере-
страивали в XVI, в XVII и XVIII вв.

В 1514 г. была поновлена чудотворная 
Владимирская икона Богоматери, в честь чего был 
установлен еще один крестный ход из Кремля в 
Сретенский монастырь 21 мая. В том же году был 
создан точный список, ставший позже местночти-
мой иконой Сретенского монастыря. 

В 1521 г. произошло третье спасение Москвы от 
объединенного войска крымских, ногайских и ка-
занских татар под предводительством хана Махмет-

Преподобная Мария Египетская 
со сценой молитвы перед чудотворной иконой. 

Копия иконы XIX в. Москва



47Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

Гирея. Повесть о событиях 1521 г. была составлена 
в середине XVI в. летописцами под руководством 
митрополита Макария по литературному образцу 
сказания о гибели града Константинополя, чтобы 
подчеркнуть значимость описываемого. Махмет-
Гирей уподоблялся султану Махмету, Пресвятая 
Богородица оставляла град за грехи его обитателей и 
упоминались признаки скорого конца света (Зимин 
1958: 189–199). Спасали город покаянной молит-
вой на Лобном месте святой покровитель великого 
князя Сергий Радонежский и святой покровитель 
митрополита Варлаама Варлаам Хутынский, о чем 
была составлена памятная икона Спас Смоленский.

В 1521 г. москвичам потребовалось прове-
сти четыре крестных хода из Успенского собора в 
Сретенский монастырь. Во всех случаях спасения 
Москвы верующие видели одну общую последова-
тельность действий, необходимых для обретения 
чудесного избавления города от бед. Чудотворный 
образ торжественно приносили к церкви преподоб-
ной Марии Египетской, у которой горожане совер-
шали перед чудотворной иконой Богоматери по-
каянные моления со слезами и земными поклона-
ми. Эти действия хорошо знакомы православным 
по «Мариину стоянию» во время великопостных 
служб, которые совершаются по примеру покая-
ния святой Марии. Народ считал, что в результате 
Пресвятая Богородица прощала искренне раскаяв-

Ковчег для мощей преподобной Марии Египетской. 
1700–1706 гг. 

Государственный исторический музей

шихся, как произошло и с преподобной. Обычное 
упоминание о слезах в описаниях многих молений 
вовсе не означает, что православные были плакса-
ми. Это литературная традиция, передающая ис-
кренность и глубокую силу покаяния верующих. 
Безусловно, москвичи были уверены, что святая 
Мария молится об их грехах вместе с ними перед 
Владимирской иконой, и считали ее святой заступ-
ницей града Москвы. Крестный ход 21 мая стал со-
вокупным воспоминанием поновления чудотвор-
ной иконы и спасения Москвы от бед 1521 г.

В 1648 г. наступила пора наибольшего расцве-
та Сретенского монастыря, продлившаяся около 
пяти десятилетий вплоть до кончины царя Иоанна 
Алексеевича в 1696 г. Связана пора благоденствия 
была тоже с покровительством святой Марии 
Египетской. В 1648 г. царь Алексей Михайлович 
женился на Марии Ильиничне Милославской, чьей 
тезоименитой святой была преподобная Мария 
Египетская. Были возведены новые кирпичные 

Крышка иерусалимского ковчега. 1700–1706 гг. 
Государственный исторический музей



48 ИССЛЕДОВАНИЯ

храмы, палаты и колокольня, обновлена церковь 
преподобной Марии. Большой Владимирский со-
бор стал чуть ли не домовым храмом членов се-
мьи Романовых-Милославских. При жизни Марии 
Ильиничны на празднование именин государыни 
в Сретенскую обитель собирался весь двор, слу-
жил патриарх. На царские пожертвования игумен 
Дионисий заказал иконописцу Симону Ушакову в 
1662 г. еще один список Владимирской иконы для 
Владимирского собора. Икона письма Ушакова тоже 
заняла достойное место во внутреннем убранстве 
соборной церкви и привлекла паломников. Местный 
ряд Владимирского собора монастыря к концу XVII 
в. состоял сплошь из икон святых покровителей 
царей и цариц рода Романовых-Милославских. 
Царскими изографами из Оружейной палаты были 
написаны для Сретенской обители новые иконы, 
была создана новая богатая богослужебная утварь, 
отлиты колокола для колокольни монастыря.

Еще один большой колокол весом 79 пудов 
был отлит в 1668 г. на Московском Пушечном дво-
ре предположительно Федором Моториным в па-
мять боярина Бориса Ивановича Морозова (ум. 
1661) и его жены Анны Ильиничны (ум. 1667), 
сестры царицы Марии Ильиничны, с подписью: 
«Вылит сей колокол к церкви преподобной Марии 

Египетской». Колокол, который получил название 
«Марьинский», был изготовлен по заказу царицы 
Марии Ильиничны во исполнение обета ее сестры. 
С 1669 по 1723 г. колокол висел на отдельной звон-
нице сбоку церкви святой Марии Египетской за ал-
тарями Владимирского собора. В 1723 г. звонницу 
разобрали, а освободившийся колокол в резуль-
тате оказался на втором ярусе колокольни Ивана 
Великого. В том, что до 1723 г. у церкви преподоб-
ной Марии Египетской формально был самостоя-
тельный причт и отдельная звонница (Забелин 1884: 
465), можно видеть сохранившуюся до начала XVIII 
в. уважительную память о приходе, когда-то свя-
занном со схимонахиней Марфой и преподобным 
Сергием Радонежским.

Иконы для местного ряда Марьинского храма 
были написаны при царе Алексее Михайловиче и 
царице Марии Ильиничне. Основанием для этого 
утверждения служит описание иконостаса, соору-
женного после 1816 г., куда были перенесены иконы 
из более раннего, разрушенного французами. По 
правую сторону царских врат были иконы Спаса 
Смоленского и преподобной Марии Египетской 
с житием. По левую сторону – Владимирский об-
раз Богоматери и образ Алексия, человека Божия 
(ЦИАМ 307). Образы святых покровителей царской 

 Владимирский собор и церковь св. Марии Египетской. Ксилография XIX в. 
Фото из кн.: Путеводитель к святыне и священным достопамятностям Москвы и ее окрестностей / 

Архимандрит Иосиф (Левитский). М., 1896



49Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

семьи дополнены списком Владимирской иконы и 
иконой Спаса Смоленского в воспоминание чудес-
ного спасения Москвы 1521 г. Рядовые москвичи 
в конце XVII в. обращались за помощью к святой 
Марии Египетской в Сретенскую обитель для реше-
ния бытовых и семейных вопросов. По логике ря-
дового москвича, уж если святая помогает царские 
семейные проблемы решить, то с моими и подавно 
справится.

Скорее всего, идея получить из Иерусалима 
часть святых мощей преподобной Марии Египетской 
для церкви в Сретенском монастыре первоначально 
исходила либо от царя Алексея Михайловича, либо 
от царя Феодора Алексеевича. Русской диплома-
тической миссией была налажена связь с патриар-
хом Иерусалимским для защиты прав и интересов 
православной Церкви на Святой земле. С 1669 г. по 
февраль 1707 г. престол Святого Града Иерусалима 
и всея Палестины занимал Досифей II Нетара. По 
просьбе патриарха Московского Иоакима он отпра-
вил в Москву ученых братьев Лихудов, труды кото-
рых увенчались созданием первого русского выс-
шего учебного заведения Славяно-греко-латинской 
академии в 1685 г. С 1687 г. из-за конфликта с ка-
толиками за владение иерусалимскими святыня-
ми патриарх Досифей вынужден был пребывать в 
Константинополе. С 1681 г. дьяк Посольского при-
каза Емельян Игнатьевич Украинцев лично докла-
дывал царю Феодору Алексеевичу и мог получить 
секретное частное поручение о ковчеге с мощами 
преподобной.

Посланный царем Петром I, чтобы заклю-
чить мир с Портою, Емельян Украинцев во вре-
мя переговоров с турками в Константинополе в 
1699–1700 гг. значительно продвинул вопрос о 
передаче права на богослужение у Гроба Господня 
православным грекам. В благодарность патри-
арх Досифей наградил главу русской миссии 
Украинцева серебряным ковчегом с плюсной пра-
вой ноги преподобной Марии Египетской и вы-
дал грамоту о подлинности святых мощей (ГИМ 
№ 77237; Матченко 1878: 492–495; Каптерев 
1891: 200; РГАДА). Из-за наступившего междупа-
триаршества после кончины патриарха Адриана 
грамота с русской стороны была получена от 
блюстителя патриаршего престола митрополита 
Рязанского Стефана Яворского только 17 января 
1707 г. 18 февраля ковчег с мощами и вложенны-
ми в него грамотами торжественным крестным 
ходом из дома Украинцева в Хохловском переулке 
вдоль стены Белого города к великой радости мо-
сквичей был перенесен в церковь святой Марии 
Египетской. По убеждению верующих, преподоб-
ная наконец-то прибыла в свой дом.

Божией волей вклад ковчега со святыми мощами 

в Сретенский монастырь стал личным вкладом дум-
ного советника Емельяна Игнатьевича Украинцева 
для «вечного помяновения своего и родителей 
своих в царствующем граде Москве в Монастырь 
Пресвятыя Богородицы Владимирския, что на 
Стретенке». На стенки ковчега были нанесены 16 
мужских и 13 женских имен ближайших родствен-
ников Емельяна Игнатьевича, скончавшихся к 1706 
г. (РГАДА 286). Ковчег с мощами преподобной сразу 
стал одной из особо почитаемых реликвий Москвы.

Уже в XVIII в. ковчег-мощевик постоян-
но хранили в соборе Сретенского монастыря, и 
дело здесь не только в том, что деревянная крыша 
Марьинской церкви часто и обильно протекала. Во 
Владимирском соборе ковчег поместили на аналое 
рядом с монастырским списком Владимирской ико-
ны Богоматери. Москвичи, приходившие искать по-
мощи Богородицы от своих бед, сначала молились 
преподобной Марии Египетской с прошением в со-
действии им в обращении к Пресвятой Богородице. 
А когда потом верующие со слезами и коленопре-
клонениями взывали к Владимирской иконе, то они 
были уверены, что преподобная Мария молится 
вместе с ними. Нетрудно в этом увидеть упоминав-
шийся ранее и полюбившийся горожанам способ 
получения Божией помощи, берущий за образец 
покаяние святой Марии. На первом этапе станов-

Сретенский монастырь. Вид с улицы. 
Ксилография по рисунку С. Мухорского. 1895 г. 

Государственный исторический музей



50 ИССЛЕДОВАНИЯ

ления обычая покаянное моление прихожан пред-
положительно служило для испрошения семейного 
благополучия и личного здоровья.

Особенно проявилась помощь преподобной 
Марии верующим в трудный 1771 г., когда горожане 
молились, чтобы избежать заболевания чумой. Во 
время чумы прикладываться к святыне запреща-
лось. Во все последующие годы прикладываться к 
ковчегу разрешалось только в течение одной недели 
во время Великого поста. После празднования дня 
преподобной Марии Египетской во время Великого 
поста ее святые мощи переносили в Марьинский 
храм для недельного народного поклонения. В годы 
моровой болезни сформировался внешне такой 
народный обычай Сретенского монастыря, как по-
каянное моление о здравии. На втором этапе веру-
ющими усваивалось осознание греха как главной 
причины болезни. На первый план выходило про-
шение о здравии для себя, родных и близких.

В благодарность за полученную от преподобной 
помощь в 1782–1784 гг. церковь святой Марии капи-
тально ремонтировали и переделывали. Был устро-
ен придел Сретения Господня. Ветхую кровлю разо-
брали. Новую четырехскатную крышу и главу оби-
ли железом. Деньги на долгожданный москвичами 
и монахами ремонт дал прихожанин Сретенского 
монастыря, один из организаторов бумажного и 
полотняного дела в России Афанасий Авраамович 
Гончаров (1693–1788). Он снабжал парусами все 
суда российского флота. Кроме денег промыш-
ленник прислал для стройки людей и материалы. 
Его правнучка Наталья Николаевна стала женой 
А. С. Пушкина. В 1803 г. сгорел Никольский храм и 
частично пострадал Марьинский. Их ремонтирова-
ли на пожертвования князя и княгини Нежицких и 
купца Милютина. Работы завершили в 1806 г.

К началу XIX в. обращение за помощью к по-
кровительнице Москвы святой Марии Египетской 
через молитвы перед ковчегом с ее мощами стало 
для горожан незаменимым. Перед Бородинским 
сражением с французами викарий Августин 
(Виноградский), епископ Дмитровский, распоря-
дился, чтобы настоятели московских монастырей 
вывезли из города почитаемые иконы в серебря-
ных окладах и драгоценную церковную утварь. 
Однако генерал-губернатор Москвы граф Федор 
Васильевич Растопчин потребовал, чтобы святые 
мощи преподобной Марии Египетской оставались 
в обители, «чтобы не производить у москвичей ро-
пот и уныние» (Токмаков 1885: 17). О том, что се-
ребряный ковчег с мощами преподобной во время 
оккупации Москвы французской армией остается в 
Москве, и о возможности прийти в Сретенский мо-
настырь помолиться перед святыми мощами было 
публично объявлено.

Настоятель Сретенской обители строитель 
Феофилакт вывез лучшие служебные расшитые се-
ребром и жемчугом ризы, два списка Владимирской 
иконы в окладах и другую украшенную золотом, 
серебром и жемчугом утварь. Милостью Божией 
Сретенский монастырь от пожара 1812 г. уцелел. 
Французы расположились во Владимирском собо-
ре, где они устроили лазарет. Они обдирали сере-
бряные оклады и венцы с оставшихся икон, разо-
рили Шумаевский крест и разломали иконостас в 
храме преподобной Марии Египетской. На время 
пребывания французов в обители оставались риз-
ничий иеромонах Алексей, престарелый иеромонах 
Иона, иеромонах Варсонофий, иеродиакон Иоаким, 
послушники Алексей Семенов, Андрей Устинов, 
Семен Иванов, Никифор Леонтьев и Федор 
Парфентьев (Именная ведомость 1813). Скромно 
отделанная после недавнего пожара Никольская 
церковь не привлекла внимание захватчиков. В ней 
разрешили жить и служить монахам.

В руки грабителей попала церковная опись мо-
настырского имущества. Сверяясь с ней, они звер-
ски избивали ризничего Алексея, предполагая, что 
ценности спрятаны, а не вывезены. Досталось и дру-

Иконостас Владимирского собора. 
Сооружен ок. 1816 г. Фото 1910-х годов. 

Государственный научно-исследовательский музей 
архитектуры имени А. В. Щусева



51Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

гим, однако серебряный ковчег с мощами остался у 
монахов. Новоявленные заграничные атеисты тре-
бовали указать, где укрыт ковчег, а иноки его не пря-
тали, а хранили на алтарном престоле Никольского 
храма под пеленой и каждодневно молились перед 
святыми мощами, чего французы предположить 
не смогли. Чудом преподобной Марии Египетской 
сочли москвичи постоянные богослужения о по-
беде российского воинства перед святыми мощами 
преподобной в Никольской церкви на месте стоян-
ки французской армии. В результате, хотя захват-
чики предполагали перезимовать в Москве, удалось 
в ней пробыть меньше месяца. Армия Наполеона 
вошла в город 10 сентября, а вынуждена была уйти 
7 октября.

7 ноября 1812 г. викарий Августин привез в 
освобожденный город чудотворную Владимирскую 
икону Богоматери и остановился в уцелевшем 
Сретенском монастыре. Чудотворная Владимирская 
икона постоянно пребывала во Владимирском со-
боре более пяти месяцев с ноября 1812 г. по празд-
нование Входа Господня в Иерусалим 19 апреля 
1813 г., когда ее крестным ходом возвратили в от-
ремонтированный Успенский собор. Во время всех 
богослужений рядом с ней стоял аналой с мощами 
преподобной Марии Египетской.

В 1816 г. в церкви святой Марии Египетской 

соорудили новый иконостас, но уже в 1832 г. из-за 
аварийного состояния храма богослужения были 
прекращены и более не возобновлялись. Почитание 
преподобной Марии Египетской при этом не умень-
шилось. Оно полностью переключилось на ковчег 
с мощами. Помолиться перед ним в Сретенскую 
обитель стекалось все больше и больше людей. На 
третьем этапе развития обычая покаянного моле-
ния после событий 1812–1814 гг. добавились про-
шения о здравии защитников Отечества, о проще-
нии их грехов и о победе православных воинов.

После 1812 г. переехал на Большую Лубянку 
в собственный дом уроженец Гороховца, ку-
пец, антиквар, букинист и нумизмат Дмитрий 
Александрович Лухманов (1765–1841). Помимо 
книг и рукописей он торговал драгоценными кам-
нями и дорогим антиквариатом, чем обрел большое 
состояние. Он выделял деньги и принимал актив-
ное участие в снаряжении народного ополчения в 
1812 г., за что был награжден бронзовой медалью в 
память Отечественной войны 1812 г. на Аннинской 
ленте. Его имя золотыми буквами было занесено на 
мраморную стену Храма Христа Спасителя. В 1814 
г. Дмитрий Александрович приобрел село Косино, в 
котором вдобавок к храму XVII в. возвел две новых 
церкви. В 1817 г. на его средства возобновлена ро-
спись церкви Введения Пресвятой Богородицы на 
Лубянке, прихожанином которой он состоял. После 
смерти первой жены он венчался во Введенском 
храме со второй женой. От двух браков Дмитрий 
Александрович имел десять детей: шесть сыно-
вей и четыре дочери. Одна из его дочерей – Мария 
Дмитриевна, родившаяся 29 апреля 1800 г., сыграла 
значительную роль в истории Сретенской обители и 
важнейшую в истории рассматриваемого нами обы-
чая. В 1918 г. бывший дом Лухманова на Большой 
Лубянке заняла Всероссийская чрезвычайная ко-
миссия, а в подвалах дома пострадали праведники 
за веру. В Косино сейчас именем Лухманова назва-
ны улица и станция метро (Лухманов).

В 1831 г. по России волной прокатилась эпиде-
мия холеры. В Твери ее остановили по примеру из-
бавления от пандемии 1655 г., когда весь город обнес-
ли святыми мощами благоверного князя Тверского 
Михаила, убиенного в Орде в 1318 г. Святой князь 
Михаил Тверской почитался проверенным защитни-
ком от массовых заболеваний, а город Тверь успеш-
нее других городов сохранился от первой волны мо-
ровой болезни. В 1843 г. возникла реальная угроза 
новой волны холеры. Игуменом Сретенской обители 
Константином из Твери была привезена частица свя-
тых мощей благоверного князя Михаила Тверского. 
Помочь против наступления заразы могли святые 
мощи преподобной Марии Египетской и мощи бла-
говерного князя Михаила Тверского. Их решили 

Лухманов Дмитрий Александрович (1765–1841). 
Литография XIX в.



52 ИССЛЕДОВАНИЯ

срочно положить в одну новую раку. Положение 
спасла дочь Дмитрия Александровича, прихожанка 
Сретенского монастыря и духовная дочь игумена 
Константина Мария Дмитриевна Лухманова. Марии 
Дмитриевне в 1844 г. было 44 года. Она ни разу не 
была замужем и не отличалась крепким здоровьем. 
Свою часть доставшегося ей от отца богатства она 
употребила на пользу Богу.

В 1844 г. на деньги Марии Дмитриевны была 
изготовлена рака из серебра 84 пробы весом 9 фун-
тов 95 золотников. На наружной крышке были объ-
емные изображения святых Марии Египетской и 
князя Михаила Тверского. Внутри была еще одна 
позолоченная крышка, непосредственно покрывав-
шая части святых мощей. С трех боковых сторон 
показаны сцены разговора преподобного старца 
Зосимы со святой Марией Египетской. С четвертой 
стороны была нанесена надпись: «Сия рака устрое-
на тщанием московской купеческой дочери-девицы 
Марии Дмитриевны Лухмановой в вечное помино-
вение. Ноября 15 дня 1844 г.» (ЦИАМ 11: 28). Новый 
ковчег, в который были переложены святые мощи, 
был устроен по подобию иерусалимского, только 
больше размером и весом. Введение в обиход но-
вого ковчега-мощевика знаменовало наступление 
времени массового совершения полноценного обы-
чая покаянного моления о здравии.

Обычай объединил традицию поклонения 

святым мощам и народное убеждение, что ис-
креннее, глубокое покаяние о грехах возвращает 
по прошению Пресвятой Богородицы утрачен-
ную из-за греха Божию милость. В результате 
восстанавливается здравие, приходит благопо-
лучие и одерживаются воинские победы. За об-
разец покаянной молитвы принималась пока-
янная молитва преподобной Марии Египетской 
перед чудотворным образом Богоматери у входа 
в собор Воскресения Христова в Иерусалиме. По 
народным представлениям, при прошении о по-
мощи следовало соблюдать иерархию. Сначала 
нужно было умолить о помощи благоверного 
князя Михаила Тверского и преподобную Марию 
Египетскую, с молитвой отвешивая поясные по-
клоны перед их святыми мощами. А потом уже 
вместе с ними покаянно молиться и со слезами 
класть земные поклоны Пресвятой Богородице 
перед Её честным Образом. Список Владимирской 
иконы Богоматери 1514 г. быстро стал местно-
почитаемым, поскольку уже с XVI в. постоянно 
замещал чудотворный Владимирский образ на 
большинстве крестных ходов из Успенского собо-
ра Московского Кремля в Сретенский монастырь. 
Чудотворную Владимирскую икону выносили лишь 
в исключительных по важности случаях. Икона 
Владимирского собора имела драгоценный сере-
бряный оклад и многочисленные подвески в бла-
годарность за оказанную помощь. Аналой со свя-
тыми мощами и местнопочитаемый Владимирский 
образ в глазах паломников вместе составляли ве-
ликую святыню Владимирского собора Сретенской 
обители. С 1844 г. при наступлении каждой панде-
мии, да и просто при угрозе заболевания паломни-
ки устремлялись во Владимирский собор, чтобы 
совершить покаянное моление о здравии для себя, 
своих родных, близких и далеких друзей. Так же 
они поступали при угрозе бедствий и наступлении 
военных времен.

Тысячи москвичей и паломников из других 
городов и селений воспользовались благодатной 
помощью преподобной Марии Египетской и бла-
говерного князя Михаила, приходя в Сретенский 
монастырь, отстояв очередь и поклонившись 
Владимирскому образу. Так происходило во все 
следующие волны наступления холеры в 1847, 
1852, 1865 и 1892 гг., в эпидемии гриппа 1848, 1890 
и страшной «испанки» 1918–1919 гг., в периоды 
массовых заболеваний сыпным тифом в 1877–1878 
и 1919–1920 гг. и в пору повального распростране-
ния оспы в 1919 г. Множество слез было пролито 
в молитвах вместе с преподобной и благоверным 
князем о здравии русских воинов и о победе защит-
ников Отечества перед списком Владимирской ико-
ны во время войн Крымской 1853–1856 гг., Русско-

Благоверный князь Михаил Тверской. 
Икона. XVII в. Тверь



53Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

турецкой 1877–1878 гг., Русско-японской 1904–1905 
гг., Первой мировой 1914–1918 гг. и Гражданской. 
Вот почему в каменной плите пола перед местом, 
где стоял киот со списком Владимирской иконы, 
коленями верующих были протерты две глубокие 
ямки. Киот с Владимирской иконой располагался 
перед иконостасом сбоку, в правой стороне. Перед 
ним стоял аналой с ковчегом и иконами благоверно-
го князя Михаила Тверского и преподобной Марии 
Египетской. Ямы в плите было видно до ремонта 
пола во Владимирском соборе в 1994 г., когда пол 
был полностью обновлен.

Новый ковчег был изъят среди других церков-
ных ценностей в 1922 г. в переплавку, о чем экс-
проприаторами была сделана отметка на полях 
церковной описи обители 1908 г., по которой сле-
дили, чтобы ничего не пропустить. При изъятии 
представители новой атеистической власти дей-
ствовали точно так же, как французские захватчи-
ки в 1812 г., отслеживая ценности по описи. Судьба 
святых мощей из раки неизвестна. Иерусалимский 
ковчег сохранился и в конце концов оказался в 
Государственном историческом музее.

После празднования в 1862 г. 1000-летия России 

повсеместно возрастает интерес к отечественным 
памятникам церковной истории. Осенью 1880 г. 
храм преподобной Марии Египетской осмотрела ко-
миссия членов Московского Археологического об-
щества. Акт осмотра церкви подписали В. Румянцев, 
И. Забелин, Н. Никитин, А. Мартынов и А. Попов. 
Храм сочли древним и, предположительно, отно-
сящимся к концу XIV в. После этого заключения 
Археологического общества проект возобновления 
древнего вида храма выполнил известный архитек-
тор, академик Императорской Академии художеств 
Василий Николаевич Карнеев (1831–1895). Он 
представил в консисторию планы, чертежи и сме-
ту на требуемую сумму для расхода в 20 589 руб. 84 
коп. В 1883 г. консистория запрашивала инициато-
ра этой затеи сретенского архимандрита Мелетия, 
откуда он собирается взять деньги. Мелетий рас-
считывал на пожертвования ревнителей отече-
ственной истории в 1884 г., однако в 1883 архиман-
дрит скончался. В 1887 г. по решению Святейшего 
Правительствующего Синода храм был опоясан в 
несколько рядов железными обручами, в которых 
он простоял до 1930 г. (ЦИАМ 239).

В 1892 г. при архимандрите Димитрии в рухляд-
ную передана древняя икона преподобной Марии 
Египетской с житийными сценами на полях из об-
ветшавшего иконостаса церкви. В 1912 г. архиман-
дрит Афанасий (Самбикин) в числе особо чтимых 
москвичами святынь называет аналойную икону 
святой Марии Египетской письма XIX в. (ЦИАМ 
15). 6 мая 1930 г. была начата разборка церкви пре-
подобной Марии Египетской по кирпичику «на хо-
зяйственные нужды», как кратко сообщалось в со-
ветских газетах.

Народный обычай покаянного моления о здра-
вии сыграл важную роль в истории Сретенского мо-
настыря. Первые четыре столетия обитель успеш-
но жила как монастырь паломнической дороги на 
Русский Север и в Троице-Сергиеву пустынь. У 
Сретенского монастыря не было своих загородных 
земельных владений, не было других источников 
доходов, кроме вкладов покровителей и прибыли от 
паломников. Как только при царствовании Петра I 
падает значение дороги, обитель немедленно теря-
ет богатство и приходит в упадок. После пожара 
1737 г. монастырь был близок к закрытию. Спасло 
его от полного разорения устройство огромного 
«Животворящего Креста Господня» в восьмиме-
тровом киоте, с многочисленными резными ком-
позициями. В истории искусств памятник изве-
стен как Шумаевский крест. Крест был помещен во 
Владимирский собор в 1755 г. и освящен в 1761 г. 
Он привлек много паломников. Французы в 1812 г. 
разорили памятник, но он был большей частью вос-
становлен в 1843 г. После церковной реформы им-

Церковь преподобной Марии Египетской. 
Вид с севера. 1930 г.  Государственный научно-

исследовательский музей архитектуры 
имени А. В. Щусева



54 ИССЛЕДОВАНИЯ

ператрицы Екатерины II 1764 г. Сретенский мона-
стырь был квалифицирован как необщежительный, 
заштатный, с дозволением проживания 14 человек 
(Епископ Амвросий (Орнатский) 1815: 287).

Сретенскому монастырю пытались помочь. 
Митрополит Платон (Левшин) в начале XIX в. рассма-
тривал проект об устройстве часовни с Шумаевским 
крестом на Лобном месте, доходы от которой могли 
бы помочь обители (Письмо митрополита Платона 
1864: 220–221). Также рассматривался проект подчи-
нения Сретенского монастыря Кремлевскому Чудову 
монастырю, чтобы последний взял Сретенскую оби-

тель на содержание. Однако финансовую стабиль-
ность Сретенскому монастырю в XIX в. неожидан-
но смог обеспечить народный обычай покаянного 
моления о здравии. Паломники во Владимирском 
соборе покупали множество свечей, заказывали мо-
лебны преподобной Марии Египетской, благоверно-
му князю Михаилу Тверскому, Владимирской иконе 
Богоматери и сорокоусты о здравии. В 1895 г. в связи 
с празднованием 500-летия Сретения Владимирской 
иконы обитель получила много народных подарков 
и пожертвований.

 Владимирский собор и Мариинская церковь. 1930 г. 
Государственный научно-исследовательский музей архитектуры имени А. В. Щусева

Примечания
1 Как писала игуменья Рождественской обители Викторина (Перминова) о схимонахине Марфе  – осно-
вательнице монастыря, в соборе которого под спудом пребывают мощи местнопочитаемой Марфы, кня-
гиня Мария Серпуховская была образцом смирения, скромности и добродетели. Поэтому об ее жизни 
осталось очень мало документальных косвенных свидетельств, которые истолковываются историками 
по-разному и даже противоречат друг другу. В современной исторической литературе распространены три   
версии о происхождении матери князя Владимира Андреевича: Мария Константиновна, дочь Ростовско-
Борисоглебского князя Константина Васильевича; Мария Ивановна, дочь Галицко-Дмитровского князя 
Ивана Федоровича; Мария Кейстутовна, дочь литовского князя Кейстута. Последнее предположение со-
всем маловероятно. В данной статье мы опираемся на факты, которые представляются нам труднооспори-
мыми:



55Г. А. Романов. НАРОДНЫЙ ОБЫЧАЙ ПОКАЯННОГО МОЛЕНИЯ О ЗДРАВИИ В СРЕТЕНСКОМ МОНАСТЫРЕ (ХIX – НАЧАЛО XX в.)

Игуменья Викторина (Перминова). 15 декабря  – день преставления основательницы нашей обители 
схимонахини Марфы. Путь в вечность  // Сайт Богородице‑Рождественского ставропигиального мона-
стыря. 13.12.2021. http://mbrsm.ru/2021/12/14/15-dekabrya-den-prestavleniya-osnovatelnicy-nashej-obiteli-
sximonaxini-marfy-put-v-vechnost/ ;
Экземплярский А. В.   Великие и удельные князья Северной Руси в татарский период, с 1238 по 1505 г. 
Биографические очерки по первоисточникам и главнейшим пособиям. Т. 2. СПб.: Изд. И. И. Толстого. 1891. 
С. 295;
Морозова Л. Е. Святые угодницы. М.: ООО «Издательство АСТ», 2014. С. 246–247.

Источники и материалы
Александровский 1915 – Александровский М. И. Указатель московских церквей. М.: Русская Печатня, 1915. 
ГИМ № 77237  – Ковчег для мощей преподобной Марии Египетской. Москва. 1706 г. Серебро, позолота, 
чернь. 11,4 х 25,6 х 12,7 см. Государственный исторический музей. Отдел драгоценных металлов. № 77237. 
Передан из Антирелигиозного музея искусств в Донском монастыре в 1935 г.
Именная ведомость 1813 – Именная ведомость за 1813 г. / Центральный исторический архив Москвы. Ф. 
1184. Оп. 1. Д. 1. Л. 77.
Лухманов – Лухманов Дмитрий Александрович (1765–1841)  // Гороховец. Туристический портал.  http://
gorokhovets.ru/home/izvestnye/82-lukhmanov-dmitrij-aleksandrovich-2.html 
Письмо митрополита Платона 1864  – Письмо митрополита Платона к викарию его, преосвященному 
Августину. Вифания. 9.07.1805 // Чтения в Обществе истории и древностей Российских. Генварь-март. Кн. 
1. М., 1864. С. 220–221.
ПСРЛ 1859 – Продолжение летописи по Воскресенскому списку. Полное собрание русских летописей. Т. 8. 
СПб., 1859. 
РГАДА 286 – Выписка о родственниках Е. И. Украинцева. Российский государственный архив древних ак-
тов. Ф. 286. Оп. 1. Ед. хр. 433. Л. 282–318.
РГАДА – Российский государственный архив древних актов. Ф. 89. Оп. 1. Ед. хр. 27. Л. 1050 об., 1079–1082.
ЦИАМ 11  – Главная опись церковных и ризничных вещей 1908 г. // Центральный исторический архив 
Москвы. Ф. 1184. Оп. 2. Д. 11. С. 28.
ЦИАМ 15  – Донесения настоятеля монастыря архимандрита Афанасия благочинному Московских 
Епархиальных монастырей Московского Знаменского монастыря архимандриту Модесту за 1912–1913 гг. 
Докладная о состоянии дел монастыря 1912 г. // Центральный исторический архив Москвы. Ф. 1184. Оп. 2. 
Д. 15. Л. 11.
ЦИАМ 239 – Указы и манифесты именные и учреждений, главным образом Московской духовной кон-
систории по административно-хозяйственным и церковным делам, а также по общественному благоу-
стройству и исполнению общеадминистративных распоряжений 1880–1889 гг. Л. 4–195. Вложены в дело: 
Смета на постройки, возобновления храмов и иконописи. 1846–1892 // Центральный исторический архив 
Москвы. Ф. 1184. Оп. 1. Д. 239. 
ЦИАМ 307 – Дополнение. О церкви Марии Египетской / Опись церковному имуществу 1816 г. 
// Центральный  исторический архив Москвы. Ф. 1184. Оп. 1. Д. 307. Л. 43–44.

Научная литература
Епископ Амвросий (Орнатский). История Российской иерархии. Ч. VI. М., 1815.
Забелин И. Е. Материалы для истории, археологии и статистики г. Москвы. Ч. 1. М.: Московская городская 
дума, 1884. 
Зимин А. А. Повести XVI в. в сборнике Рогожского собрания // Записки Отдела рукописей Государственной 
библиотеки СССР имени В. И. Ленина. 1958. Вып. 20. С. 189–199.
Каптерев Н. Ф. Сношения Иерусалимского патриарха Досифея с русским правительством (1669–1707). М., 
1891. 
Кондратьев С. К. Седая старина Москвы. М., 1893.
Матченко И. Досифей, патриарх Иерусалимский, и его время // Душеполезное чтение. 1878. Кн. 1. С. 81–
106. Кн. 3. С. 492–495.
Машков И. П. (ред.). Путеводитель по Москве, изданный Московским Архитектурным обществом для чле-
нов V съезда зодчих в Москве. М., 1913. 
Снегирев И. М. Москва. Подробное историческое и археологическое описание города. Т. 1. М.: 
Изд. А. Мартынова. 1865.



56 ИССЛЕДОВАНИЯ

Токмаков И. Ф. Краткий исторический очерк Московского Сретенского мужского монастыря / Сретенский 
монастырь. Издание архимандрита Серафима. М., 1885.

References
Bishop Amvrosii (Ornatskii). 1815. Istoriia Rossiiskoi ierarkhii [History of the Russian hierarchy]. P. VI. Moscow.
Kapterev, N. F. 1891. Snosheniia Ierusalimskogo patriarkha Dosifeia s russkim pravitel’stvom (1669–1707) [Relations 
of the Patriarch of Jerusalem Dositheus with the Russian government (1669–1707)]. Moscow. 
Kondrat’ev, S. K. 1893. Sedaia starina Moskvy [Gray-haired old Moscow]. Moscow.
Mashkov, I. P. (ed.). 1913. Putevoditel’ po Moskve, izdannyi Moskovskim Arkhitekturnym obshchestvom dlia chlenov 
V s”ezda zodchikh v Moskve [Guide to Moscow, published by the Moscow Architectural Society for members of the 
V Congress of Architects in Moscow]. Moscow. 
Matchenko, I. 1878. Dosifei, patriarkh Ierusalimskii, i ego vremia [Dositheus, Patriarch of Jerusalem, and his time]. 
Dushepoleznoe chtenie. Book 1: 81–106; Book 3: 492–495.
Snegirev, I. S. 1852. Moskovskie urochishcha, drevnie i novye [Moscow tracts, ancient and new]. Moscow. 
Tokmakov, I. F. 1885. Kratkii istoricheskii ocherk Moskovskogo Sretenskogo muzhskogo monastyria [A Brief Historical 
Sketch of the Moscow Sretensky Monastery]. Moscow: Sretenskii monastyr’. Izdanie arkhimandrita Serafima.
Zimin, A. A. 1958. Povesti XVI v. v sbornike Rogozhskogo sobraniia [Tales of the 16th century in the collection of 
the Rogozhsky collection]. In Zapiski Otdela rukopisei Gosudarstvennoi biblioteki SSSR imeni V. I. Lenina [Notes of 
the Department of Manuscripts of the State Library of the USSR named after V. I. Lenin]. Iss. 20, 189–199.

FOLK CUSTOM OF REPENTANCE PRAYER IN SRETENSKY MONASTERY 
(XIX – BEGINNING OF XX CENTURIES)

Abstract. The article is devoted to the study of the prehistory and history of the formation and existence of the 
folk custom of parishioners and pilgrims of the Moscow Sretensky Monastery, which was finally formed in 1844 
and lasted until 1922. The custom was due to the historically established special veneration of St. monastery. The 
«repentance tradition» was formed on the basis of a popular initiative associated with the veneration of St. Mary. 
The grain of the tradition was laid in the time of St. Sergius of Radonezh, who was the confessor of Princess Maria 
of Serpukhov, named in honor of St. Mary of Egypt.

Key words: Orthodoxy, St. Mary of Egypt, folk custom of repentance prayer, Sretensky Monastery in Moscow, 
Princess Maria Serpukhovskaya, St. Sergius of Radonezh.

For citation: Romanov, G. A. 2022. FOLK CUSTOM OF REPENTANCE PRAYER IN SRETENSKY MONASTERY 
(XIX – BEGINNING OF XX CENTURIES). Tradition and modernity (Traditsii i sovremennost). 30: С. 43–56.


