
59Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

Аннотация. В статье затрагивается важнейшая для христианского мировоззрения тема – отношение обще-
ства к монашеству. Оно видимым образом стало меняться еще в дореволюционный период, на что обра-
щали внимание многие подвижники и святые того времени. В негативном отношении к монашеству обще-
ства, теряющего христианские корни, заключалось нежелание видеть рядом с собой другой пример жизни, 
что напоминало обличение совестью. Дух секулярного мира стал проникать и в монастыри и разлагать и 
эту духовную среду. Как можно было сохранить в этих условиях подлинные монашеские устои? Автор пи-
шет, что такое противодействие можно было отыскать в трудах великих православных богословов-аскетов: 
святителей Игнатия Брянчанинова, Феофана Затворника и их продолжателей в XX веке – Иоанна Макси-
мовича, Николая Велимировича, Серафима Соболева и других. Там была подлинная свобода от мирского 
духа и разъедающей душу секулярности, а позже – воинствующего атеизма и материализма. Автор говорит 
об особом пути монашеского служения в этом мире, «космического служения».

Ключевые слова: православное монашество, аскетика, секулярность, дух мира, богословие, аскетическая 
литература, монашеское служение.

Наталья Тимуровна Энеева (Natalia Timurovna Eneeva) – кандидат искусствоведения, научный сотрудник 
Центра по изучению истории религии и Церкви Института всеобщей истории Российской академии наук, 
специалист по истории русского православного зарубежья XX в., eneeva-nt@yandex.ru

Научный православный журнал «Традиции и современность». 2022. № 28. С. 59–71

ISSN 2687‑1122; ISSN 2687-119X || http://naukapravoslavie.ru
УДК – 821.161; ББК – 83.3 (Рус) 1; https://doi.org/10.33876/2687-119X/2022-28/59-71

ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ 
АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

© 2022 Н. Т. Энеева
Москва, Россия



60 ИССЛЕДОВАНИЯ

Тайна благочестия1 и тайна беззакония2

в действии до кончины мира.
Святейший Патриарх Алексий I3

История христианской цивилизации Новейшего 
времени характеризуется двумя противонаправлен-
ными тенденциями. Одна из них более очевидна, 
потому что, так сказать, «лежит на поверхности», – 
это тенденция к секуляризации, обмирщению куль-
туры. Другая для многих вообще практически не-
известна, потому что увидеть и осознать ее можно 
только изнутри процесса небывалой еще в истории 
консолидации внутрицерковных сил, одним из сви-
детельств которого стали те высочайшие образцы 
монашеского служения и аскетической литературы, 
которые  Православная Церковь явила миру в пери-
од глобального гуманитарного кризиса XIX–XX вв. 
Новейшее время дало православному миру таких 
удивительных святых подвижников, духовных пи-
сателей и преподобных, как святители Игнатий 
(Брянчанинов),  Феофан (Говоров) Затворник Вы-
шенский,  Николай (Велимирович), Иустин (По-
пович), Серафим (Соболев), Иоанн (Максимович), 
архимандрит Софроний (Сахаров). Все эти авторы 
являют собой примеры высочайшего монашеско-
го служения. В то же время очевидно, что начиная 
примерно с середины XIX столетия православная 
аскетическая литература развивается на фоне все 
более контрастного по отношению к ней культур-
ного контекста, наглядно демонстрирующего от-
торжение христианского нравственного идеала из 
менталитета еще недавно христианского по имени 
европейского общества.

Констатации и описанию процесса расслоения, 
расхождения путей христианства и светской культу-
ры множество страниц посвятил святитель Игнатий 
(Брянчанинов). «Гляжу на мир, – писал он, – и вижу: 
сети диавола умножились в сравнении с временами 
первенствующей Церкви, умножились до бесконеч-
ности. Умножились книги, содержащие лжеучение; 
умножились умы, содержащие и сообщающие дру-
гим лжеучения; умалились, умалились до крайно-
сти последователи святой Истины <…> развилась 
жизнь вещественная, исчезает жизнь духовная…» 
(Святитель Игнатий (Брянчанинов) 1993: 395). По 
словам святителя, это явление – деградация хри-
стианского содержания из культуры христианской 
цивилизации – было предсказано еще подвижни-
ками первых веков и Священным Писанием: «Свя-
щенное Писание свидетельствует, что христиане, 
подобно иудеям, начнут постепенно охладевать к 
откровенному учению Божию; они начнут остав-
лять без внимания обновление естества человече-
ского Богочеловеком, забудут о вечности, все вни-
мание обратят на земную жизнь; в этом настроении 

и направлении займутся развитием своего  положе-
ния на земле, как бы вечного, и развитием своего 
падшего естества» (Святитель Игнатий (Брянча-
нинов) 1993: 455).

Самую большую тревогу подвижников благоче-
стия вызывала даже не сама по себе секуляризация 
светского общества, но влияние его на внутрицер-
ковную жизнь, в том числе на монашество. «В осла-
блении христианства, – пишет святитель Игнатий, – 
будет участвовать и монашество: член тела не мо-
жет не принять участия в немощи, поразившей все 
тело. Предсказали это святые иноки древних времен 
<…> Когда христианство до крайности умалится на 
земле, тогда окончится жизнь мира» (Святитель 
Игнатий (Брянчанинов) 1993: 456).

В 1909 г. тема губительного влияния секулярно-
го общества на внутрицерковный духовный климат 
стала одной из главных на первом Всероссийском 
съезде монашествующих, состоявшемся в Трои-
це-Сергиевой лавре.  Открывая съезд, будущий свя-
щенномученик митрополит Московский Владимир 
(Богоявленский) говорил: «Не монастыри нужно из-
гнать из мира, а скорее мир из монастырей, то есть 
тот всеколеблющий, всеразрушающий и всерастле-
вающий дух мира, который, как язва, как смерть, 
скажу словами пророка, усиливается проникнуть не 
только сквозь наши двери, но и сквозь наши щели и 
все переделать по-своему». «Были века, когда быть 
христианином значило то же, что быть святым <…> 
Оскудение преподобных есть зловещее знамение 
для человеческого мира, ибо мир существует до тех 
только пор, пока есть в нем преподобные, то есть 
святые <…> Наша земля утучнена костями святых; 
наша история полна великими деяниями угодников 
Божиих и знамениями благодати Божией. Наша на-
родная сила возникла от святых корней. Дадим ли 
ложному просвещению и обаятельному влиянию 
чувственного мира лишить нас этой силы?». И да-
лее: «Наша главная задача <…> снова высоко под-
нять знамя монашества, обновив правила и заветы 
древних отцов» (цит. по: Иеромонах Серафим (Куз-
нецов) 1999: 111, 95–103, 115).

В то же время одним из важнейших признаков 
духовного кризиса Новейшего времени святые под-
вижники считали нараставшее в предреволюцион-
ный период в секуляризованной части российского 
общества неприятие, даже ненависть к монашеству, 
выразившиеся после революции в особенно ярост-
ных репрессиях по отношению к монастырям. В 
1910-х годах ученик святого праведного Иоанна 
Кронштадтского протоиерей Иоанн Журавский 
так писал об этом: «Выявившаяся ненависть к мо-
нашеству в наших временах (не всеми еще приме-
ченная) служит таинственным знаком окончательно 
завершившегося богоотступления…».  «Миролюб-



61Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

цы – это скрытые, внутренние враги христианства; 
своим гордостным, плотолюбным житием они от-
рицают бытие Божие. Потому они в едином духе 
с безбожием объединились в ненависти к самой 
душе христианства – к монашеству». «Исчезнове-
ние монашества как духовного бытия человечества 
и всеобщая ненависть к нему и к христианству это 
характерные и самые существенные, неопровержи-
мые признаки конца вещественного мира и овеще-
ствившегося духа. Ненависть к христианству явля-
ется выразительным признаком духовной опусто-
шенности ненавистников и окончательного падения 
духа в плоть». «Кто не понимает монашества, тот 
не понимает и христианства...» (Протоиерей Иоанн 
Журавский 1994: 41, 40, 39).

Ректор Московской Духовной Академии про-
фессор протоиерей А.  В.  Горский, по словам 
Н.  Н.  Глубоковского, «предполагал рассматривать 
церковно-историческую жизнь по обнаружениям в 
ней действий Пресвятой Троицы – Бога Отца (в рас-
пространении христианства, твердости мучеников, 
победоносной апологетике в отношении к языче-
ству), Бога Сына (в учении, богослужении и иерар-
хии) и Бога Духа Святого (в нравственно-практиче-
ской сфере осуществления христианских идеалов 
добра и истины)» (Глубоковский 2002).  Если первая 
сфера относится к миссионерству, проповеди, испо-
ведничеству и апостольскому служению, а послед-
няя – к сфере экклезиологии, то есть к соборному 
бытию, соборной природе Церкви, то вторая ука-
зывает на проблему устроения, выстраивания чело-
веческой личности по подобию Божию, то есть по 
подобию Христа. Эта последняя область является 
преимущественной сферой собственно монашеско-
го внимания и служения, монашеского «делания», 
которое в подвижнической литературе называется 
«художеством из художеств», потому что его це-
лью является отображение, «изображение» в чело-
веческом существе антропологического  – то есть 
христианского  – идеала, или, иначе, христианской 
нормы.  И эта сфера является краеугольным камнем 
всей христианской деятельности, потому что, не 
имея перед глазами этой «нормы» – нечего пропо-
ведовать и нечего соединять4.

История Русской Церкви ХХ века стала време-
нем не только физического выживания и исповед-
нического подвига, но и временем «духовного вы-
живания» и сохранения неповрежденным христи-
анского идеала святости. Если в послереволюци-
онной России, давшей миру великий сонм святых 
новомучеников и исповедников, на долгое время 
теоретическое осмысление христианского подвиж-
ничества было практически невозможным, то в ди-
аспоре вопросам христианского идеала святости и 
сущности монашеского подвига уделялось особое 

внимание в трудах выдающихся русских богосло-
вов. Ими была продолжена традиция русской аске-
тической мысли предшествовавшего столетия, в 
особенности трудов святителя Игнатия (Брянчани-
нова), ставших отправной точкой нового этапа ста-
новления русской аскетической литературы, учиты-
вавшей особенности нового исторического контек-
ста, в котором ей предстояло развиваться. В то же 
время русская аскетика ХХ века представляет собой 
качественно нечто совершенно новое. Этим новым 
стала, прежде всего, поразительная внутренняя сво-
бода – свобода от критериев, и вообще, какой-либо 
зависимости от ценностей и мнений «мира сего».  
Если святитель Игнатий как бы ведет своих читате-
лей по темным лабиринтам со свечой в руке, указы-
вая на сгущающуюся вокруг мглу и на таящиеся за 
ней опасности, то подвижник ХХ века словно уже 
не обращает на этот мрак внимания, словно нахо-
дится вне его, полностью порвал с «миром сим». 
Причиной этой свободы было, в действительности, 
в значительной мере то, что «мир сей» в ХХ веке 
сам попытался полностью избавиться от Христиан-
ской Церкви и христианского благочестия, что по-
ставило мир на грань самоуничтожения, а Церкви 
дало возможность обновиться, заново аккумулиро-
вав свои силы для дальнейшего несения бремени 
отторгающего ее мира.

Гонения на веру, начавшиеся в России после ре-
волюции, дали новый импульс к осознанию места 
монашества в Церкви и его роли в духовной жизни. 
Прекрасное определение феномена монашества дал 
протоиерей Иоанн Журавский в своей книге «Тайна 
Царствия», написанной в Риге и опубликованной в 
Киеве в 1918 г.: 

«В монашестве хранилась благодать, освяща-
ющая и весь внешний мир. Господь Бог имел “дей-
ственное” соприкосновение с внешним миром через 
монашество. В этом Ковчеге – как некогда в Изра-
иле – хранилась Тайна Нового Завета Бога с челове-
ком. Чем был Израиль для нового человечества, тем 
было монашество для христианского человечества. 

Древний Израиль, как в Ковчеге, хранил в себе 
Тайну – обетование Грядущего Бога-Спасителя. 

Монашество хранило в себе ту же тайну, но 
не в обетовании, а в свершении <…> Внешний мир 
христианский не вмещал этих тайн, опытно их не 
знал. Он внешне перед ними благоговел, а изнутри, 
в опытном переживании, они были для него неве-
домы. Христианство было для него Божественной 
притчей. Ибо внешний мир христианский был весь 
погружен своим умом и чувством в вещественное, 
в земное, в суетно-преходящее, в бытие языческое, 
непросветленное, потому и недоступны были для 
него внутренние Тайны Христианства, Тайны Цар-
ствия Божия. 



62 ИССЛЕДОВАНИЯ

Внешний мир христианский принадлежал по 
своему внутреннему устремлению к “чадам века 
сего, которые женятся и замуж выходят” – тру-
дятся над продолжением тленного смертного бы-
тия. Ему неведомо было иное бытие – вечное, бес-
смертное, Ангельское. Неведомо было Воскресение, 
бывающее здесь прежде Общего Воскресения, по 
выражению св. Симеона Нового Богослова.

Внешний мир христианский не сподобился, не 
потрудился усвоить внутреннюю Тайну Христиан-
ства, не потрудился достигнуть иного века и Вос-
кресения из мертвых, “где ни женятся, ни замуж не 
выходят, но бывают как ангелы на небеси” (Мф. 22, 
30; Лк. 20, 34–36; Фил. 3, 8–11). Не потрудившись 
должным образом, он и не знал этих Тайн, пребывал 
в бытии тленном, смертном, плотском. Ибо толь-
ко трудники, нудящие себя, восхищают эти Тайны, 
входят в Царства этих Тайн.

Таким трудником, восхитившим эти Тайны, 
и было Восточное монашество, которое опытно 
усвоило их и хранило в себе.

Монашество, отрекшееся подвигом “умной 
воли” от внешнего и вещественного, отрекшееся 
от труда, продолжения тленной, смертной беско-
нечности, отрекшееся от “невещественных владе-
ний”, от мечтаний и вожделений и устремившее 
свою духовную “умную природу” к Воскресению и 
бытию в веке ином, – и было тем внутренним хри-
стианством, верою прозревшим, которому и от-
крылось иное бытие – сокровенное, Божественное, 
скрывавшееся от веков и родов.

Монашество было и носителем живой веры 
в Живого Бога. Оно и творило этой верой жизнь 
христианскую в темных народах языческих. Оно 
озарило светом Веры Христовой эти народы. Свет 
Христов был в монашестве, и Сам Христос дей-
ственно пребывал в нем. Потому и тянулась про-
стая верующая народная душа в паломничество 
по монастырям и к старцам-инокам: она живым 
чувством своего сердца ощущала там присутствие 
Живого Бога и не ошиблась: поистине Бог был в мо-
нашестве и там она соприкасалась с ним и обрета-
ла Его в Ликах св. иноков.

Через соприкосновение с монашеством внеш-
ний христианский мир просвещался и обретал дей-
ственную благодать, которая освящала его внеш-
нее бытие и открывала путь к бытию внутренне-
му, духовному. Освящающая благодать Христова 
исходила на внешний мир только через иночество. 
Других путей освящения в Церкви Христовой не 
было, нет и не будет.

Всякая душа христианская, возжаждавшая 
благодатного изменения своего жития, получала 
его и будет получать только через иночество. Св. 
иноки являются носителями сей действенной бла-

годати. В этом – Тайна Церкви Христовой. И Тайна 
сия – святое благодатное иночество.

В св. трудниках иночества Восточного, кото-
рым даны эти Тайны Царства Божия, хранился и 
сокровенный умный путь к освящению, к обрете-
нию благодатной жизни и веры и к опытному усво-
ению этих Тайн» (Протоиерей Иоанн Журавский 
1995: 17–20).

«Западные народы, по своей внутренней ода-
ренности и развитию, по своему возрасту – народы 
юношеские, духовно незрелые. Западные народы, по 
своему незрелому возрасту, восприняли Тайну хри-
стианства хотя и сильно и красиво, вплоть до “свя-
той влюбленности”, но восприняли внешне, извне. 
Внутренняя сущность была для них недоступна.

А “Красота Дщери Царевой была вся внутри” – 
говорит пророк (Пс. 44,14). И эта внутренняя красо-
та не была ими воспринята. Отсюда потом и роди-
лась тоска по этой внутренней красоте, по Горнему, 
выразившаяся в готике католических храмов <…>

Готика – это искание Бога в небесах. Готи-
ка – это устремление ввысь, тоска, это – крик 
души, взыскующей внутреннего <…> И совсем 
иной религиозный опыт Восточного монаше-
ства. Здесь <…> небо от земли неотделимо <…>  
Здесь, на Востоке – обладание, там, на Западе – 
искание. Здесь  – внутрьпребывание в тайне с 
Богом, там – устремление ввысь, искание Бога в 
небесах. Здесь – отрицание “мира сего” и пребы-
вание в мире Горнем, Небеси. Там – утверждение 
“мира сего” и взыскание мира грядущего. Здесь – 
Богоносная умная молитва и тихая радость об-
ретения. Там – экзальтированная влюбленность, 
переходящая в тоску исканий устремленных. 

Потому Восточное монашество все внутри, во 
внутреннем созерцании. И его возраст – возраст 
седых веков <…>

И опыт Православного монашества есть Бо-
жественный опыт “конца”. Опыт конца тленного, 
внешнего, грешного бытия, опыт конца смертного 
образа человеческого.

И – светлый, величественный, потрясающий 
опыт начала иного бытия  – Богоносного, опыт 
выявления Бога во плоти пришедшего, опыт вы-
явления бессмертного Богочеловеческого Образа 
“неизреченной славы” – Лика Христова в образе че-
ловеческом.

С Тайной монашества Восточного неразрывно 
связаны и конечные судьбы христианского челове-
чества, судьбы всего мира. В монашестве и только 
в Восточном монашестве, православном монаше-
стве, сокрыты последние времена и сроки, в нем 
сокрыта тайна “конца”.

С исчезновением монашества исчезнет и хри-
стианство. С исчезновением христианства исчез-



63Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

нет и внешний мир: придет его конец» (Протоие-
рей Иоанн Журавский 1995: 23–25). 

 «Тайна мира есть тайна христианства, тай-
на Христова. Мир существовал ради сей Тайны. 
С исчезновением носителей сей Тайны исчезнет и 
сам мир. Носителями же сей тайны были св. ино-
ки. Иночество держало и мир» (Протоиерей Иоанн 
Журавский 1995: 38).

Аскетика ХХ века развивает мысли древних о 
том, что монашество есть призвание к христианско-
му совершенству, оно есть прямой ответ на слова 
Христа: «Если хочешь быть совершенным <…> 
приходи и следуй за Мною» (Мф. 19, 21). Мона-
шество выступает в творениях подвижников ХХ 
века прежде всего как «профессиональная деятель-
ность» по культивированию в человеческом обще-
стве феномена «святости»: «Единый святой, – по 
словам архимандрита Софрония (Сахарова), – 
есть явление чрезвычайно драгоценное для всего 
человечества. Святые фактом своего бытия, хотя 
бы и неизвестного миру, но известного Богу, низ-
водят на землю, на все человечество великое бла-
гословение Божие». «Сердце пустынника – храм, 
а ум его служит престолом <…>  Духовная жизнь, 
то есть молитвенно-аскетическая при глубокой 
вере, выше всякой иной»; «монах встречается с  
невыразимо великим богатством» (Архимандрит 
Софроний (Сахаров) 1991: 211, 90, 65, 82). О пре-
подобном Силуане о.  Софроний пишет, что он 
«явлением ему Христа был научен переживать 
богоподобие человека» (Архимандрит Софроний 
(Сахаров) 1991: 92).  

Аскетические творения подвижников Новейше-
го времени продолжают и развивают линию христи-
анского неоплатонизма. Так, по мысли архимандри-
та Киприана (Керна), иночество встроено не в зем-
ную, а в небесную духовную иерархию и именно в 
этом промежуточном «местоположении» заключа-
ется его служение земной христианской жизни:

 «Иночество должно, продолжая золотую цепь, 
соединяющую его с миром ангельским на небесах, 
изливать миру тленному и падшему на земле это си-
яние святости, любви и мудрости. Иночество долж-
но быть переполнено этим светом и преломлять его 
в делах чистоты, милосердия и боговедения. Иноче-
ство должно, подражая своим первообразам Анге-
лам, продолжать на земле и довершать ангельское 
служение, стать служебными духами для тех, кото-
рые имеют наследовать спасение, для томящихся в 
грехах и мраке неведения человечества. Как ангель-
ский мир не самозамкнут и не самодовлеющ, так и 
монашество не является самозамкнутым и самодов-
леющим “сословием в Церкви”. Древняя народная 
мудрость сказала: “Свет мирянам – иноки, свет ино-
кам – Ангелы”. Это – ареопагитская мысль (здесь 

и далее курсив наш. – Н. Э.), высказанная в простых 
словах пословицы. И она очень верно выражает 
сущность взаимоотношения миров человеческого 
и ангельского, с их промежуточной служебной 
ступенью иночествующего собора» (Архимандрит 
Киприан (Керн) 1996: XIV). 

В то же время ХХ век вносит свою особенность 
в прочтение «ареопагитской» темы иерархическо-
го служения. Особенность заключается в акценти-
ровании слов Спасителя: «Кто хочет между вами 
быть большим, да будет вам слугою» (Мф. 20, 26; 
Мк. 10, 43); «Кто хочет быть первым, будь из всех 
последним…» (Мк. 9, 35). В применении к идее 
иерархии эти слова показывают земное служение 
зеркальным отражением небесных сфер, и тем са-
мым иерархическая пирамида оказывается особен-
ным образом «опрокинутой»5: «В строении мира, 
– пишет архимандрит Софроний (Сахаров), – ус-
матривается иерархический порядок, деление на 
высшее и низшее: ПИРАМИДА БЫТИЯ. В челове-
ческом же сознании мы находим идею равенства 
как неотступное требование нашей глубокой сове-
сти <…> Господь не отрицает факта неравенства, 
иерархию, деление на высшее и низшее, большее 
и меньшее, но эту пирамиду бытия Он опрокиды-
вает вершиною вниз и тем достигает последнего 
совершенства. Несомненная вершина пирамиды 
– Сам Сын Человеческий, Единственный, подлин-
ный, вечный Господь; и Он говорит про Себя, что 
“не пришел, чтобы Ему служили, но послужить 
и дать душу Свою во искупление многих” (Мф. 
20, 28). Об ангелах <…>  Апостол говорит, как о 
“служебных духах, посылаемых на служение тем, 
которые имеют наследовать спасение” (Евр. 1, 14). 
Своим ученикам Господь заповедует <…>: “кто 
хочет быть между вами большим, да будет вам 
слугою…” (Мф. 20, 25–27; Мк. 10, 42–44). Этим 
определяется назначение и смысл Церковной ие-
рархии». И далее: «Христианин идет ВНИЗ, туда – 
в глубину опрокинутой пирамиды, где сосредота-
чивается страшное давление, где взявший на себя 
грех мира – Христос <…> Туда любовью увлека-
ется подвижник Христов. Любовь Христова свое-
го избранника мучает, тяготит и делает его жизнь 
невыносимо тяжелой <…>  “Молиться за людей 
– кровь проливать” <…> Такая молитва есть пока-
яние за грехи людей, и, как покаяние, есть взятие 
на себя тягот их, и, как молитва за весь мир, есть 
в какой-то мере несение тяготы мира» (Архиман-
дрит Софроний (Сахаров) 1991: 223–225). 

Таким образом, для иночества отречение от 
«мира сего» есть форма служения, помощи миру. 
Конечно, молитва за весь мир всегда была «делани-
ем» древних Отцов; однако следует отметить, что в 
аскетической литературе ХХ века мысль о духовной 



64 ИССЛЕДОВАНИЯ

связи отшельника со всем мирозданием особенным 
образом акцентирована. С одной стороны, отшель-
ником может быть только тот, кто имеет опыт Бо-
жественного утешения в душе; с другой – подлин-
ный монах только тот, кто чувствует себя причаст-
ным к духовной жизни всего мира, молитва за ко-
торый является его долгом, его служением.  Такой 
молитве сугубо посвящены писания преподобного 
Силуана Афонского.  «Жизнь духовного мира Ста-
рец сознавал как единую, – пишет архимандрит 
Софроний, – и в силу этого единства каждое ду-
ховное явление неизбежно отражается на состоя-
нии всего этого мира». «Бытие всего человечества 
не есть для него нечто чуждое, постороннее, но 
неотделимо связано и с его личным бытием <…> 
Заповедь – “любить ближнего как самого себя” –  
он начинает понимать не как этическую норму;  в 
слове КАК он видит указание не на меру любви, а 
на онтологическую общность бытия». «В земной 
жизни есть известный последовательный черед, 
но в вечности все мы едины, и потому каждый из 
нас должен заботиться не только о себе, но и об 
этом всеединстве» (Архимандрит Софроний (Са-
харов) 1991: 92, 45, 46).

По словам о. Киприана (Керна): «Иноки долж-
ны быть ангелами-хранителями мира, служить 
миру и продолжать в этом направлении линию ан-
гельского служения. Это служение может прохо-
дить в непосредственном контакте с этим миром 
или быть пустынническим, анахоретским, от мира 
географически отделенное, но зато еще более свя-
занное метафизически, духовно, молитвенно. Такое 
иночество уходило от жизни мирской к жизни ми-
ровой, к молитвенному служению всему миру, к его 
духовному охранению.

 Во всяком случае, монашество не есть по замыс-
лу и не смеет быть и в действительности эгоизмом. 
Это было бы разрывом “золотой цепи”, нарушением 
соборного единства всех членов Тела Церкви и вы-
падением из общего плана Божиего промышления о 
мире и людях. Свое стремление к святости, к духов-
ному совершенствованию оно осуществляет не са-
мостно, не самозамкнуто. Очищаясь, оно очищает и 
окрест стоящих, будь то близкие или дальние; про-
свещаясь молитвою, богомыслием, созерцанием, 
оно просвещает и должно просвещать окрест себя 
весь мир, всех человеков» (Архимандрит Киприан 
(Керн) 1996: XIV). «Цель иночества, как нравствен-
ной силы, – спасение не только самих себя, но спа-
сение всего мира и освящение твари. Это не только 
спасение от мира, но именно спасение мира» (Архи-
мандрит Киприан (Керн) 1996: XIV). 

По словам преподобного Нила Синайского: 
«Монах есть тот, кто от всех отделяясь, со всеми со-
стоит в единении» (Добротолюбие 1884: 238). Ему 

вторит архиепископ Иоанн (Шаховской),  рассуждая 
о проблеме снятия антитезы, заключающейся в по-
нятии монашества как ухода от общения с другими 
людьми, уединения и понятия Церкви как соборно-
го единства: «Иночество есть ощущение единства 
во Христе»;  «Можно понять монашество как ощу-
щение этого единства Церкви» (Иеромонах Иоанн 
(Шаховской) 1932: 11, 12).

Для архимандрита Софрония (Сахарова) харак-
терно устойчивое употребление некоторых поня-
тий, которые, будучи сами по себе традиционными 
для философского и богословского мышления, в ХХ 
веке приобрели новое звучание. При этом очевидно, 
что о. Софроний именно мыслит в этих «обновлен-
ных» понятиях, а не вводит их просто для «осовре-
менивания» богословского языка. 

Одним из таких устойчивых старых и в то же 
время новых понятий является слово «Космос». Ча-
сто заменяя, особенно в последних своих беседах, 
понятия «мир», «вселенная», «универсум», «бы-
тие», «онтология» словом «космос», о.  Софроний 
отчасти апеллирует к современной его «транскрип-
ции», связанной с эпохой освоения внеземного кос-
мического пространства, что делает обозначаемую 
им реальность более «ощутимой», наглядной не 
только умозрительно, но как бы и физически.  Но в 
то же время очевидно, что видимое физическое про-
странство представляет собой лишь малую толику 
смысла, вкладываемого о. Софронием в понятие о 
«космосе». 

В качестве обоснования его употребления в 
аскетике о. Софроний ссылается на слова Спасите-
ля: «Дерзайте, Я победил мир» (Ин. 16, 33), поясняя 
при этом: «Мир – по-гречески “космос”» (Архиман-
дрит Софроний (Сахаров) 2010: 244). Это уточ-
нение привносит, безусловно, особый смысловой 
оттенок в прочтение Евангельского текста:   под 
словом  «мир» подразумевается здесь уже не только 
человеческий мир – отпавший от Бога «социум», – 
но весь тварный универсум, видимый и невидимый; 
оно служит для указания на вселенский масштаб 
Голгофской Жертвы Христа, имеющей отношение 
не только к человеческой жизни, но к бытию все-
го мироздания: «Постом и особенно на Страстной 
неделе мы всем существом следовали Христу в Его 
космическом страдании, готовясь к восприятию Его 
победы над космосом» (Архимандрит Софроний 
(Сахаров) 2010: 160).

При этом следует отметить, что слово «космос» 
употребляется о. Софронием в двух противополож-
ных значениях – положительном и отрицательном. 
Прежде всего, под «космосом» о. Софроний имеет 
в виду все тварное бытие, которое, в свою очередь, 
понимает как Откровение его Создателя. «Весь мир, 
весь космос, – говорил о. Софроний в одной из бе-



65Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

сед с насельниками основанного им Свято-Иоан-
но-Предтеченского монастыря в Эссексе, – есть Его 
дыхание, Его творческий Ум. Молитва моя о том, 
чтобы всем вам, пришедшим сюда, открылось это 
видение Христа». «Трудность нашего монастыря в 
том, что мы хотим сохранить вселенское, “всекос-
мическое” видение <…> Христос для меня всё – и 
всекосмическое, и сверхкосмическое бытие». «Мне 
вожделенно сознание Христа, Который носит в 
Себе весь этот мир» (Архимандрит Софроний (Са-
харов) 2007: 51, 52, 56).

В то же время в беседах о. Софрония постоян-
но звучит тема «космического зла», суммируемого 
им часто тоже словом «космос», явившегося след-
ствием отпадения части творения от своего Творца, 
исказившего изначально добрую природу тварного 
мира, наполнившего его чуждыми Божеству энер-
гиями: «Космические законы и энергии повсюду 
одни и те же: они проходят через нас. Когда Господь 
сказал: “Я победил мир”, то, значит, эти испытания 
“прикасались” и к Нему, и Он их отвергал и побе-
ждал. Но тот же космический дух приходит и к нам 
и потрясает нас. Так что борьба эта – космическая 
и сверхкосмическая <…> Господь “пришел спасти 
мир” (Ин. 12,47), победив все космические энергии, 
возведя нас в план Божественной жизни, уже запре-
дельными, трансцендентными для сил Космоса» 
(Архимандрит Софроний (Сахаров) 2003: 121–123).

В конечном счете, главной целью употре-
бления понятия «космос» в сотериологическом 
контексте является определение подлинного мас-
штаба, смысла, сферы ответственности не только 
Богочеловеческого, но и человеческого – в данном 
случае монашеского – служения.  Иначе говоря, 
архимандритом Софронием вводится новая для 
православной аскетики тема  – монашества как 
«космического служения». По мысли о.  Софро-
ния, монашеский подвиг имеет значение не только 
для окружающих людей, не только для человече-
ского общества в целом, но и для существования 
всего мира, всей вселенной. Тема эта проходит 
красной нитью через все его труды и звучит в по-
следних беседах со слушателями: «Природа че-
ловеческого бытия такова, – пишет о. Софроний 
в книге о старце Силуане, – что каждое отдель-
ное лицо, преодолевая в себе зло, этой победою 
наносит поражение космическому злу столь ве-
ликое, что следствия ее благотворно отражаются 
на судьбах всего мира. С другой стороны, приро-
да космического зла такова, что, побеждаемое в 
отдельных человеческих ипостасях (лицах), оно 
терпит поражение, значение и размеры которо-
го бесконечно непропорциональны количеству»;  
«полем духовной битвы <…> с космическим злом 
является <…> сердце человека» (Архимандрит 

Софроний (Сахаров) 1991: 210, 43); «Вся сила 
сопротивления космическому злу сосредотачива-
ется в глубоком сердце христианина» (Архиман-
дрит Софроний (Сахаров) 2007: 221). 

 «Когда мы умрем, мы попадем в общество су-
ществ, которые не знают смерти и для которых ее 
нет» (Архимандрит Софроний (Сахаров) 2003: 84).   
«Мать-земля есть всего только “инкубатор” для вы-
ращивания человеческой личности до той зрелости, 
когда она становится способной воспринять жизнь 
уже в иных измерениях, как бы выйти в космиче-
ские просторы, где действуют законы “небесной ме-
ханики”».  «Весь мир, как он есть, в каждый данный 
момент может и должен служить “трамплином” к 
Тому, Кто создал и мир и нас <…> Мы как бы по-
неволе расширяемся до космических измерений».  
«Победитель Космоса становится сверхкосмиче-
ским. Речь идет о Вечности, лежащей за пределами 
тварного Космоса» (Архимандрит Софроний (Саха-
ров) 2010: 218, 248, 244–245).

Прямое сопоставление и сопряжение внутрен-
ней духовной жизни человека и жизни всего тварно-
го универсума, излагаемое в терминах, свойствен-
ных мышлению именно XX века, находим мы не 
только у архимандрита Софрония, но также, напри-
мер, у архиепископа Иоанна (Шаховского), который 
пишет в своей книге «Белое иночество»: «…белиз-
на духа есть сердце мира! Мир ею – космически – 
дышит» (Иеромонах Иоанн (Шаховской) 1932: 23).

Другим термином, по-новому звучащим в век 
естественнонаучных открытий, является слово 
«энергия». Если слово «космос» обосновывает мас-
штаб и онтологический смысл «духовного делания», 
то слово «энергия» указывает как бы на его природу. 
«Я совершенно убежден, – пишет архимандрит Соф-
роний, – что ни одна молитва, то есть ее энергия, в 
мире не исчезает» (Архимандрит Софроний (Саха-
ров) 2010: 145). «Всякая мысль, отрицательная или 
добрая, даже когда мы наедине в своей келье, есть 
энергия и сила»; «Энергия… молитвы… отражается 
в космических судьбах всего мира». «Люди не зна-
ют того, что когда они помышляют что-либо недо-
брое, будучи у себя в углу, в своей “берлоге”, то они 
разрушают великое тело всего человечества»; «Мы 
должны иметь контроль над нашим умом». «Если 
мы осознаем важность факта нашего мышления, то, 
конечно, будем проводить нашу монашескую жизнь 
с большой осторожностью <…> Наша мысль всегда 
пребывает в Боге. И тогда мысль освещает всю нашу 
жизнь <…> Это – наша работа повседневная <…> 
Так мы можем войти в дух монашества». «Через до-
брые мысли и добрую молитву о всех мы должны 
по мере возможностей избежать скорбей, трудно-
стей, болезней и сохранить этот мир <…> Когда я 
был в пустыне на Афоне, мне приходилось служить 



66 ИССЛЕДОВАНИЯ

в пустых храмах, и я думал: <…> Мне дана радость 
кричать от лица земли к Богу: Миром Господу помо-
лимся!» (Архимандрит Софроний (Сахаров) 2007: 
136, 138, 190, 196, 137, 139, 193).

То есть получается, что монах потому и спасает 
мир, что он является как бы своего рода «генерато-
ром» созидательной энергии, вернее, ее «аккуму-
лятором» и проводником в мир, потому что Источ-
ником этой энергии является Создатель мира и че-
ловека. Поэтому-то преподобный Силуан и пишет: 
«Мир думает, что монахи – бесполезный род. Но 
напрасно они так думают»; «Монах – молитвенник 
за весь мир; он плачет за весь мир и в этом его глав-
ное дело <…> Не дело монаха служить миру от тру-
да рук своих. Это дело мирских. Мирской человек 
мало молится, а монах постоянно. Благодаря мона-
хам на земле никогда не прекращается молитва; и в 
этом – польза всему миру, ибо мир стоит молитвою; 
а когда ослабеет молитва, тогда мир погибнет <…> 
Ты, может быть, скажешь, что теперь нет таких мо-
литвенников, которые молились бы за весь мир; а я 
тебе скажу, что когда не будет на земле молитвенни-
ков, то мир кончится, пойдут великие бедствия; они 
уже и теперь есть. Мир стоит молитвами Святых, 
и монах призван молиться за весь мир. В этом его 
служение, и потому не обременяйте его мирскою за-
ботою…»; «И в наше время есть еще много подвиж-
ников, которые угодны Богу, хотя они и не творят 
видимых чудес» (цит. по: Архимандрит Софроний 
(Сахаров) 1991: 366–367, 374). «Святой Варсоно-
фий, например, – продолжает мысль преподобного 
Силуана архимандрит Софроний, – свидетельствует 
о том, что в его время молитва трех мужей удержи-
вала мир от катастрофы. Ради неведомых миру свя-
тых изменяется течение исторических и даже кос-
мических событий, и потому каждый святой есть 
явление космического характера, значение которого 
выходит за пределы земной истории в мир вечно-
сти. Святые – соль земли; они – смысл ее бытия; 
они – тот плод, ради которого она хранится. А когда 
земля перестанет рождать святых, тогда отнимется 
у нее сила, удерживающая мир от катастрофы» (Ар-
химандрит Софроний (Сахаров) 1991: 211).

В контексте темы «борьбы с космическим 
злом», естественно, одним из важных ее аспектов 
становится определение понятия «силы», это зло 
побеждающей. «В гениальной книге “Лествица” 
прп. Иоанна – пишет о. Софроний, – есть такие сло-
ва: “Прежде всего, честный отче, нужно нам иметь 
духовную силу”» (Архимандрит Софроний (Саха-
ров) 2007: 38).  Архимандрит Софроний называет 
эту силу «Христовой любовью»: «Святые живут 
любовью Христовой, которая есть Божественная 
сила, созидающая и содержащая мир, и потому так 
велико значение их молитв» (Архимандрит Софро-

ний (Сахаров) 1991: 211). «Мысль о “слабости” хри-
стианства, – продолжает он, – глубоко неправильна. 
Святые обладают силою, достаточною для господ-
ствования над людьми, над массами, но они идут 
ОБРАТНЫМ путем: они себя порабощают брату и 
чрез то приобретают себе такую любовь, которая 
по самой сущности своей нетленна. На этом пути 
они одерживают победу, которая пребудет вовеки, 
тогда как победа силою [земною] никогда не бывает 
прочна и по роду своему является не столько сла-
вою, сколько позором человечества» (Архимандрит 
Софроний (Сахаров) 2007: 212). 

Святитель Игнатий (Брянчанинов), также ка-
савшийся этого вопроса, называет «силу, содержа-
щую мир», несколько иначе – «миром Христовым». 
«Христос, – пишет святитель, – ниспосылает в серд-
це духовную силу, называемую миром Христовым, 
непостижимую умом, невыразимую словом, непо-
стижимо постигаемую одним блаженным опытом. 
“Мир Божий, – говорит Апостол христианам, пре-
восходяй всяк ум” <…> Это значит: он превыше 
всякого ума созданных, и ума человеческого, и ума 
Ангелов света, и ума ангелов падших. Он, как дей-
ствие Божие, властительски, Божественно распоря-
жается».  «Эта сила заимствуется из Самого Христа: 
“Во Мне мир имате. В мире скорбны будете: но дер-
зайте, яко Аз победил мир”» (Святитель Игнатий 
(Брянчанинов) 1993: 221). 

Иначе говоря, «мир Христов» и есть та сила, 
которая побеждает «мир сей», являющийся реаль-
ностью, зараженной смертью, и враждебной Богу 
и человеку. В свете произведенной архимандритом 
Софронием транскрипции святоотеческого богосло-
вия на современный язык понятно, что и за тем, и за 
другим понятием – «любовь Христова» и «мир Хри-
стов», – рассмотренными с точки зрения явления в 
земном мире «духовной силы», стоит паламитское 
богословие – понятие нетварной божественной 
энергии, причастность к которой возвращается че-
ловеку через вхождение его в Церковь Христову.  

В то же время в понятии «мир Христов» оче-
видно присутствие эсхатологической смысловой 
отсылки6. В этой связи чрезвычайно интересными 
представляются мысли греческого богослова ми-
трополита Иоанна Зизиуласа об «обратной приро-
де» экклезиологического времени, или, как он пи-
шет, – «Эсхатологическом этосе Церкви». По словам 
митрополита Иоанна Зизиуласа, в Церкви «будущее 
не определяется прошлым», а напротив, «грешник 
онтологически зависит не от того, каким он был, 
но от того, каким он будет». «Всякий человек есть 
не то, что он есть, а то, чем он будет “в последний 
день” <…> Поскольку будущее всегда в руках Бо-
жиих, никакое наше суждение о нашем собрате не 
должно иметь онтологического характера. Все мы – 



67Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

потенциальные святые. Покаяние и оставление гре-
хов, получаемые нами в Церкви, бессмысленны без 
эсхатологической онтологии, которая позволяет им 
в будущем, в последний день, избавить человека от 
его прошлого».  «Церковь <…> свою истинную ипо-
стась черпает не в прошлой своей истории и не в 
настоящей своей деятельности и проповеди, какими 
бы они ни были серьезными и впечатляющими, но в 
будущем, в видении иного мира не таким, каким он 
был или каким является, но каким он будет в конце 
истории». «Таинства Церкви являют нам эсхатоло-
гию <…> Церковь каждое мгновение переживает-
ся как свобода от лжи, обмана, самообмана, эгоиз-
ма, индивидуализма и, наконец, тления и смерти». 
Евхаристия как христоцентричное собрание, как 
образ Царства Божия – есть «откровение будуще-
го состояния вещей». «Евхаристия – это воспоми-
нание7 <…> Если же будущее сообщает смысл как 
настоящему, так и прошлому, тогда оно превраща-
ется в источник, из которого оба они черпают свое 
бытие. Будущее приобретает ипостась (Евр. 11, 1) и 
может предварить время, став частью нашей памя-
ти. И тогда можно говорить о воспоминании буду-
щего».  «Если Церковь в мире, но не от мира, если 
мы “не имеем здесь постоянного града, но грядуще-
го взыскуем” (Евр. 13, 14), тогда сущность Церкви, 
ее ипостась, онтология эсхатологичны. Бытие ее за-
ключается в будущем Царстве Божием, а корни – в 
последних событиях, и только ветви и листья этого 
древа пребывают в прошлом и настоящем времени» 
(Митрополит Иоанн Зизиулас 2009: 197, 198, 172, 
189, 86, 244–245, 200).  

«Корни жизни нашей да будут на водах Пресвя-
той Троицы» (Иеромонах Иоанн (Шаховской) 1932: 
27), – пишет о том же архиепископ Иоанн (Шахов-
ской). «Необходимо знать путь до конца» (Архиман-
дрит Софроний (Сахаров) 2007: 38).

Таким образом, аскетическая литература ХХ 
века свидетельствует о живом преемстве с писания-
ми древних подвижников, опытном переживании и 
углублении традиции аскетического православного 
подвижничества.

В то же время ХХ век породил и иную форму 
монашества, и связанное с ней новое его определе-
ние – так называемое «монашество в миру». Важно 
отметить, что определение это и благословение на 
такую форму иноческой жизни изошло не из обмир-
щенных кругов, но изнутри самого аскетического 
монашества. Так, по словам о. Софрония (Сахаро-
ва): «Старец Силуан считал, что наступило то время 
<…> когда многие “ученые” люди будут монахами 
в миру; он находил, что вообще условия для мона-
шества в той форме, как оно существовало в древ-
ности, становятся неблагоприятными, но что при-
звание и стремление к монашеству всегда будет» 

(Архимандрит Софроний (Сахаров) 2007: 64–65).  
«Монашество в миру» является, прежде всего, 

фактом истории ХХ века. Оно стало неизбежным 
следствием гонений на Церковь, монастыри и мо-
нашество как таковое: изгнанные из монастырей 
монахи и монахини поселялись в городах и дерев-
нях, работали в советских учреждениях и сельских 
артелях. Те материальные свидетельства тысяче-
летней духовной истории России, которые не были 
уничтожены в результате революции и атеистиче-
ского правления, были спасены именно благодаря 
Церкви, «растворившейся в миру». Так, например, 
изображенная на знаменитом полотне П. Д. Корина 
«Молодая монахиня» – матушка Фамарь, в миру Та-
тьяна Николаевна Протасьева, в советское время ра-
ботала в Государственном историческом музее в от-
деле рукописей, где занималась описью и изданием 
рукописного фонда Чудова монастыря, попавшего в 
ГИМ после его разрушения.   Такова была истори-
ческая необходимость, но очень важно, что идейно 
такой способ выживания Церкви и монастырской 
духовности был уже подготовлен, пережит и одо-
брен русским мыслящим обществом.

Иначе говоря, «монашество в миру» является 
не только исторической реальностью Новейшего 
времени, но и аскетической концепцией, вызревав-
шей на протяжении всего XIX века в сознании как 
церковных подвижников и святителей, так и свет-
ских религиозных мыслителей, особенно в трудах 
так называемых славянофилов. Уже Константин 
Сергеевич Аксаков писал, что «в настоящую эпоху 
необходимо не пустынное, а общественное отшель-
ничество, то есть отшельничество среди общества» 
(цит. по: Фудель 1978: 46).

Развитие славянофилами идеи «мирского мо-
нашества» рассматривается в статье Сергея Сер-
геевича Хоружего «Хомяков и соборность» (Хору-
жий 1991: 85–103):  «С ранней эпохи христиан-
ского подвижничества высказывали мысль о том, 
что и общие цели, и духовные установки жизни 
в подвиге по сути своей вовсе не предназначены 
исключительно для монашествующих, но имеют 
более широкий, общечеловеческий смысл. Еще 
св. Иоанн Златоуст указывал: “Писания желают… 
чтобы все люди жили жизнью монахов, хотя бы и 
имели жен. Всем людям должно восходить на одну 
и ту же высоту… Мы подлежим ответственности 
равной с монахами” (Иоанн Златоуст 1898: 108). 
Это так, ибо цель и назначение человека для всех 
едины. Православие говорит: “Истинная цель жиз-
ни нашей христианской состоит в стяжании Духа 
Святого Божьего”. И этот знаменитый девиз пре-
подобного Серафима о стяжании Святого Духа ни-
как не ограничен “монастырем”, не обращен лишь 
к нему. Будь то в монашестве или в миру, человеку 



68 ИССЛЕДОВАНИЯ

так же надлежит относиться к вещам и к людям и 
тот же у себя создавать духовно-душевный строй, 
все сие просвещая единою христианскою целью, 
стяжанием благодати – то есть делая таким же, 
как у подвижника, который все иные цели пре-
дал отсечению. Оттого-то эта антропологическая 
стратегия, единая и для мира, и для монастыря, 
выражается формулой “монастырь в миру”, а не 
“монастырь в мире” <…> На теме монастыря в 
миру сходились у нас и народная религиозность, и 
просвещенная религиозная мысль <…> У ранних 
славянофилов с темой монастыря в миру – осо-
бенное сродство. Это – их тема <…> Прочными 
нитями установка монастыря в миру связана и с 
идеей соборности <…> девиз монастыря в миру и 
принцип соборности очень близки между собою» 
(Хоружий 1991: 100–101).

Такая интерпретация понятия монашества на 
самом деле вызывает вопросы, так как по право-
славным канонам монашество «по определению» 
подразумевает, как известно, три обета: послуша-
ние, нестяжание и безбрачие. Однако в контексте 
приведенной выше трактовки архимандритом Соф-
ронием сути монашеского служения как умственно-
го и душевного «добродеяния», понимаемого не с 
точки зрения человеческой субъективности, а, так 
сказать, онтологически, как деятельность, имею-
щая реальное, «энергийное», влияние не только на 
«социум»,  но даже и на весь тварный «космос» и 
вселенский исторический процесс, – в таком про-
чтении становится понятной приведенная С. С. Хо-
ружим цитата из святителя Иоанна Златоуста о все-
общей христианской призванности к монашескому 
духовному служению.

В послереволюционной России концепция «мо-
нашества в миру» подробно развивалась Сергеем 
Иосифовичем Фуделем: «“Монастырь в миру”, или 
“белое монашество”, есть утверждение узкого пути 
Евангелия для всех, а не только для небольшого 
количества людей, находящихся за монастырской 
оградой, он есть попытка осуществления полно-
ты христианства в гуще мира, а тем самым он есть 
только возвращение к первохристианству. “Монаше-
ство в миру” никто не придумывал, его потребова-
ла история Церкви, конец которой смыкается с на-
чалом. Мир возвращается к язычеству. Конечно, он 
“возвращался” уже давно, но за последние века все 
процессы ускорились. Поэтому все яснее начали го-
ворить о монастыре в миру религиозные мыслители 
этих веков: Тихон Задонский, Амвросий Оптинский, 
Достоевский» (Фудель 2009а: 87–88). «Идея “мона-
стыря в миру” для меня особенно дорога, – писал 
С.  И.  Фуделю святитель и исповедник Афанасий 
(Сахаров), – и пропаганду ее я считаю существенно 
необходимой <…> Ваша книга (книга С. И. Фуделя 

“Путь Отцов”. – Н. Э.) – богословское обоснование 
“монастыря в миру”» (Фудель, 2009б: 112).

В русском рассеянии в 1932 г. вышла книга ие-
ромонаха Иоанна (князя Шаховского), будущего ар-
хиепископа, «Белое иночество». «Слышно, – пишет 
о. Иоанн, – что в России сейчас много белых иноков 
и инокинь. Это – новое явление в общей церковной 
жизни <…> более значительный для Церкви знак, 
чем осияние куполов и обновление икон <…> Надо 
прислушаться нам к Духу Церкви, к ее кроткой, но 
стойкой <…> борьбе в мире за Святая святых мира». 
«Параллельно упадку монашеской жизни начало 
восстанавливаться “белое иночество” <…> – пер-
вовековое, мученическое в мире христианство, под-
линное ученичество Христово». «Мысль о “белом 
иночестве” как об общехристианском состоянии 
<…> В этом движении веры и воли <…> мысль о 
строительстве подлинной Православной культуры 
(курсив иеромонаха Иоанна.  – Н.  Э). Ибо начать 
надо с пламенного очищения своего “внутреннего 
человека”, с целостного <…> освобождения себя 
от всех давлений атмосферы “мира сего”. Человек 
должен родиться в иную культуру, задышать ины-
ми легкими, особым воздухом. И это все прекрасно 
можно осуществить у того же рабочего станка, у 
той же иглы и того же магазинного прилавка, где 
рождается и вся похоть материальных революций 
мира. И какое великое утешение это! Разбираясь 
в постригальном апостольском послании, я удив-
лялся, что оно было взято Церковью из послания, 
обращенного решительно ко всем христианским 
душам, ко всякому их званию и положению». «Сам 
Господь, Творец, явившийся нам и одевший наши 
земные одежды <…> молился <…> “О тех, кото-
рых Ты дал Мне <…> потому что они не от мира, 
как и Я не от мира” (Ин. 17). – Это молитва о белом 
иночестве (курсив иеромонаха Иоанна. – Н. Э.), о 
подлинной Церкви Христовой, единым духом жи-
вущей на земле, как на небе». «Дано же Евангелие 
Христово людям, чтобы всех уверовавших сделать 
иноками – “иными”, чем те, которые могут назы-
ваться “своими” в этом мире» (Иеромонах Иоанн 
(Шаховской) 1932: 20, 13, 21, 17–18, 14). Влады-
ка Иоанн употребляет здесь слово «иночество» в 
смысле – “инаковости” по отношению к падшему 
порочному миру.

Наконец, следует упомянуть, что через по-
нятие монашества современное богословие осу-
ществляет очень важную «дефиницию» – разли-
чение понятий «экклезиологии» и «социологии»: 
«Существует опасность смешения экклезиологии 
и социологии», – пишет митрополит Иоанн Зизиу-
лас. «Великое искушение  – слиться с усилиями, 
которые предпринимает общество для решения 
различных своих проблем <…> чтобы, сами того 



69Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

не замечая, мы не поддавались искажениям нашей 
идентичности» (Митрополит Иоанн Зизиулас 
2009: 21, 23). Опасность смешения понятий «эк-
клезиологии» и «социологии» заключается в том, 
что на первый взгляд и то, и другое указывает на 
некую общую реальность – на общество, собрание 
людей (слово «Церковь» и означает «собрание», 
«собор», собирание людей вместе). Однако содер-
жание, которое вкладывают в это понятие церков-
ное и секулярное сознания, чрезвычайно рознятся. 
Здесь существует такая же опасность кардиналь-
ной «подмены смысла», как и та, о которой писал 
протопресвитер Александр Шмеман в своей кни-
ге о Евхаристии, указывая на противоположность 
использования Церковью и секулярным миром 
понятий «любовь» и «единство». Современные 
общественные науки, социология рассматривают 
«социум» как самодовлеющую ценность, по отно-
шению к которой ее составляющие – «индивиды», 
сколько бы ни говорилось об их благе, имеют вто-
ричную ценность по отношению к «благу целого». 
В отличие от этого, экклезиологическое понятие 
«соборности» подразумевает, что и в ценностном, 
и в онтологическом смысле, подобно «математи-
ке бесконечностей», «часть» не меньше «целого», 
и поэтому «слезинка ребенка», по Ф.  М.  Досто-
евскому, не может быть оправдана блаженством 
всего человечества. «Задача перед нами, – пишет 
архимандрит Софроний (Сахаров), – как из этого 
“атома”8, или по-латински “индивидуума”, от этой 
формы бытия перейти к тому, чтобы каждый из 
нас <…> жил бы все человечество как свою жизнь 
<…> Когда мы станем персонами-ипостасями по 
образу ипостаси Самого Христа, тогда мы будем 
носить в себе все человечество». «Живите как 
единый человек» (Архимандрит Софроний (Саха-
ров) 2007: 119, 165). 

Таким образом, православное понятие «собор-
ности», в основе которого понятие о человеке как 
образе его Создателя, и следовательно – Тринитар-
ное богословие, – подразумевает равноценность 
отдельной ипостаси и соборного целого и, следо-
вательно, отказ личности от эгоизма, а целого – от 
давления над индивидом. Иначе говоря, «собор-
ность» – это бесконечный собор «актуальных бес-
конечностей»; категория соборности подразуме-
вает лежащую в ее основе богоподобную, то есть 
бесконечную ценность личности, «сущностью» 
которой является любовь, которая, в свою очередь, 
неотъемлемым своим свойством имеет, с одной 
стороны, свободу, а с другой  – жертвенность. В 
этом смысле институт монашества в христианстве 
с максимальной степенью утверждает и самоцен-
ность личностного бытия, отказывающегося даже 
от священной во всех эпохах и культах категории 

рода, и в то же время демонстрирует предельную 
жертвенность и экклезиологическое единство.  По 
словам С. С. Хоружего, православное богословие 
«противопоставляет Соборное Единство – един-
ству, которое образует груда песчинок (то есть де-
мократия.  – Н.  Э.), или единству, которое являет 
собою ряд кирпичей, уложенных в стену (то есть 
тоталитаризм – Н. Э.). В первом случае единство 
является чисто внешним <…> во втором <…> от-
сутствует свобода, которую Хомяков предполагает 
важнейшим из всех предикатов соборности. Со-
борное единство <…> держится <…> отнюдь не 
общностью, но связью духовной и нравственной, 
связью общей любви».  «По другой из его (Хомяко-
ва) формул, соборность есть “тождество единства 
и свободы, проявляемое в законе духовной люб-
ви”» (Хоружий 1991: 88). «Здесь свобода не только 
не разрушает единства, но порождает его, так что 
единство Церкви – “плод и проявление свободы” 
<…> самоосуществления в истине. Это нечто 
весьма отличное от привычных категорий свободы 
воли или свободы выбора в западной философии и 
теологии <…> Свобода – не что иное как сама же 
истина, воспринятая жизненно, ставшая внутренне 
преображающею силою <…> “Познайте истину, и 
истина сделает вас свободными” (Ин 8; 32)» (Хору-
жий 1991:  87, 88, 89).

«Воплощаясь, как и Господь ее, в пространстве 
и времени, – пишет митрополит Иоанн Зизиулас, – 
Церковь берет на себя и делает своей собственной 
плотью скорби, боль и проблемы своего народа 
<…> В своем стремлении послужить людям <…> 
она часто сообразуется с миром, рискуя исказить 
свой лик <…> Опасность обмирщения возникает 
каждый раз, когда Церковь абсолютизирует исто-
рические или мирские образования <…> Чтобы 
<…> не поддаться обмирщению, она должна со-
хранить не поврежденными духом мира те свои 
элементы, которые по своей природе служат но-
сителями грядущего <…> в первую очередь, Мо-
нашество, Божественную Литургию и дух проще-
ния» (Митрополит Иоанн Зизиулас 2009: 201).

Таким образом, мы можем констатировать, что 
на протяжении ХХ века роль и значение право-
славного монашества не только не умалились, но 
возросли пропорционально нарастанию процессов 
секуляризации и обмирщения.  ХХ век дал прекрас-
ные образцы монашеской аскетической литературы, 
которая, впитав в себя рефлексы актуальных для 
своего столетия проблем, на новом языке, используя 
современные понятия, подняла на небывалую пре-
жде высоту представления о святости монашеского 
подвига и об ответственности перед всем человече-
ством и даже мирозданием монашеского духовного 
делания, иноческого служения Богу и людям.



70 ИССЛЕДОВАНИЯ

Примечания
1 «И беспрекословно – великая благочестия тайна: Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя 
Ангелам, проповедан в народах, принят верою в мире, вознесся во славе» (1 Тим. 3, 16).
2 «Ибо тайна беззакония уже в действии, только не совершится, пока не будет взят от среды удерживающий 
теперь» (2 Фес. 2, 7).
3 Из речи Святейшего Патриарха Алексия I по поводу 40-летия восстановления Патриаршества в Русской 
Православной Церкви // Журнал Московской Патриархии. 1958. № 6. С. 17–20.
4 Экклесия – собор, собрание.
5 В своих последних беседах о. Софроний говорит: «Вы знаете, что у нашего Бога – “все наоборот”, upside 
down, и все, что думает мир, никак не применимо к жизни христианской… парадоксальна сия идея – чем 
больше мы осознаем свое ничтожество, тем больше наш прогресс» (Архимандрит Софроний (Сахаров) 
2007: 37). 
6 Понятие «мир» коррелируется с понятием «покой», которое находим мы в проповеди, которую святые 
равноапостольные братья Кирилл и Мефодий вели и ведут посредством названия буквиц созданного ими 
славянского алфавита: «…Наш, Он, Покой, Рцы, Слово, Твердо…».  
7 «Сие творите в Мое воспоминание» (Лк. 22, 19).
8 «Греки отдельного человека называют “атомом”» (Архимандрит Софроний (Сахаров)  2007: 118). 

Источники и материалы
Добротолюбие 1884 – Добротолюбие в русском переводе святителя Феофана, Затворника Вышенского. Т. 2. 
М.: Издание Русского на Афоне Пантелеймонова монастыря, 1884.
Иероманах Иоанн (Шаховской) 1932 – Иеромонах Иоанн (Шаховской). Белое иночество. Берлин: Книгоиз-
дательство «За Церковь», 1932.
Иеромонах Серафим (Кузнецов) 1999 – Иеромонах Серафим (Кузнецов). Первый Всероссийский съезд мо-
нашествующих 1909 года. Воспоминания участника.  М.: Издательство им. святителя Игнатия Ставрополь-
ского, 1999.
Протоиерей Иоанн Журавский 1995 – Протоиерей Иоанн Журавский. Тайна Царствия Божия или Забытый 
путь истинного Богопознания (О внутреннем христианстве).  Рига; СПб.: Сатисъ, 1995. 
Иоанн Златоуст 1898 – Свт. Иоанн Златоуст.  Творения. Т. I. СПб., 1898.
Святитель Игнатий (Брянчанинов) 1993 – Святитель Игнатий (Брянчанинов). Аскетические опыты // Свя-
титель Игнатий (Брянчанинов). Сочинения. Т. I. М., 1993. С. 81–550.

Научная литература
Архимандрит Киприан (Керн). Ангелы, иночество, человечество (К вопросу об ученом монашестве) // Бо-
гословский сборник. Вып. II. Саут Канаан, 1955. С. 22–41.
Архимандрит Киприан Керн. Антропология св. Григория Паламы.  М., 1996. 
Архимандрит Софроний (Сахаров).  Духовные беседы. Т. I. Эссекс; Москва, 2003.
Архимандрит Софроний (Сахаров). Духовные беседы. Т. 2. Эссекс; Москва, 2007.
Архимандрит Софроний (Сахаров). Письма в Россию. Эссекс; Москва, 2010.
Архимандрит Софроний (Сахаров). Старец Силуан. Жизнь и поучения. М., 1991.
Глубоковский Н. Русская богословская наука в ее историческом развитии и новейшем состоянии. (Право-
славная богословская библиотека. Вып. 4).  М.: Издательство Свято-Владимирского братства, 2002.
Митрополит Иоанн Зизиулас. Церковь и Евхаристия.  М., 2009. 
Фудель С. И.  Воспоминания. М., 2009б.  
Фудель С. И. Славянофильство и Церковь // Вестник РХД. 1978. № 125. С. 35–97.
Фудель С. И. У стен Церкви.  М., 2009а. 
Хоружий С. С. Хомяков и соборность // Вестник РХД. 1991 (II–III). № 162–163. С. 85–103.

References
Kiprian (Kern), arkhimandritе. 1996. Antropologiia sviatogo Grigoriia Palamy [Anthropology of Saint Gregory 
Palama]. Moscow: Palomnik. 
Sofronii (Sakharov), arkhimandrite. 1991. Starets Siluan. Zhizn’ i poucheniia [Elder Silvanus. Life and Teachings]. 
Moscow: Universitetskoe, Voskresenie.
Sofronii (Sakharov), arkhimandrite. 2003. Dukhovnye besedy [Spiritual Conversations]. Vol. I. Essex–Moscow: 
Palomnik, Sviato-Ioanno-Predtechenskii monastyr’.



71Н. Т. Энеева. ПОНЯТИЕ МОНАШЕСТВА В ПРАВОСЛАВНОЙ АСКЕТИЧЕСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XX в.

Sofronii (Sakharov), arkhimandrite. 2007. Dukhovnye besedy [Spiritual Conversations]. Vol. 2. Essex–Moscow: 
Palomnik, Sviato-Ioanno-Predtechenskii monastyr’.
Sofronii (Sakharov), arkhimandrite. 2010. Pis’ma v Rossiiu [Letters to Russia]. Essex–Moscow: Sviato-Troitskaia 
Sergieva Lavra.
Glubokovskii, N. 2002. Russkaia bogoslovskaia nauka v ee istoricheskom razvitii i noveishem sostoianii [Russian 
theological science in its historical development and the latest state]. Moscow: Izdatel’stvo Sviato-Vladimirskogo 
bratstva.
Ioann Ziziulas, metropolitan. 2009. Tserkov’ i Evkharistiia [Church and Eucharist].  Moscow: Bogoroditse-Sergieva 
pustyn’. 
Fudel’, S. I. 1978. Slavianofil’stvo i Tserkov’ [Slavophilism and the Church]. Vestnik russkogo khristianskogo 
dvizheniia 125: 35–97.
Fudel’, S. I. 2009. U sten Tserkvi [At the walls of the Church].  Moscow: Russkii put’. 
Fudel’, S. I. 2009. Vospominaniia [Memories]. Moscow: Russkii put’. 
Khoruzhii, S. S. 1991. Khomiakov i sobornost’ [Khomyakov and conciliarity]. Vestnik Russkogo studencheskogo 
khristianskogo dvizheniia 162–163: 85–103.

THE CONCEPT OF MONASTICISM IN ORTHODOX ASCETIC LITERATURE 
OF THE XX CENTURY  

Abstract. The article touches upon the most important topic for the Christian worldview – the attitude of society 
towards monasticism. It began to change in a visible way even in the pre-revolutionary period, which was noticed 
by many ascetics and saints of that time. The negative attitude towards monasticism of a society that was losing its 
Christian roots consisted in the unwillingness to see another example of life next to it, which was reminiscent of 
denunciation by conscience. The spirit of the secular world began to penetrate into monasteries and decompose this 
spiritual environment as well. How could genuine monastic foundations be preserved under these conditions? The 
author writes that such opposition could be found in the works of the great Orthodox ascetic theologians: Saints 
Ignatius Bryanchaninov, Theophan the Recluse and their successors in the 20th century – Ioann Maksimovich, 
Nikolai Velimirovich, Seraphim Sobolev and others. There was genuine freedom from worldliness and soul-
corroding secularism, and later from militant atheism and materialism. The author speaks of a special way of 
monastic service in this world, «cosmic service».

Key words: Orthodox monasticism, asceticism, secularity, spirit of the world, theology, ascetic literature, monastic 
service.


