
©2020 Н. В. Шляхтина
Москва, Россия

ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА 
В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ

Аннотация. Автор рассматривает социальную категорию нищих в религиозном контексте, а 
также в свете конкретной русской этнической традиции. В последнем случае нищие были близки 
группе «странников», богомольцев, которые посвятили свою жизнь паломничеству по святым ме­
стам. Между тем уже в начале XX в. немалое число нищих были просто бедняками, не имеющи­
ми дома и заработка. В советское время с нищенством начинают целенаправленно бороться, как 
с социально вредным явлением. Но при этом советская власть своими масштабными проектами – 
индустриализацией и особенно коллективизацией, борьбой с враждебными классами, порождала 
миллионы нищих. Она боролась с ними, как с врагами народа. Еще одна большая волна нищих 
появилась после Великой Отечественной войны, но и эти нищие не нашли должного сочувствия у 
власти. В целом, отношение к нищим в советское время можно охарактеризовать как репрессив­
ное, вне традиции, вне религиозных норм, что служит обличением власти.

Ключевые слова: нищие, паломники, православная традиция, бродяги, попрошайки, враги 
народа, антигуманные практики.

Abstract. The author considers the social category of the poor in a religious context, as well as in 
the light of a specific Russian ethnic tradition. In the latter case, the poor were close to the category of 
“wanderers,” pilgrims who dedicated their lives to pilgrimage to holy places. Meanwhile, at the begin­
ning of the XX century. a considerable number of beggars were simply poor people who did not have a 
home or income. In Soviet times, the authorities began to struggle with poverty in a deliberate way, as 
with a socially harmful phenomenon. But at the same time, the Soviet government with its large-scale 
projects - industrialization and especially collectivization, the struggle against hostile classes - gen­
erated millions of beggars. It fought with them, as with the enemies of the people. Another big wave 
of beggars appeared after World War II, but these beggars did not meet the proper sympathy of the 
government. In general, the attitude towards the poor in Soviet times can be described as repressive, 
outside of tradition, outside of religious norms, which serves as a denunciation of power.

Keywords: beggars, pilgrims, Orthodox tradition, tramps, beggars, enemies of the people, inhu­
mane practices.

Шляхтина Наталья Валерьевна (Shlyakhtina Natalya Valerevna) – младший научный 
сотрудник ИЭА РАН, секретарь научного православного журнала «Традиции и современ­
ность» /natalja.25.256@mail.ru

Научный православный журнал «Традиции и современность». 2020. № 24. С. 40–62.

ISSN 2687-1122 || http://naukapravoslavie.ru
Статья публикуется в соответствии с планом научно-исследовательской работы 

Института этнологии и антропологии РАН
УДК – 39.394.014
ББК – 87.7

mailto:natalja.25.256@mail.ru
http://naukapravoslavie.ru


Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 41

Отношение к нищим до революции 1917 г.
Нищий – почти фольклорный персонаж в 

русской традиции, поэтому спектр традицион­
ного отношения к нему самый широкий – от 
трагически сочувственного и умилительного, 
до насмешливого и даже недоброжелательно­
го. А это указывает на весьма разнообразный 
спектр источников-авторитетов, на базе кото­
рых сложилось и выросло такое отношение. На 
трагическом полюсе безусловным авторитетом 
является Евангелие и Псалтирь, что в совокуп­
ности соответствует церковной точке зрения на 
нищенство. Ироничный полюс появился, дума­
ется, тоже из церковного (евангельского) источ­
ника, но был взят оттуда и приспособлен под 
некие «повседневные нужды», «жизнь какова 
она есть», то есть лишен спокойного осторож­
ного церковно-критического взгляда, но раз­
бавлен стихией самого разного неблагоговей­
ного отношения к нищей братии. В евангель­
ском же тексте критический взгляд на нищих 
обозначен очень осторожно, совсем не пред­
полагая народной фантазии и критицизма. 
Как нам кажется, народ по-своему воспринял 
следующие евангельские тексты о нищих: 
«Нищих всегда имеете с собою и когда хотите 
можете им благотворить, а Меня не всегда 
имеете» (Мк, 14, 7). Возможно, на критическое 
отношение к нищим повлиял и другой еван­
гельский отрывок, где Спаситель обращается к 
богатому юноше, желающему спастись, и как 
последнее средство, необходимое для спасения, 
советует ему раздать все свое имение нищим, 
взять крест и следовать за Ним (Мк. 10, 17–22). 
Юноша с печалью в сердце отходит от Христа, 
не имея сил выполнить Его совет, и, возмож­
но, что дело здесь было не просто в отказе от 
всего богатства («а имение его было много»), 
а в передаче его нищим. Может быть, он был 
более всего смущен непонятной формой пере­
дачи своего богатства. Нищие, которых, судя по 
притче о богатом и Лазаре, не особо жаловали 
богатые и в целом в восточном обществе, вдруг 
начинают претендовать на такой лакомый ку­
сок, который делает их людьми зажиточными. 
И эта перемена мест нищего и богатого юно­
ши особенно, очевидно, не устраивает послед­
него. Народный пытливый ум улавливает это 
колебание юноши и, скорее всего, встает на его 
сторону. Люди видят в нищем помеху благоче­
стивому порыву юноши, ведь если бы деньги 
можно было направить на ремонт храма или 
что-то иное, похожее, то, возможно, и у юноши 
не было бы вопросов и препятствий на его пути. 
Христос словно специально так ставит вопрос, 

в самой крайней степени его обнаженности, 
чтобы юноша, как и женщина сирофиникиян- 
ка, просящая Христа об исцелении одержимой 
дочери, не могли по человеческой природе, 
учитывая условности мира, выполнить эти ус­
ловия. Женщине Христос говорит о том, что 
нельзя же отнять хлеб у детей, а отдать псам; 
т.е. Он нарочито называет евреев «детьми», а ее 
племя псами, обозначая некую реальную, на­
родную форму отношений, которая тогда суще­
ствовала. И женщина смиренно, ради больной 
дочери, принимает этот жесткий вариант почти 
враждебного отношения двух народов и тем са­
мым являет свою веру в то, что это все пустые 
условности, а подлинность состоит в том, что 
дочь страшно больна и спасти ее может толь­
ко Христос, представитель того самого народа, 
который считает ее народ собаками. Подобного 
разрешения коллизии не произошло в ситуации 
с юношей, и народ здесь, очевидно, увидел в 
качестве главного препятствия нищих и заду­
мался о них со всей серьезностью. А помня о 
других словах Спасителя о нищих (указанных 
выше), где последние опять становятся на пути 
благого дела, теперь уже связанного с Самим 
Христом, люди, конечно, не могли не вывести 
некоего важного – общего – суждения, позво­
ляющего не только сострадать нищим в их ну­
ждах, но быть готовыми высмеять, осудить их 
и дать нелестную оценку. Такой двухполюсный 
народный взгляд на нищенство и можно счи­
тать традиционным.

Причем, двухполюсное отношение к ни­
щим порождало и другое явление – нищих 
разных типов; с одной стороны – людей, пол­
ных собственного достоинства и смирения, 
аскетически, по-церковному, несущих свой 
крест нищенства, с другой стороны – хитрецов 
и «профессионалов», превративших нищенство 
в доходную статью, использующих любую воз­
можность правдами и неправдами не только 
добыть кусок хлеба, но и нередко – сверх того. 
Нельзя сказать, что эти две категории нищих 
были разделены четкой гранью и люди видели 
тех и других в их реальном обличье, скорее 
предполагалось, что «плохие нищие» суще­
ствуют, но к каковым относятся данные кон­
кретные просители, сказать трудно. Кого-то (из 
числа благочестивых), конечно, было видно и 
по поведению, а других не всегда удавалось 
разглядеть. Тем более, что нищенская доля, 
в целом, в дореволюционной России все-таки 
не предполагала обогащения, накопления де­
нег, это был лишь – при негативной ситуации 
– уход от крестьянского труда, от труда как 



42 ИССЛЕДОВАНИЯ

такового, в сторону жизни на подаяние. Празд­
ность – вот что было здесь определяющим для 
тех нищих, которые имели «вид благочестия», 
а таковыми не были.

Между тем русская деревня в силу ее мало­
земелья и невысоких урожаев, порой недорода, 
нередко ставила перед простонародьем пробле­
му элементарного физического выживания, в 
какой-то отдельный, временной, момент его су­
ществования. И тогда людям на короткое время 
приходилось идти по миру «собирать кусочки» 
в ближайшей округе, чтобы дотянуть до весны, 
первой зелени и растительности. А.Н. Энгель­
гардт уже в «Первом письме» своего знамени­
того эпистолярного аграрного дневника 1880-х 
годов обращается к этой теме. Он пишет, что 
это обычная практика, как для господ, так и 
для крестьян, имеющих некий запас хлеба и 
могущих поделиться «кусочком» с теми, кто в 
этом нуждается. Вот его отчет по кусочникам. 
«В нашей губернии, и в урожайные годы, у ред­
кого крестьянина хватает своего хлеба до нови; 
почти каждому приходится прикупать хлеб, а 
кому купить не на что, те посылают детей, ста­
риков, старух в “кусочки” побираться по миру… 
В конце декабря ежедневно пар до тридцати 
проходило побирающихся кусочками: идут и 
идут, дети, бабы, старики, даже здоровые ребя­
та и молодухи… Совестно молодому парню или 
девке, а делать нечего, – надевает суму и идет 
в мир побираться» [1, с. 20]. Помещик обращает 
внимание на тот факт, что крестьяне, которые 
поначалу сами подают, порой, оставшись в тот 
же год без хлеба, вынуждены также нищен­
ствовать: «В нынешнем году пошли в кусочки 
не только бабы, старики, старухи, молодые пар­
ни и девки, но и многие хозяева. Есть нечего 
дома, – понимаете ли вы это? Сегодня съели 
последнюю ковригу, от которой вчера подавали 
кусочки побирающимся, съели и пошли в мир. 
Хлеба нет, работы нет, каждый и рад бы рабо­
тать, просто из-за хлеба работать, рад бы, да нет 
работы»[2, с. 21]. Мотивом подачи милостыни 
в виде кусочков хлеба – мотивом единым для 
крестьян и помещиков, – как объясняет Н.А. 
Энгельгардт, является человеческое милосер­
дие, подают Христа ради; и в этом контексте не­
подача милостыни – уже не просто жестокость 
или черствость, а грех [3, с.24], убийственная и 
понятная для всех оценка.

Нет смысла, наверное, перечислять кате­
гории нищих, говорить, насколько эта фигура 
была привычной для крестьянской дореволю­
ционной Руси, насколько она была тесно свя­
зана со странничеством, почти религиозной 

формой жизненного целеполагания, ведь за 
ней стоял евангельский и апостольский образ 
Иисуса Христа, Его апостолов. Для нашего ис­
следования более важной является задача обо­
значить социально-ценностные характеристики 
этой социальной категории в глазах имперско­
го государства и современного ему общества. 
Для государства нищие были, прежде всего, 
количественно большой социально неблагопо­
лучной группой граждан, которая оказалась в 
поле зрения имперской власти с момента соз­
дания империи. Уже при Петре I было четко 
заявлено, что государство больше не намерено 
видеть в нищих некую священную «библей­
скую» категорию, которая чуть ли не охраня­
ется государством. Во всяком случае нищим 
было разрешено, и особенно в городах и даже 
столице, сколь угодно массовое присутствие, 
традиционно ограниченное околохрамовой 
территорией. Город же в то время был напол­
нен не только обилием храмов, но и часовен, 
а также поклонных крестов на перекрестках, 
где также нередко находились нищие среди 
полунищих священников, не имеющих места. 
Тогда же государство обозначило свою пози­
цию, которая заключалась в помещении людей, 
не имеющих возможности себя прокормить, в 
специальные богоугодные заведения, поначалу 
при монастырях, а потом в светские, государ­
ственные и частные. Тогда же начала прово­
диться сегрегационная деятельность по отде­
лению добрых нищих от лиц, притворяющихся 
таковыми. Критерий был один: если человек 
способен трудиться, физические силы ему по­
зволяют, значит – это ложный нищий, значит, 
надо отправлять его на принудительные рабо­
ты, если он сам не хочет трудиться. Больных, 
бездомных стариков, калек, инвалидов – из 
категории настоящих нищих, надо отправлять 
в богоугодные заведения. Казалось бы, задача 
была поставлена и началось ее выполнение, но 
как показали последующие события, на практи­
ке выполнение ее оказалось затруднительным. 
Не хватало средств на создание богоугодных 
заведений, частный капитал активно включил­
ся в эту деятельность лишь во второй половине 
XIX в., до этого львиная доля забот по призре­
нию нищих в специальных учреждениях лежа­
ла на государственных учреждениях, которых 
катастрофически не хватало, и на церковных, 
главным образом монастырских (при женских 
монастырях), активно развивающихся с 1860-х 
годов. Но в целом проблема не решалась по 
двум причинам: во-первых, из-за недостаточно­
го количества таких заведений и более быстрого 



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 43

роста нищих (вплоть до 1917 г.); во-вторых, по 
причине пребывания основной массы нищих в 
сельском сегменте России, где нищие привычно 
(для себя и крестьянства) могли существовать 
на огромном пространстве страны, передвигаясь 
порой на немалые расстояния по ее сельским 
дорогам, и жить если не «безбедно», то во вся­
ком случае стабильно и не умирая от голода.

И все же государство ставило проблему 
нищенства как важную социальную пробле­
му, оно обязывало заниматься этим вопросом 
отдельные губернии и губернаторов, собира­
ло статистические данные, искало средства и 
возможности для сокращения нищих в стране, 
словом, проводило целевую, «гуманную» поли­
тику по борьбе с нищенством. И решения, каса­
ющиеся локализации нищенства, были целиком 
в русле тех постоянных перемен в стране, кото­
рые начались в пореформенный период. Важ­
ным здесь было то, что государство не отри­
цало факта существования этой проблемы для 
страны; как и саму возможность победить это 
зло в короткий исторический отрезок или даже 
сразу наскоком. В самом явлении имперское 
государство постепенно переставало видеть 
только экономическую и культурную (циви­
лизационную) проблему России; власть стала 
возвращаться к традиционному – религиозному 
– взгляду на нищенство, но уже в контексте 
экономических и культурных проблем. Рели­
гиозный взгляд на нищенство состоял в при­
знании за нищими не только юридического и 
морального права на помощь со стороны обще­
ства и государства, но и духовно-религиозного 
их (нищих) права на подобный образ жизни 
как выражение их свободного выбора. Вот по­
чему дореволюционный опыт государственно­
го отношения к нищим за имперский период 
прошел определенную сложную эволюцию, от 
узости упрощенного, утилитарного, формаль­
ного взгляда к христианскому отношению к 
ним. В результате нищие к началу XX в. стали 
трактоваться широко, и как категория социаль­
но-функциональная, в рамках только экономи­
ческой целесообразности, и как религиозная 
категория, в которой заключен свой внутрен­
ний смысл, которым нельзя пренебрегать даже 
государству. Единственно, непонятно, как го­
сударство собиралось отдавать «Богу Богово, а 
кесарю кесарево», соединить вещи во многом 
несоединимые. Во всяком случае, очевидно, что 
уходило в прошлое то узкое унифицированное 
отношение к нищим, что было характерно для 
XVIII столетия, когда все определялось полез­
ностью и заботой о физическом здоровье.

Менялся за имперский период и обще­
ственный взгляд на нищенство. Здесь, конеч­
но, не было столь радикально выстроенной 
модели неприятия нищенства, каковой она 
была у государства в XVIII столетии, но была 
определенная разделенность на негативное 
отношение у некоторой части аристократии 
и сохранение традиционного – милосердного 
– у части помещичьей России и повсеместно 
положительного взгляда у простонародья, из 
среды которого нищие в основном и появля­
лись. Вектор этой разделенности был четко 
обозначен до поры (до начала XIX в.) и ока­
зывал серьезное влияние в целом на обще­
ственное настроение по отношению к этой 
категории населения. При том, что негативно 
относящаяся часть аристократии составля­
ла меньшинство в обществе и только часть 
правящего слоя, но именно они задавали тон, 
определяющий поддержку однополярному го­
сударственному взгляду на нищенство, что во 
многом повлияло и на народный взгляд. В по­
следнем случае, как нам видится, нашел себе 
поддержку тот критический взгляд на нищих, 
который, как было отмечено выше, сложился 
у народа на основе Евангелия. Вот почему, 
когда в XIX в. государство постепенно стало 
менять свое однозначно критическое отноше­
ние к нищим на более широкое и двухполяр­
ное, в народе продолжала сохраняться память 
не только «евангельского» (как считал народ) 
критического взгляда, но и теперь уже и го­
сударственного негативного взгляда. А это 
придавало ситуации уже другой, негибкий, а 
в какой-то степени «законнический» оттенок. 
Практика судить нищенство на основе только 
закона выходила за рамки православного и 
церковного взгляда, и конечно, подобные на­
строения в народной среде бытовали там, где 
церковность и вера были ослаблены.

Следы духовной болезни среди самого ни­
щенства особенно зримо проявлялись в самой 
среде нищих, как сельских, так и городских. 
В городе эта среда стала иногда соприкасаться 
с преступным миром, участвовать в криминаль­
ной деятельности. Часть нищих переместилась 
от храмов и монастырей к рынкам и торговым 
рядам и стала участвовать в некоей цепочке 
денежных доходов, которые здесь складыва­
лись. Близость к большим деньгам, участие в 
экономической жизни большого города поро­
ждало в этой части нищих иллюзию активной 
жизни. Отсюда появляется «феномен Хитрова 
рынка», так мастерски описанный Владимиром 
Гиляровским. В сельском мире к концу XIX в. 



44 ИССЛЕДОВАНИЯ

появляются свои профессионалы, также пре­
вращающие нищенство в профессию, и нередко 
доходную[4].

Итак, подводя итог краткой характеристике 
дореволюционного нищенства, следует подчер­
кнуть: в России тогда существовало две фор­
мы нищенства: традиционное, опирающееся на 
христианские и традиционные начала, неза­
висимо от того, сельские это были нищие или 
городские, и нищенство профессиональное, жи­
вущее по законам рынка, торгующее своим ста­
тусом нищих (выгодно и невыгодно для себя), 
при том же самом раскладе на сельское и го­
родское нищенство. Нищенство в части своей 
потеряло «евангельскую простоту» и стало уяз­
вимо и для критики, и для духовной цельности 
всего нищего сообщества, в том числе и влия­
ния его на окружающий мир.

«Советские нищие» в 1920-е – 1930-е годы 
Все сказанное заставляет нас более вни­

мательно отнестись к тому, что «было до ре­
волюции» и потом «стало в советское время», 
а именно, что новизна появилась в советском 
государстве не из пустоты; в зародышевых фор­
мах, в том или ином виде, она имела место уже 
в дореволюционной России. Во-первых, главный 
источник советского подхода – это государ­
ственный однополюсный взгляд на нищенство, 
который имперское государство, как ни стара­
лось погасить за вторую половину XIX – начало 
XX в., но не смогло этого сделать. Не смогло 
по той причине, что негативный, односторон­
ний взгляд на нищенство проник в какую-то 
часть народной массы, и одним желанием и 
законом это было уже не вытравить. Эту фор­
мализованную основу утилитарного взгляда на 
нищенство советская власть потом использова­
ла. Во-вторых, налицо была духовная нецель- 
ность, разобщенность народной массы в доре­
волюционной России, что тоже давало право 
советской власти действовать как бы от лица 
народа, в котором сложилась такая точка зре­
ния. Подробнее рассмотрим далее каждый из 
этих тезисов.

Нельзя не видеть противоречия в самой по­
становке вопроса о неясности отношения со­
ветской власти к нищим. Казалось бы, нищие 
должны были быть в числе самых родных для 
«народной» власти, предметом ее особого по­
печения с самых первых лет ее существова­
ния. Тем не менее это было не так, и нищие 
как никакая другая категория населения могут 
служить маркером расхождения слова и дела 
новой власти. В марксизме-ленинизме даже 
существовал один термин, имеющий негатив­

ное содержание, – «люмпен-пролетариат». Это 
были люди, по мысли большевиков, которые по 
вине буржуазии потеряли свою классовую ква­
лификацию – революционной настроенности на 
борьбу – и были неспособны к активной жизни. 
Делая ставку на пролетариат и сельскую бед­
ноту, большевики с самого начала отмечали в 
нищих отсутствие желания трудиться, как их 
родовую черту, и эта черта сближала нищих 
с люмпен-пролетариатом, деклассированной 
частью пролетариата. Среди нищих какой-то 
значительный процент относился к калекам, 
престарелым и т.п. – людям, требующим к себе 
очевидного, неклассового подхода, но именно 
эта категория, не могущая быть врагом власти 
по определению, была на долгое время остав­
лена без внимания на выживание и самоо­
беспечение. Почти до середины 1930-х годов 
государство системно не занималось таковыми 
нищими, но и тогда, когда занялось, нельзя 
сказать, что это был гуманный подход. Была 
поставлена задача, чтобы крупные советские 
города, особенно столичные, были освобожде­
ны от нищих, чтобы здесь не было диссонан­
са всего советского – передового и прошлого 
– отсталого. Нищие стали очевидным образом 
иллюстрировать собой прошлое – «нищей и 
убогой России». Их именно переселяли с глаз 
подальше, а не перемещали в выстроенные для 
них пансионы и санатории.

Обратим внимание на то, что «односто­
ронний государственный советский взгляд» на 
нищих отличался от «одностороннего государ­
ственного взгляда имперского времени», хотя, 
казалось бы, и тот и другой взгляд характери­
зовался формальным отношением, утилитарно­
стью, внерелигиозной оценкой нищих. Но при 
этом для имперских государственников «нищие 
были разными»; по отношению к тем, что по­
пали в поле зрения и опеки государства, был 
утилитарный подход, а за другими признава­
лось право на самобытность. Советский госу­
дарственник вторую категорию нищих не ви­
дел, не хотел видеть и не признавал. Со всеми 
он работал как с одной большой категорией, 
требующей только технических усилий, техни­
ческих затрат и технической локализации.

Современные исследователи смотрят на 
нищенство как на социокультурное явление, 
и это привычка видеть в нищем только тех­
нически и финансово затратную категорию, 
актуальную своими вторичными социальными 
характеристиками. «Феномен нищенства инте­
ресен не столько сам по себе, – пишет исследо­
вательница Е.Ю. Зубкова, – сколько как угол 



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 45

зрения на ряд социальных проблем и «ключ» 
к их пониманию. Среди этих проблем — бед­
ность, маргинализация и депривация населе­
ния, возможности ресоциализации для аут­
сайдеров, границы социальной мобильности, 
качество социальной политики, особенности 
социального порядка, взаимоотношения «ос­
новного» общества и социальной периферии и 
т.д.»[5,с. 284.]. Но как же исследовать вторич­
ное, не обращая внимание на первичное? Или 
первичное в нищенстве кажется таким прими­
тивным, таким не культуро-емким, что кажет­
ся можно обойтись и без первичности нищен­
ства, сразу переходя к его вторичным формам. 
Такой подход, на наш взгляд, навязанный нам 
советской государственной школой, уводит со­
временного исследователя далеко от предмета 
изучения. Конечно, многие нищие сегодня по­
нятны и просты в своей жизненной мотивации; 
это т.н. бомжи, опустившиеся люди, плывущие 
по течению, не имеющие не только ни жилья, 
ни средств существования, но и никакой вну­
тренней человеческой культуры общежития. 
Но даже они не должны оцениваться исследо­
вателем по такой одноплоскостной шкале, не 
говоря уже о тех – советских – нищих, которые 
имели еще гораздо больше прав на то, чтобы в 
них видели людей со сложной судьбой, слож­
ным внутренним миром, людей традиции, ко­
торая насчитывает не одну тысячу лет. Речь, 
разумеется, идет не об апологетике нищенства, 
а о несводимости этой фигуры к обозначению 
«попрошайка», какой в последнее время ее на­
градили со стороны государства. Нищие и се­
годня не должны сводиться к попрошайкам и 
бомжам, как бы много их ни было; и даже бо­
лее того – как бы ни хотелось нам их всех под­
вести под этот знаменатель. Нищие требуют 
к себе личностного, человеческого подхода, в 
том числе в исследовательской сфере, потому 
что, на наш взгляд, нищих таковыми (попро­
шайками и бомжами,) делает определенное 
время (государство и люди), а не сами они, 
в первую очередь. Поэтому наш главный те­
зис будет звучать следующим образом: нищие 
– это люди, которые вписаны в некую очень 
древнюю традицию; и любое время, как бы 
оно ни перемалывало эту социальную кате­
горию, не может претендовать в полной мере 
на душу нищего, на его суть, на его ядро, 
которое не подконтрольно времени и кото­
рое дает исследователю шанс в любом хро­
нологическом отрезке времени, в том числе в 
современности, увидеть сложные формы ни­
щенства. Сложность этих форм сродни любой 

другой социальной, человеческой сложности, 
поэтому у исследователя при изучении даже 
современных нищих всегда есть шанс подойти 
к глубинам человеческого «я», за которые он 
не может зайти.

Но вернемся к советской реальности 1930-х 
годов. Центральным моментом здесь, на наш 
взгляд, была ленинско-сталинская практика 
унификации человека в целом. И нищий, как 
достаточно репрезентативный персонаж про­
шлой России, должен был пройти прокрустово 
ложе социальной сегрегации, попасть в ту же 
самую обойму, в которую затягивали все соци­
альные группы и сословия. Нам важно понять 
лишь специфику советского сегрегационно­
го отношения к нищим, потому что советская 
власть явно демонстрировала разные – как ре­
прессивный, так и поощрительный – подходы 
сегрегационной практики. Уже отмечалось, что 
нищие были для советской власти наполовину 
положительным, наполовину отрицательным 
субъектом. Они были бедняками, ради которых 
большевики, как сами они говорили, и захва­
тили власть. Но они были не трудящимися, 
а значит теми «паразитами», к которым надо 
было применять большевистское классическое 
«не трудящийся да не ест». Поначалу, еще при 
Ленине, проблему было решено преодолеть че­
рез разделение нищих на бедных и паразитов. 
Бедными стали инвалиды, престарелые, ока­
завшиеся на улице и которых как «инвалидов» 
стали помещать в социальные учреждения, 
малообеспечиваемые, но решающие эту зада­
чу в целом. «Паразиты» же были оставлены 
до поры на полную самостоятельность; на вы­
живание, на социальную переориентацию; на 
рассеивание по разным социальным группам 
в условиях новой политической реальности. 
Эта основная, мобильная группа нищих, остав­
ленная без какого-либо попечения со стороны 
государства, вплоть до середины 1930-х годов 
продолжала жить своей, отчасти традиционной 
жизнью, связанной со странничеством, доста­
точно тесной связью с церковью, перемещени­
ем по сельским территориям. Основная часть 
нищенствующих таким образом были людьми 
традиции, т.е. людьми, выбравшими данный 
путь, в какой-то степени добровольно, прини­
мавшими выпавшую им долю как Божью волю, 
как крест, который им выпал и который необ­
ходимо безропотно нести. Революция 1917 г. и 
Гражданская война, очевидно, тоже не столь­
ко выталкивали (выдавливали из социума) 
людей на нищенство, сколько заставляли тех 
или иных лиц определяться с новой реально­



46 ИССЛЕДОВАНИЯ

стью, по пословице «не зарекайся от сумы и 
от тюрьмы». И вот такой старый механизм (по 
одному, через свободный выбор доли) попол­
нения самой любимой народом категории ни­
щенствующих продолжал, на наш взгляд, су­
ществовать вплоть до коллективизации, когда 
впервые за всю историю крестьянства рухну­
ла вся горизонталь и вертикаль традиционных 
ценностей, в том числе и связанных с попол­
нением когорты вольных нищих. Насильствен­
ная коллективизация, раскулачивание русской 
деревни привели не только к перемещениям 
миллионов крестьян, но и к вытеснению из 
деревни огромного числа бедняков, которые до 
того сильно зависели от зажиточных крестьян, 
работы у них, включенности в трудовой цикл 
через эту страту. Ведь советская власть, когда 
принялась за раскулачивание и коллективиза­
цию, только в будущем обещала рай на земле, 
а поначалу она лишь разрушила налаженные 
производственные связи и сельскохозяйствен­
ный процесс. Поэтому огромное число бедня­
ков стали в результате коллективизации нищи­
ми, и чтобы выжить, вынуждены были поби­
раться. Феномен «голодных лет» начала 1930-х 
годов объясняется не только неурожаями, но и 
последствиями коллективизации. Обнищанию в 
одночасье подверглись в условиях совпавших 
неурожаев и насильственной коллективизации 
миллионы крестьян во всех регионах. Исследо­
ватель отмечает: «через паспортную систему с 
1933 г. из промышленных центров убирались 
“бродяжнические элементы”. Это были голода­
ющие. Их отправляли в специальные трудовые 
отряды для использования и строительства до­
рог и в каменоломнях. В апреле 1933 г. ЦК 
ВКП(б) принял решение об организации вдо­
бавок к многочисленным лагерям, колониям, 
спецпоселениям и т.н. трудовых поселений, 
куда направляли этих нищих, 124 тыс. чело­
век» [6, с. 81–82]. В дневнике В.И. Вернадского 
в начале июня 1941 г. есть следующая запись: 
«1932 год. – На Украине голод. Он произве­
дён распоряжениями центральной власти – не 
сознательно, но бездарностью властей. Доходило 
до людоедства – хотя украинское правительство 
исполняло веления Москвы. Крестьяне бежали в 
Москву, в Питер, много детей вымерло» [7]. Как 
отмечает историк В. Б. Жиромская, данные собы­
тия унесли жизни нескольких миллионов людей 
на Украине, в Азово-Черноморском крае, Сара­
товской области, Сталинградском крае, Курской 
и Воронежской областях. Причем «имело место 
значительное количество случаев смертей, не за­
писанных в книгах ЗАГС» [8, с. 44]. Вот почему 

ученым до сих пор приходится косвенными пу­
тями реконструировать демографическую ситу­
ацию начала 1930-х годов. Одно ясно, что тог­
да от голода умирала многомиллионная масса 
сельского населения, попавшего в нищенское 
положение, но не сумевшего прокормиться 
даже нищенским путем, поскольку в водоворот 
бедствия были вовлечены миллионы крайне 
нуждающихся лиц. Демограф отмечает, что по 
косвенным данным с 1926 по 1937 г. (ни вой­
ны, ни эпидемии не было) «потери населения 
СССР составили 11 млн. человек» [9, с. 46]. 
В 1930-е годы в результате спровоцированного 
властью массового (миллионного) нищенства в 
деревне образовалась, по сути, впервые демо­
графическая яма рукотворного характера. В это 
число не вошла значительная часть богатых и 
среднезажиточных крестьян, «раскулаченных» 
и выселенных на Север и в отдаленные места 
Сибири, в спецпоселения, где многие из них 
умерли также в нищете и заброшенности.

Как оценивать подобные формы рукот­
ворной нищеты, размаха (да и явления как 
такового) которого не знала дореволюционная 
Россия?! Тем более кажется парадоксальным 
то, что советская власть декларировала свою 
борьбу с нищетой, как с несоветским явле­
нием и в статические справочники помещала 
совсем другие данные. Конечно, там фикси­
ровались другие цифры и другие нищие – те, 
дореволюционные, что привыкли просить по­
даяние возле храмов, часовен и монастырей, 
и таких нищих, как отмечает перепись 1926 г., 
было не так много в столице. Нищие входи­
ли тогда в категорию «деклассированного на­
селения». Так вот, на 1926 г. их числилось 
в Москве 1680 человек: 728 мужчин и 952 
женщины [10, с. 10]. И возраст этих нищих 
традиционен: большинство их люди пожилого 
(60–64) и старческого возраста (более 70 лет). 
Все остальные возрасты (в том числе детские) 
представлены средней численностью в 50 че­
ловек [11, с. 82]. Для публикации результатов 
переписи 1926 г. были подготовлены справки, 
сравнительные цифры данных за 1920 и 1923 
годы. Выяснилось, что за шесть лет число ни­
щих в столице все время прибывало: 1920 г. 
– 401 чел.; 1923 г. – 1521; 1926 г. – 1680, при­
чем женщин в этом числе было вдвое больше 
мужчин [12, с. 90]. Для сравнения отметим, что 
Ленинград имел приблизительно те же объемы 
цифр, что весьма подозрительно: 1920 г. – 72 
чел.; 1923 г. – 810 чел.; 1926 г - 1688 чел., с 
теми же пропорциями женщин и мужчин, что 
в Москве [13, с. 91].



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 47

В целом по РСФСР перепись 1926 г. зафик­
сировала 133 тыс. нищих, из них 31 586 – это 
городские нищие, а 105,3 тыс. – сельские [14, 
с. 127]. В процентном отношении 133 тыс. по 
отношению к общему числу жителей РСФСР 
на этот срок – 7 896 653 чел. будет составлять 
0,6%. В переписи 1937 г. «нетрудящихся», куда 
кроме нищих включили и «служителей куль­
та», было намного меньше – 0,05% от всего на­
селения [15, с. 120]. Или нищих стало меньше, 
или статистики успели об этом позаботиться. 
Скорее всего, второе.

Тем не менее, очевидно, какие-то волны 
«рукотворных нищих» – советских нищих из 
разоренных реформами деревень, доходили 
и до больших городов, потому что периоди­
чески проходили не просто «домашние» чист­
ки и выселение и отправление нищих на ро­
дину, в ближайшие области – Калужскую и 
Смоленскую, а спецоперации по переброске 
советских нищих в спецпоселения. Так, со­
хранилось письмо главного атеиста страны 
Е.М. Ярославского И.В. Сталину и, очевидно, 
поручение руководителя государства Г. Ягоде 
о наведении порядка на улицах Москвы. «Тов. 
Сталину. За последнее время можно заметить 
в ряде районов Москвы увеличение числа ни­
щенствующих. Как живущий давно в Москве, 
я могу констатировать, что это увеличение в 
значительной степени сезонного характера: оно 
наблюдается весною с потеплением. Но с каж­
дым годом это появление на улицах Москвы 
нищенствующих становится все более и более 
нетерпимым для нашей социалистической сто­
лицы. Располагаются эти нищенствующие в 
излюбленных местах, например, можно всегда 
видеть их на улице Воровского ближе к Арба­
ту, где живут иностранцы (посольства). Одетые 
в крестьянское платье, с маленькими детьми на 
руках (говорят, что иногда и детей берут напро­
кат), они жалостливо выпрашивают на хлеб, а 
когда к ним обращаются сердобольные обыва­
тели с расспросами, они объясняют, что они из 
голодных колхозов. Если их хорошенько нач­
нешь расспрашивать, из какого колхоза они, то 
сразу же видишь, что они выдумывают.Сколько 
их в Москве — сказать трудно, но на рабочих 
собраниях в записках рабочие ставят вопрос о 
том, почему мы позволяем нищенствовать. Что 
очень многие из этих выпрашивающих, если не 
большинство, являются профессионалами, вид­
но из того, что они по несколько лет стоят на 
улицах, переодеваясь даже. Где они ночуют? 
Говорят, что они ночуют под лестницами раз­
личных правительственных учреждений, школ, 

жилых домов и т.п. Они, несомненно, являют­
ся носителями антисоветской пропаганды. Мне 
кажется, что пора и можно с этим злом покон­
чить. Мое предложение сводится к тому, что­
бы для решения вопроса о том, как поступить с 
ними, произвести однодневную облаву, выяснить 
точно, сколько их в Москве, кто они, как долго 
занимаются нищенством, где они живут, — что­
бы получить совершенно ясную картину этого 
явления. Только после этого можно будет при­
нять конкретное решение. С коммунистическим 
приветом Ем. Ярославский. 23 февраля 1935 г.» 
[16, л. 1–6]. И.В. Сталин по-отечески попросил 
разобраться с этой проблемой Г. Ягоду. Тот до­
ложил: «Секретарю ЦК ВКП(б) тов. Сталину. 
В связи с запиской тов. Ярославского считаю 
необходимым сообщить, что московской ми­
лицией производится систематическое изъятие 
нищих с улиц и отправка их на родину. Так, за 
34 год изъято в Москве 12 848 человек, зани­
мающихся нищенством, из них 12 231 высланы 
на родину, 408 человек устроено в московском 
отделе социального обеспечения и 209 человек 
освобождено под подписку, что впредь не бу­
дут заниматься нищенством. Из всего количе­
ства изъятых нищих в 34 году — мужчин 4399 
человек, женщин 4515 человек и детей — 3934 
человека. В январе 35 года изъято 702 челове­
ка, а в феврале месяце — 893 человека, из них 
1300 отправлено на родину.Из приведенных 
цифр высылаемых на родину видно, что пода­
вляющее большинство (95%) занимающихся 
нищенством — это приезжие, причем основ­
ную массу составляют жители Алексеевского 
района Харьковской области, Жиздринского и 
Хвостовического районов Западной области. Из 
этих районов следует особо выделить деревни 
Охоче и Верхние Бежки, Боткин и Нехочь. Эти 
деревни с царских времен занимаются нищен­
ством и смотрят на это, как на подсобный зара­
боток. Высылаются и вновь приезжают. Боль­
шинство приезжающих нищенствовать — это 
единоличники, но есть и колхозники». Г. Ягода 
предложил более радикальный способ борьбы с 
нищенством, чем существовал до этого: «Пред­
ложение тов. Ярославского о производстве об­
лавы с целью выяснения контингента нищен­
ствующих ничего реального не даст, ибо уже 
высланных— 14 тысяч человек, мы контингент 
в достаточной степени изучили. Я прошу разре­
шить изъятых нищих направлять под конвоем 
в спецпоселки Казахстана. Вопрос об отпуске 
средств для устройства нищих в спецпоселки 
мною поставлен перед Совнаркомом Союза 20 
января сего года за № 55439. Народный ко­



48 ИССЛЕДОВАНИЯ

миссар внутренних дел Союза ССР Ягода 3 
марта 1935 г. № 55517» [17, с. 1–6]. Перепись 
1937 г. включала в себя категорию «нетру- 
дящиеся» (нищие, бродяги и проч. декласси­
рованные), но как отмечает В.Б. Жеромская, 
«обозначение этой категории было поставлено 
в вину организаторам переписи», ведь новая 
конституция провозглашала конец эпохи клас­
совой борьбы, и потому все ненужные проти­
воречия должны были сглаживаться, хотя бы 
в публичном пространстве.

Было бы полезно проиллюстрировать нашу 
мысль о «советских нищих» одним, но типич­
ным примером человека, до поры жившего в 
Тамбовской деревне, в среднезажиточной се­
мье, но волею исторических судеб выброшенно­
го вместе с его родителями на обочину нищен­
ского существования. Причиной личного ка­
таклизма его семьи стало раскулачивание. Об­
ратимся к дневнику Михеева Николая Василье­
вича, опубликованному не так давно в журнале 
«Традиции и современность» [18, с. 157–176]. 
Как пишет автор, большая семья состояла из 
деда с бабкой, шестерых взрослых детей (но не 
всех к 1930-му году семейных), женатого стар­
шего сына с четырьмя детьми, всего же в семье 
было четырнадцать человек. «В хозяйстве име­
лось две лошади, корова, телка и десять овец». 
Дед «трудился на славу для себя и государства, 
исправно платил налоги и всевозможные пода­
ти. Был у него хороший сад, корней сорок 
яблонь и на каждой яблоне привито два-три со­
рта разных яблок, были вишни и сливы, сморо­
дина, малина “Виктория”. Все возделано его 
собственными руками при содействии трудолю­
бивой и очень доброй жены Марины Ивановны 
Михеевой». Обиход семьи был самый обыкно­
венный: «работали с огоньком», отдыхали с пес­
ней, в праздник все ходили в храм, вставали и 
ложились с коллективной молитвой. В мае на­
чалась «потеха коммунистической голытьбы»: 
все из дома, амбара и скотного двора было изъ­
ято, увели даже собаку, которую долго били 
кнутом, чтобы она покорилась. Дом забили до­
сками, семью отправили куда глаза глядят. На­
чалось скитание по квартирам: сначала на ко­
роткое время семью принял родственник Михе­
ев Григорий Яковлевич, уже колхозник (поэто­
му его не тронули), к зиме перебрались в пу­
стой дом Фени Семкиной, к следующему лету 
перешли в пустой дом Васьки Дронова, перези­
мовали, а весной перешли в кирпичный дом 
Арины Сергеевны, где прожили год. Это был 
голодный 1933 год, варили конский щавель и 
пекли из него полуржаной хлеб, работали по 

найму, что позволило есть со временем чистую 
ржаную кашу. Через год перешли в дом Слепо- 
ва Ивана Фомича, родного брата матери автора 
воспоминаний, коммуниста, который временно 
перебрался в другую деревню. Здесь семья про­
жила с 1934 по 1938 год. Работали по найму 
(починка обуви, плетение лаптей, единоразовый 
найм) и стали жить сносно, женщины тоже по­
могали шитьем на продажу, помогал (частично) 
и огород хозяина дома. Потом хозяин продал 
дом, и семья Михеевых снова стала искать жи­
лище. Все время платили высокие налоги, а 
кроме того, периодически бывали обыски с изъ­
ятием накопленного добра. Плату за работу в 
основном получали не деньгами, а продуктами, 
эти продукты и отбирали во время обысков. В 
школе детям учиться было невозможно из-за 
издевательств детей активистов, поэтому сиде­
ли дома. Часть детей умерла от болезней и про­
студ. В 1937 г. арестовали главу семьи дедушку 
Федора во время косьбы травы. Приехали энке- 
ведешники из города и увезли, вскоре он был 
расстрелян, хотя семья об этом долго (до 1989 
г.) не знала. В 1937 г. арестовали и отца автора 
воспоминаний во время работы в соседней де­
ревне. Увезли без прощания с семьей. Десять 
лет он провел по лагерям Севера, освободился 
только в 1947 г. Семья осталась без старших 
мужчин, когда была выселена в очередной раз 
из чужой избы; им разрешил поселиться в сво­
ем доме живший в Ленинграде земляк Красно­
баев Николай Михайлович. В доме проживал 
его младший брат инвалид. Здесь прожили три 
года. Трудно было с дровами, корчевали старые 
пни и тем обходились. И в этом доме их не 
оставляли власти; проводили облавы и забира­
ли приглянувшиеся вещи. Забрали (как плату 
за налог) и добытые кровью и потом дрова из 
пней. С трудом добывали пропитание, ходя по 
селам в поисках продающейся в государствен­
ных магазинах муки. Это 1939 г. К этому вре­
мени оставшиеся в живых дети стали работать 
по найму: брать в починку валенки, клеить га­
лоши, копать огороды, перебирать картошку. 
Работали за хлеб. Был случай, когда с трудом 
отбились от насильника председателя колхоза, 
который напал на одну из женщин. С началом 
войны 1941 г. опять начались гонения, новый 
поиск жилья, временно остановились у Гриши 
Авдошина, но того заставили выгнать несчаст­
ных, как врагов народа. После поисков остано­
вились в доме Тони Ваниной, прожив здесь че­
тыре месяца. Но и ее заставили отказать «быв­
шим кулакам» в жилье, начались новые поиски. 
Нашли квартиру в садовом поселке. Их пустила 



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 49

Женька Семкина, жившая в это время в Ленин­
граде. Прожили здесь год, но прожили в боль­
шом напряжении, потому что все время власти 
докучали проверками и угрозами. Много труди­
лись кто где по найму. Осенью 1942 г. автора 
арестовали, так как опять началось преследова­
ние «бывших кулаков». Нашли повод, произ­
вольно объявив, что я не плачу налог. Автор 
воспоминаний сумел убежать из сельского за­
ключения, продолжив трудиться, занимаясь по­
чинкой обуви. Приходилось все время избегать 
людных мест, потому что могли придраться и 
арестовать по любому поводу («много было не­
доброжелателей»). «Под Рождество 1943 г.» его 
все-таки арестовали вместе с другими родствен­
никами. Всего четырех человек. Поводом для 
ареста послужил призыв в армию; все четверо 
попали в число неблагонадежных. Из деревни 
под охраной отправили в районный центр. Уйдя 
из-под ареста, автор вместе с другим арестован­
ным сельским парнем «из кулаков» стали скры­
ваться; то работали в отдалении от своего села, 
то прятались в подполье у себя дома. Иногда 
автор жил у соседей на чердаке, иногда в под­
поле, в овечьем хлеву с овцами, не раз избегал 
облав, которые на него устраивали. Раз наря­
дился женщиной и ушел в лес из-под самого 
носа милиционеров. Но от холода и сырости 
потом вернулся домой, опять к овцам. Через не­
которое время перешел жить к тете в подполье 
(вместе с монахом Енохом). Его семья продол­
жала путь скитальчества по чужим домам, и он 
следовал за ними; жил в сарае среди навоза в 
яме. Так прожил две зимы. Потом семья опять 
вынуждена была сменить жилье. В новом месте 
арестант опять приспособился жить в сарае, где 
провел послевоенный 1946 год. Крик души это­
го времени: «Я скучал по воле, да и надоело 
есть хлеб, который не заработал». Нищий чело­
век с психологией совсем не нищего человека! 
Из Тамбовской области он тайно перебирается 
в Пензенскую область, поближе к родственни­
цам – трем своим тетям. Собирали на полях, по 
ночам, зимой плохо убранный картофель (40 км 
от места, где они жили) и из него делали крах­
мал, продавали, подрабатывали пошивом обуви 
и одежды. Автор очень страдал от ревматизма 
ног, который заработал пока сидел по подвалам 
и сараям. Но и здесь ему не давали покоя вла­
сти, арестовали и собирались даже отправить в 
лагерь, но случай позволил ему бежать, после 
чего он попал в г. Кирсанов. Там у знакомых 
были очень удивлены тем картофельным чер­
ным хлебом, который автор предложил хозяину 
дома в качестве угощения. Удивились, что это 

можно есть и что деревня этим живет до сих 
пор. Из Кирсанова пришлось уйти в более глу­
хое, сельское место, к прозорливому, слепому 
старцу в с. Чутановку. Старец после угощения 
и отдыха направил юношу идти в Алексеевку: 
«Туда твой путь, там твоя жизнь, там тебя ни­
кто не тронет». Тогда же старец сказал, что 
новые порядки для Церкви и верующих насту­
пят в 1990-е годы. В новом месте автор воспо­
минаний встретился с родными из числа ког­
да-то большой их семьи и здесь начал действи­
тельно другую жизнь; освоил профессию печ­
ника, потом портного и стал неплохо подраба­
тывать. В 1947 г. встретился с отцом, вернув­
шимся из лагеря, но встретился тайно. Время от 
времени приходилось продолжать прятаться в 
специально вырытой яме во дворе. Вот эта сце­
на встречи: «Пришел отец, собрались родные, 
соседи, знакомые, сидят за столом. Был уже ве­
чер. Я вышел из ямы, смотрю в заднее окно – 
охота увидеть отца. В доме народу много и так 
толпятся, что отца невидно. Он сидел за столом 
и его окружили. Я долго стоял, но сильный мо­
роз давал о себе знать. Я решил спуститься в 
яму и стал ждать, когда позовут. Наконец, по­
звали. Вошел в дом, обнялись с отцом, целова­
лись и от радости плакали. Потом долго беседо­
вали. Отец рассказывал о своих похождениях в 
тюрьме, сколько ему пришлось пережить. Было 
уже за полночь, а мы все разговаривали. Нако­
нец утомились, стали готовиться ко сну. Я по­
шел в свою яму, а утром отец спустился ко мне. 
Мы долго говорили. “Да сынок. Не сладко тебе 
жилось без меня”» [19, с. 170]. Автор воспоми­
наний рассказывает, что ему не скоро удалось 
воссоединиться с родными, поскольку за ними 
все время наблюдали и ему пришлось жить в 
другом селе, там работать, жениться в 1951 г., 
но поначалу без оформления брака, т.к. у юно­
ши не было документов. Сумели, однако, как-то 
зацепиться через знакомых и получить свиде­
тельство о рождении и по нему уже заключить 
брак. В 1953 г. с молодой женой купили про­
стенький домик с земляным полом, куда стели­
ли солому, но зимой все равно было холодно. 
Постепенно, накопили денег и постепенно сде­
лали хорошие, теплые полы. Удалось решить 
вопрос с военным билетом. Один за другим ста­
ли рождаться дети, в семье было все ладно. 
Дети выросли хорошие, работящие и чтущие 
родителей. После смерти жены от болезни уже 
в пожилом возрасте, автор воспоминаний же­
нился второй раз и благодарит Бога и за первую 
супругу, и за вторую, за детей. В воспоминани­
ях он пишет, что это счастье, очевидно – «дар 



50 ИССЛЕДОВАНИЯ

Божий за все страдания, выпавшие на мою 
долю в жизни». Он так итожит время, прожи­
тое в нищенстве и изгнании: «Я благодарю Го­
спода Бога за все Его благодеяния, которые Он 
мне дал. Несмотря на все трудности и страда­
ния, переживания и невзгоды, выпавшие в жиз­
ни, я не унываю, а считаю себя счастливым 
человеком, так как прожил жизнь честно, до­
бросовестно относился к работе, где бы ни ра­
ботал. Я очень боялся, как бы кого не обидеть 
словом или делом, а также внушал своим де­
тям, чтобы они были честными, трудолюбивыми 
и независтливыми» [20, с. 174]. Разве не про 
этих людей говорит Евангелие: «Блаженны ни­
щие духом, яко тех есть Царство Небесное»? 
Ведь Михаил Васильевич Михеев, четверть жиз­
ни проведший в нищете и изгнании, не накопил 
ненависти, обид, мстительности, зависти и лено­
сти, когда его к этому принуждали власть, люди 
и обстоятельства. Он сохранил нищету духа, ког­
да находился в телесной нищете, и это обстоя­
тельство, как ничто другое, указывает на суть 
нищенства, как такового, объясняет этот фено­
мен, не с точки зрения его «внешних связей», а с 
позиции его существования на земле как край­
ней формы спасения человека от губительной 
пресыщенности духа мнимым богатством.

Перед нами – другой крестьянский днев­
ник «Ивана Глотова, пежемского крестьяни­
на Вельского района Архангельской области. 
1915–1931 годы», – где записи касаются толь­
ко крестьянского обихода, большей частью 
хозяйственного, с краткими упоминаниями о 
посещении церкви, исповеди и причастия [21]. 
Содержание записей уже позволяет отметить 
в авторе записок не только человека дельно­
го, разумного, грамотного, хозяйственного, но 
нравственно чуткого, с христианской душой, 
милосердного и добродетельного. Авторы пу­
бликации дневника собрали об этом крестья­
нине дополнительный материал, позволяю­
щий расширить наши знания о нем; а именно 
то, что он пользовался глубоким уважением у 
односельчан до конца своих дней. Автор пре­
кратил вести дневник в 1931 г., когда его се­
мью сделали нищей, забрав все накопленное 
своим трудом; когда запечатали храм, когда 
вместо свободного и вдохновенного труда он 
должен был выполнять «трудповинность» на 
лесозаготовках и лесосплавах. И нищенство, 
и несвободный труд он принял со смирением; 
когда началась Великая Отечественная война, 
отправил своих сыновей на фронт (ушли и два 
зятя), где старший Анатолий погиб, посмер­
тно награжденный орденом Славы 3 степени. 

Иван Григорьевич Глотов не стал описывать 
годы своего вынужденного нищенства и ски­
таний. Лишь на последних страницах дневни­
ка, когда над ним уже был занесен меч «со­
ветского правосудия», он все так же информа­
ционно сухо пишет «ввели в разряд кулаков», 
потом, после письма Калинину с просьбой 
разобраться, его опять «ввели в середняки», 
но через некоторое время «положение жизни 
обострилось: пришла весть, что опять вводят в 
кулаки и выселение неизбежно». В результате 
ему разрешили остаться в собственном доме, 
но на положении особого должника совет­
ской власти, в результате чего подросшие уже 
дети не выдержали и уехали в город. Авторы 
публикации отмечают, что «введение в кула­
ки» и выведение из них было нередкой прак­
тикой в Вельском р-не, так местные власти 
подстраивались под необходимую норму про­
центов раскулаченных. Если раскулаченных 
даже не выселяли, то их все равно обирали 
до нитки, на них накладывали особый налог, 
в 10 раз превышающий налог на колхозни­
ков (куда им доступ был закрыт). Местные 
газеты шельмовали кулаков, натравливали на 
них колхозное крестьянство: «Выгоним ку­
лака в лес!» и т.п. Церковную жизнь пресса 
подверcтывала под кулацкую, создавая еди­
ный образ крестьянского врага. Исследование 
по материалам Вельского р-на Архангельской 
обл. позволило им увидеть отдельные дета­
ли процесса раскулачивания, явления сугубо 
идеологизированного и тенденциозного, подо 
что подстраивались и местные управленцы. В 
1930-1932 гг. из деревни было выбрано или 
пущено по ветру все, что только можно. След­
ствием этого стал невиданный доселе голод. 
Вельский житель Николай Евлампьевич Зен­
ков 27 марта 1933 г. записал в дневнике: «Го­
лодуем на четверть фунта хлеба вот уже бо­
лее месяца. Ни на базаре, нигде невозможно 
ничего съестного приобрести ни грамма. В де­
ревне вся деревня сами голодуют; ни за какие 
деньги, ни ради Христа невозможно получить 
крохи» [22, с. 24]. Подобное положение про­
должалось до конца 1933 года. «Итак, 1933 
год кончился… Замечателен он тем, что был 
голодный; “товарищи” из урожайного, хлебно­
го года устроили искусственный голод. Весь 
год мучились голодом. Кто остался жив, того 
Бог сохранил, иных прямо чудом. “Ох, Боже! 
Боже! Прогневили мы тебя!!!”» [23, с. 24–25].

Обратимся к цифрам общего числа раску­
лаченных, вывезенных и оставшихся на ме­
сте, а также покинувших сельскую местность 



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 51

«добровольно». За годы коллективизации было 
раскулачено 1,1 млн хозяйств, или 5 196 850 
человек [24, с. 158]. Сельское духовенство 
тоже вошло в разряд раскулаченных. Из об­
щего числа раскулаченных было вывезено и 
расселено в спецпоселках Урала, Сибири, Ев­
ропейского Севера и Казахстана 1,4 млн чело­
век. Это были те, кто сами должны были стро­
ить жилье в нежилой местности и выживать в 
условиях полной изоляции, при этом трудясь 
«на лесозаготовках, в горнодобывающей про­
мышленности и "неуставных" колхозах» [25, с. 
159]. Огромная часть раскулаченных перебра­
лись в города – более 4 млн человек [26, с. 
159]. Но уже в декабре 1932 г. власть ввела си­
стему прописки и паспортов. Колхозники были 
лишены возможности иметь паспорта, только 
в индивидуальном порядке, с согласия прав­
ления колхоза. Исходя из этих цифр – пяти 
с лишним миллионов человек, и следует го­
ворить о масштабах рукотворного нищенства 
– «советского нищенства», связанного только с 
коллективизацией.

Итак, мы подошли к центральной теме 
нашей статьи – теме «советских нищих», ко­
торые принципиально отличались от дорево­
люционных, как бы ни были разнообразны 
последние в своих проявлениях. Допустим, 
и там были люди, страдающие от эпидемий, 
засух, неурожая, для которых нищета дела­
лась на короткое время спасением их жиз­
ни. Однако, это были именно природные 
катаклизмы и в этот процесс вмешивались 
люди – государство и общество, чтобы помочь 
этим нищим, создавались комитеты помощи 
голодающим Поволжья и т.д. Проходил тя­
желый год, в крайнем случае два, и жизнь 
налаживалась. В случае же с советскими 
нищими речь идет о целенаправленном госу­
дарственном репрессивном, долговременном 
воздействии на самую многочисленную часть 
общества – крестьян, с целью подчинения их 
своим политическим и экономическим це­
лям. Это подчинение достигалось всеми воз­
можными способами, вплоть до привлечения 
органов НКВД и сил регулярной армии. В 
результате проведения насильственной кол­
лективизации, включающей в себя и «раску­
лачивание», деревня подвергалась мощней­
шей сегрегационной акции: часть кулаков 
(без семей или женщины и дети отдельно, 
без мужчин) насильственно вывозились и 
селились на Севере, в Сибири и других пу­
стынных местах, мало приспособленных для 
жизни; другая часть (как середняки) остав­

лялась на местах, но у них отбиралось всё 
недвижимое и движимое имущество, они из­
гонялись из своих домов и предоставлялись 
сами себе, на выживание. В наскоро вырытых 
«ямках» в голой безводной степи, в таких же 
ямках, как и вышеупомянутому Михаилу Ва­
сильевичу Михееву, пришлось жить сотням 
тысячам крестьян. В тайге это были времен­
ные шалаши из жердей и веток. Протоие­
рей Валентин Бирюков еще мальчиком был 
раскулачен вместе с родительской семьей. 
Вот как он описывает первые месяцы после 
высылки из родной деревни: «Сначала, прав­
да, очень тяжело пришлось. Люди в дороге 
сильно пострадали – больше чем полмесяца 
добирались до глухих лесов Томской обла­
сти, куда нас определили жить. Вышли все 
продукты. Да к тому ж все у нас отобрали 
– не было ни мыла, ни соли, ни гвоздей, ни 
топора, ни лопаты, ни пилы. Ничего не было. 
Даже спичек не было – все выжгли по дороге. 
Привезли нас в глухую тайгу, милиционеры 
показывают на нее: Вот ваша деревня! Какой 
тут вой поднялся! Все женщины и дети за­
кричали в голос: А-а-а! За что?! Замолчать, 
враги советской власти… Спать легли прямо 
на земле. Комаров – туча. Костры горят… 
Начали строить. Сделали общий барак – на 
пять семей… На сотни километров кругом 
одна тайга. Среди тайги и появилась наша 
деревня Макарьевка. Продуктов не было, ва­
рили травы, все, в том числе и дети, пита­
лись травой… мы выжили. В других местах 
судьбы раскулаченных складывались намно­
го трагичней» [27, с. 11–12]. Часть переселен­
цев не оставляли в живых, расстреливали на 
месте и закапывали в могилах, выкопанных 
ими [28, с. 13]. В 1937 г. ту же Макарьевку 
опять разорили, тех, кто ее построил (вплоть 
до школы, правления и больницы) опять от­
правили в новую ссылку, кого куда; кого в 
тюрьму, кого на расстрел, а кого в детские 
дома для детей врагов народа [29, с. 20]. Не 
случайно в статистическую категорию «де­
классированное население» при проведении 
описи населения вместе с нищими включали 
и духовенство. Тем из них, кто не был аре­
стован и не скрывался в городах, затерявшись 
там, приходилось скрываться и прятаться по 
подвалам, чердакам. Так, например, жил в 
специально вырытом подполе схиигумен Ми­
трофан (Мякинин, 1902–1964) в предвоенные 
и военные годы [30, с. 24–30]. Или известная 
подвижница Тамбовско-Воронежского регио­
на схимонахиня Михаила (Сарычева, 1891– 



52 ИССЛЕДОВАНИЯ

1976), избравшая странничество под видом 
нищенства легальной формой своего церков­
ного служения в 1930–1960-е годы. Сама она 
происходила из семьи раскулаченных, выбро­
шенных на улицу на выживание. Дети были 
оставлены в доме вместе со старой бабушкой, 
которой пришлось «побираться по селам», 
чтобы прокормить детей. Ссылки в Казахстан 
не удалось избежать. После возвращения из 
ссылки судьба подвижницы складывалась в 
соответствии с ее духовными наклонностями, 
она стала странствовать, жила под руковод­
ством старцев, была тайно пострижена в мо­
нашество. Не раз за годы скитаний вместе со 
своей спутницей она должна была прятаться 
по чердакам, но всегда молилась за тех, кто 
нуждался в помощи, в годы войны за земля­
ков на фронте, за страну [31, с. 290]. К числу 
нищенствующих в 1930-е годы относились не 
только раскулаченные крестьяне, но нередко 
и представители сословий, которых советская 
власть считала враждебными: дворяне, куп­
цы, буржуазия, духовенство (см. примеч. 
35). Многие из них, оставшись без мужчин 
в годы Гражданской войны, вынуждены были 
также десятилетиями скитаться по наемным 
квартирам, с трудом зарабатывать себе на 
прожиточный минимум, терпеть унижения 
и оскорбления как классово неполноценные 
люди и граждане. Это было все той же фор­
мой советского нищенства. Самой, однако, 
значительной частью советского нищенства 
стали раскулаченные.

С зажиточными слоями деревни были 
связаны в традиционной деревне и бедные 
слои, которые имели у зажиточных, как пра­
вило, работу по найму, после же их разоре­
ния и выселения потеряли ее. В результате, в 
одночасье, в течение двух-трех лет (с 1929 по 
1931 гг.) русская деревня лишается самой де­
ятельной своей части, которую насильствен­
но разоряют; распадается сложный механизм 
хозяйственной жизни, существовавший сто­
летиями, где тон задают самые энергичные 
и предприимчивые сельские представители. В 
эти дни, находясь в деревне, писатель М.М. 
Пришвин пишет: «Я, когда думаю о кулаках, 
о титанической силе их жизненного гения, 
то большевик представляется мне не боль­
ше, чем мой “Мишка” с пружинкой созна­
ний в голове… Все они (кулаки. – Н.Ш.) да­
ровитые люди и единственные организаторы 
прежнего производства, которым до сих пор… 
мы живем в значительной степени» [33, с. 
165]. Миллионы даровитых крестьян стали 

в 1930-е годы (и вплоть до 1950-х годов!!!) 
или заключенными в лагеря и спецпоселения 
или же нищими, были обречены, как Миха­
ил Васильевич Михеев, на десятилетния без­
домности, скитаний по чужим углам, жизнь 
впроголодь, работу за продукты на пропита­
ние, бесконечные проверки и унижения со 
стороны органов власти и населения, которое 
власть специально натравливала на «врагов 
народа», виновников их плохой жизни. Се­
годня опубликована только часть материалов 
– сводок, поданных НКВД в первой половине 
1930-х годов «наверх», собранных с мест и 
иллюстрирующих отдельные детали советско­
го рукотворного нищенства. И во всех имею­
щихся источниках звучит тема нищих, кото­
рые по сути не являются нищими и не хотели 
быть нищими: «Спецсообщение ПП ОГПУ 
по Горьккраю о нищенствующем элементе 
в Омутнинском районе. 30 апреля 1934 г. 
В Омутнинский район усиливается наплыв 
нищенствующего элемента из Удмуртской 
области и Коми-Пермяцкого округа. Среди 
нищенствующих много женщин с малолет­
ними детьми. В рабочем поселке Лесковско­
го завода в последнее время насчитывается 
200 чел. нищих, прибывших из Кудымкар­
ского района Коми-Пермяцкого округа. Без 
документов на работу их не принимают. Они 
ходят группами по домам и просят хлеба. 
Останавливаются в рабочих поселках, дерев­
нях, рассказывают о голоде в своих районах, 
развале колхозов и т.д. В доме рабочего Ле­
сковского завода Филиппова прибывший из 
Коми-Пермяцкого округа нищий Мозунин 
рассказывал: «Мы пришли сюда за 300 верст, 
в нашей местности страшный голод. В 1933 г. 
у нас был неурожай, но хлебозаготовки с нас 
взыскали полностью. Осенью мы ели одну 
солому, березовые опилки и разную траву. 
От такого питания народ стал умирать. В 
нашей деревне Тидиливо в 20 семьях оста­
лись живые только в 8 домах, остальные все 
поголовно умерли. В д. Отопково из 50 хо­
зяйств остались живые в 4 хозяйствах. Умер­
шие лежат в домах, их даже некому убирать. 
Колхозы все у нас распались, земля осталась 
незасеянной». Нищенствующая Жакова у 
магазина продажи коммерческого хлеба го­
ворила: “Дайте мне хлеба, я пять дней уже 
не ела. Дети мои от голода умерли. Вы еще 
здесь живете хорошо и не видите нужды, а 
в нашем крае поголовно все умирают с го- 
лода.У нас там уже нет никаких колхозов”. 
Нищенствующий Мозунин рабочим Лесков­



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 53

ского завода говорил: “Меня никуда на рабо­
ту не принимают, просят документы, но их у 
меня нет. В наших районах, откуда я пришел, 
сейчас появилось очень много бандгрупп, ко­
торые забирают все, что только найдут, у кого 
есть хлеб или корова — обязательно отбира­
ют. Со мной шла женщина с нашей стороны 
с двумя маленькими детьми. Голодных она 
никак не могла их довести до завода и по 
дороге бросила. Эти дети, наверное, сейчас 
застыли”. О появлении нищенствующего эле­
мента в Омутнинском районе мы информи­
руем крайком ВКП(б) и крайисполком. Нами 
приняты меры к изъятию нищенствующих, 
которые выступают с активной а/с агитацией 
и занимаются хищениями. Начальник СПО 
ПП ОГПУ Г.К. Грац» [34, т. 3., с. 566–567].

Крестьяне стали первыми насельниками 
ГУЛАГа. Начиная с 1929 г. число высланных 
крестьян измерялось в год десятками тысяч, 
потом пошли сотни тысяч, власть указывала 
сколько процентов надо арестовать. За два 
года (1930–1931) было выслано на житель­
ство в спецпоселения 2 437 062 человек [35, 
с. 141]. Жестоко подавлялись возмущения и 
даже восстания на местах, включая много­
численные женские бунты. Такого количе­
ства нищих и таких нищих страна никогда 
не знала, и с этим русская история никогда 
не сталкивалась. Совсем близко к ним стояли 
и колхозники – люди и граждански непол­
ноценные (не имеющие паспортов и пенсии 
до 1960-х годов) и материально настолько 
бедные, что их достаток нередко в 1930-е – 
1940-е годы мало чем отличался от нищен­
ского обеспечения. Таким образом, русское 
крестьянство начиная с конца 1920-х годов 
(а подготовка к этому началась еще при Ле­
нине в первую половину 1920-х годов) и в 
выброшенных на обочину «советских нищих» 
– нескольких миллионах кулаков и серед­
няков, и в той части, которая относилась к 
колхозникам, – было превращено советской 
властью в бедняков или нищих и тем самым 
стало целым сословием, свергнутым с пьеде­
стала нормального жизненного существова­
ния, только потому, что имело название кре­
стьяне – христиане – сословие, самое близкое 
к Церкви и православной вере. Ленин обозна­
чил крестьянство как потенциальных врагов 
советской власти, заклеймив их выражением 
«мелкобуржуазная стихия». Этим и объясня­
ется столь жесткая и даже жестокая расправа 
над крестьянством, которую советская власть 
начала при Ленине, а продолжила при Ста­

лине и последующих вождях. «Советское ни­
щенство», созданное на базе коллективизации 
и раскулачивания, стало самой масштабной 
за всю историю России формой рукотворно­
го народного обнищания, где люди были не 
просто обобраны до нитки государством и 
выгнаны на улицу, но в течение десятиле­
тий подвергнуты самым унизительным фор­
мам преследования, что и поддерживало их 
нищенский статус почти до середины 1950-х 
годов. В 1932 г. М.М. Пришвин делает запись 
в дневнике, оттеняющую масштабы нищеты и 
вопиющей бедности в стране: «И теперь, когда 
все покончено с русской правдой и совестью, 
когда по градам ходят в лохмотьях. А по ве­
сям в редком колхозном доме даже в празд­
ник увидишь кусочек сахару, когда малень­
кие дети там, у земли, не видят ни баранки, 
ни сладкого, наш отец (речь идет о Горьком. 
– Н.Ш), объедаясь итальянским вареньем, на 
глазах всех устраивает себе очередной юби­
лей» [36, с. 200]. Пришвин помнит, что Горь­
кий когда-то воспевал челкашей и прочих 
«люмпенов», поэтизировал дно общества как 
материал для обличения его верхушки. И вот 
сейчас эта «совесть нации» не хочет замечать 
гораздо большее в масштабах страны и гораз­
до более глубокое явление, касающееся уже 
противостояния брошенного в нищету народа 
и новой аристократии (в лице Горького), не 
желающей замечать в своих барских привыч­
ках окружающую жизнь простого народа.

Первая огромная волна советского ни­
щенства, выросшая на раскулачивании при 
коллективизации русской деревни, дополнен­
ная волнами репрессий против так называе­
мых лишенцев, лишенных гражданских прав 
«враждебных сословий», не спадала по всей 
стране все 1930-е годы, вплоть до начала 
Великой Отечественной войны. Ей на смену 
пришла «послевоенная волна» нищенствую­
щих, выросшая на почве страшных испыта­
ний всего народа в военные годы: разрушен­
ных домов, разметанных по разным местам 
семей, нередко оставшихся без кормильцев. 
При полевом опросе старшего поколения, 
заставшего войну, многие говорят в первую 
очередь о большом количестве нищих, про­
сящих подаяние по городам и весям страны. 
Очевидно, военная волна нищенства вобрала 
в себя предыдущую волну – от разоренных 
сословий, и в первую очередь крестьянского, 
но виделась эта волна уже как военная, если 
и рукотворная, то все-таки вызванная враже­
ским нашествием, а не чем-то другим.



54 ИССЛЕДОВАНИЯ

Советское нищенство послевоенного 
времени

Советское нищенство носило эсхатологиче­
ский характер; оно иллюстрировало то, о чем 
писалось в Евангелии: «Если Меня гнали, бу­
дут гнать и вас» (Ин. 15, 20). Самые трудо­
любивые, деятельные, верующие превращались 
в гонимых и обездоленных, расстреливались, 
забирались в лагеря; кто-то избегал этого – в 
результате прятался по «пещерам» и ямам, чер­
дакам и подвалам. Но у советского нищенства 
было еще одно лицо – то, которое все время об­
личала власть, называла нищих «паразитами», 
«трутнями» и «дармоедами». Как нам видится, 
советская идеология и пропаганда советского 
образа жизни, обличение всех, кто плохо тру­
дится, в конце концов, достигала своей цели; 
часть нищих действительно становились тако­
выми, какими их в негативном свете представ­
ляла советская власть. Судя по всему, война 
была временем определенного водораздела, 
разделившего мир нищих в советской России 
на две большие группы: одна группа находила 
свое место, свой центр сосредоточения возле 
Церкви (сюда, думается, в значительной сте­
пени влились те нищие и полунищие, которые 
попали в это положение в результате раскула­
чивания и отчасти борьбы с лишенцами). Эта 
группа большей частью была рассредоточена 
по сельской России, там передвигаясь по доро­
гам, находя себе приют в домах христолюбцев, 
прося хлеб именем Христовым. Другая группа, 
состоящая в значительной степени из инвали­
дов войны и обслуживающих их лиц, из бед­
ных и больных горожан, нередко престарелого 
возраста, была ориентирована на города, чаще 
крупные, столичные города и здесь, судя по 
всему, был отчасти другой акцент нищенства 
и обращения к людям – просили именно как 
пострадавшие, потерявшие здоровье.

Наиболее трагической была судьба инва­
лидов Великой Отечественной войны, ставших 
нищими. Последние более запомнились и па­
мять о них сохранилась в текстах, картинах, 
воспоминаниях, сегодня их стали озвучивать 
в художественных фильмах, как особую по­
слевоенную категорию лиц, памятных своим 
страшным видом изувеченных войной людей, 
до последней степени, и все же сохраняющих 
жажду жизни. В современном интернете не­
мало об этом пишут, публикуются статьи об 
инвалидах, вывезенных в одночасье по приказу 
сверху из Москвы на Валаам и там на дол­
гое время оставленных на существование в са­
мых жалких условиях. Узнали об этих людях 

по всей стране в 1970-е – 1980-е годы, когда 
появились публикации художника Геннадия 
Доброва. Спрятали инвалидов с глаз долой в 
начале 1950-х годов, когда страна еще полна 
была следов военной разрухи и тогда они еще 
не выглядели как чужеродное явление. Но и 
тогда уже они стали не нужны власти, по­
скольку были не просто вопиющими свидетель­
ствами военных бед и испытаний, но портили 
столичный фасад социалистического города, 
уже отстроившегося, обновившегося, помыто­
го и причесанного. Еще более этого, власть не 
могла дальше терпеть поведения этих нищих: 
они не были тихими, смиренными просителями 
подаяния, каким должен быть по традицион­
ному канону обычный нищий, являющий даже 
своим поведением глубину своего отличия от 
обычных людей. Военные инвалиды-нищие 
вели себя нередко по-другому, эмоционально, 
обвиняя кого-то в своей беде, иногда вспоми­
ная и власть; они просили деньги порой тре­
бовательно, как долг, который здоровые люди 
должны им вернуть за их потерянное здоровье. 
Крики и озлобленность часто звучали из уст 
этих просителей. Безусловно, это были люди 
войны, прошедшие через самые тяжелые испы­
тания, с изломанной психикой, но самое глав­
ное, судя по всему, это были люди или потеряв­
шие веру, или не имевшие ее, это были те, кого 
советская власть воспитывала в 1920-е – 1930-е 
годы и сумела воспитать в безверии и надежде 
только на себя и на советскую власть. И то и 
другое эти люди потеряли; стали калеками, да 
и власть перестала их поддерживать. Отсюда, 
без веры, им оставалось только буйствовать и 
выражать свое негативное отношение ко всему 
и вся. Были среди инвалидов и верующие, ти­
хие нищие, но крики бунтующих нищих заглу­
шали их тихий голос, и поэтому, когда власть 
приняла решение радикально решить проблему 
с инвалидами через выселение их в отдаленное 
глухое место, то уже не разбирались, какой ты 
нищий, громкий или тихий.

Конечно, решение об избавлении от воен­
ных инвалидов было чисто советского толка, 
оно было радикально и безжалостно, в рамках 
известной иезуитской догмы – цель оправдыва­
ет средства. А поскольку в криках инвалидов 
порой звучал антисоветский подтекст, имелись 
нотки обличения властей, бросивших инвали­
дов на произвол судьбы, то власть считала, что 
имеет даже моральное право жестко посту­
пать с людьми антисоветских взглядов. Другое 
дело, что власть сама была виновата в том, что 
действительно не занималась инвалидами. Их 



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 55

подлечивали в госпиталях, где затягивались их 
раны; потом их выписывали на волю, не забо­
тясь о том, есть у них дом или нет, имеется 
ли необходимый уход. В городах не строились 
специальные интернаты-больницы, не было го­
сударственной программы помощи инвалидам 
войны, не выделялись средства на специальный 
медицинский контингент. Советская власть 
действовала по отношению к инвалидам так, 
как она привыкла действовать по отношению к 
народу в целом: он сильный, он сам выберет­
ся из трудностей, найдет как это сделать. Но 
оказалось, что инвалиды в таком огромном ко­
личестве, и самое главное – в таком беспомощ­
ном и страшном физическом состоянии – это 
нищие, уже не те бывшие кулаки, отправлен­
ные на вымирание, а советские люди, недавно 
защищавшие советскую власть, – не могут сами 
выбраться из этой воронки, в которую их сбро­
сила война. И власть в течение пяти послево­
енных лет поняла это (!) и приняла решение 
не подавать им руки, чтобы помочь выбраться, 
а наоборот – закрыть их в «воронке», оградив 
забором, чтобы никто не видел, что там проис­
ходит и кто там находится. Так впервые власть 
показала, что она готова расправляться и со 
своими родными советскими нищими, которые 
портят ей парадную картину социалистической 
действительности и слишком активно докучают 
ей. Это было второе крупнейшее преступление, 
совершенное советской властью против нищих! 
Одно было совершено в 1930-е годы, другое в 
начале 1950-х годов. И за оба эти преступле­
ния ответственен, прежде всего, один человек, 
который, конечно, действовал через помощни­
ков, через силовые структуры, через партию и 
т.д., но на нем замыкались оба эти решения.

Немало, конечно, сегодня спекулятивных 
публикаций на тему военных инвалидов, поэ­
тому важны в первую очередь свидетельства 
очевидцев и людей компетентных. Ф. В. Кон­
дратьев (1933 г.р.)* не только писал на эту 
тему, но сам бывал на Валааме в годы пребы­
вания там инвалидов, сам видел инвалидов на 
улицах Москвы и Подмосковья. В своем очерке 
«Судьбы инвалидов Великой Отечественной 
войны. Свидетельства очевидца» [37] Федор 
Викторович отмечает, что эта тема порой ис­
пользуется русофобами, которые пытаются дис­
кредитировать власть, которая не могла в усло­
виях разрухи быстро и эффективно помогать 
инвалидам, но при этом замечает, что партий­
ные санатории функционировали, и возможно­
сти для предоставления инвалидам лучших по­
мещений и лучшего ухода были, но этого не 

было сделано. «Я могу свидетельствовать это 
позорное двуличие коммунистической системы 
многочисленными примерами двойных стан­
дартов, когда на фоне послевоенной разрухи и 
полуголодной жизни действительных победите­
лей фашизма жирели в спецдомах отдыха, 
спецсанаториях и спецдачных поселках и сами 
партийные деятели, их приспешники, а также 
родственники, которых обслуживали в спецсто- 
ловых и в спецмагазинах с невероятно широ­
ким ассортиментом по невероятно низким це­
нам (но только для своих - «спец» с партийным 
билетом). Я утверждаю это как непосредствен­
ный свидетель, поскольку мне приходилось там 
бывать: моя родная тетка работала в аппарате 
ЦК ВКП(б), двоюродная бабушка, О.А. Варен­
цова, была в руководстве партии большевиков, 
и я бывал в этих «спец» в Подмосковье (Успен­
ское, Рублевка, Кратово, Сходня) и в самой 
Москве». Автор подчеркивает: «Аморальным в 
этой истории было то, что этих бывших защит­
ников Отечества, отдавших молодость и здоро­
вье Родине, сама родина в лице её большевиц- 
ких властей не торопилась отблагодарить. Вме­
сто этого появилось партийное предписание 
убрать из общественных мест всех просящих 
милостыню… спрятать их на дальних поселени­
ях, в том числе на далеком острове Валаам в 
Ладожском озере и в других обителях, пустую­
щих после изгнания из них большевиками мо­
нахов и клира (Кирилло-Белозерском, Алек- 
сандро-Свирском, Горицком...), не пуская к ним 
туристов, журналистов и прочих любопытству­
ющих». Самый крупный и известный Дом ин­
валидов Великой Отечественной войны был 
создан на Валааме в 1950 г. и просуществовал 
до 1984 г. «Общее число обитателей, привезен­
ных в Валаамский дом инвалидов, в разные 
годы варьировало от 500 до 1500 человек… 
Вместе с инвалидами здесь, на территории 
бывшего монастыря жили врачи, санитары и 
другие работники дома-интерната». Автор бы­
вал здесь несколько раз, в 1966 г. по просьбе 
патриарха Алексия I (как психиатр) и поддерж­
ке министра здравоохранения СССР. Он отме­
чал не только непростые материальные усло­
вия жизни, но много других проблем. «Можно 
назвать много бытовых и морально непреодо­
лимых обстоятельств, которые делали жизнь 
инвалидов угнетающей, но самым тяжелым 
была проблема психологической несовмести­
мости и чувства одиночества среди людей, чув­
ства никому-не-нужности. Мало того, что в 
палатах было тесно, по 8-15 человек, в них 
были одни и те же люди на протяжении дней, 



56 ИССЛЕДОВАНИЯ

месяцев, а то и многих лет... Здесь бы психоло­
гическая помощь, работа психотерапевта (не го­
ворю уже о духовной поддержке священнослу­
жителя), но такая помощь инвалидам Великой 
Отечественной войны просто не предусматри­
валась. Видя это, я не мог вновь не возмутиться 
двойными стандартами советской власти. Те­
перь мало кто знает, что в те годы при каждом 
обкоме большевицкой партии было специаль­
ное представительство Главного Четвертого 
(“кремлевского”) Управления Наркомата Здра­
воохранения СССР, которое было ориентирова­
но исключительно на социально-медицинское 
обслуживание большевиков. Мне довелось 
быть в одной из таких больниц с лекцией, я 
был удивлен теми излишествами как штатного 
расписания, так и материально-технического 
обеспечения, которые просто бросались в глаза; 
десятой частью этих излишеств можно было бы 
достаточно обеспечить интернаты для инвали­
дов Великой Отечественной войны». Заметим, 
со своей стороны, что автор попадет на Валаам 
в 1966, через 16 лет после поселения сюда ин­
валидов, первые же годы, когда те были приве­
зены на остров, там ничего не было подготов­
лено к приезду больных людей, разруху и неу­
строенность преодолевали здесь постепенно 
вместе с живущими инвалидами. Теперь уже 
ясно, что спецоперация по высылке инвалидов 
тщательно готовилась; в ней участвовали са­
мые обширные силы органов НКВД, на разных 
уровнях взаимодействия: перлюстрация почто­
вой переписки, концентрация сведений о воен­
ных инвалидах в одном месте и далее сама, 
военная по сути, операция – захват и перевозка 
инвалидов в назначенные точки. Данная опера­
ция была проведена в соответствии с тем, как 
проводились массовые операции по депортации 
целых народов (крымских татар, калмыков, че­
ченцев,), а еще раньше – раскулачивание рус­
ских крестьян, прямо затронувшее 2,5 млн че­
ловек, а косвенно ударившее по всему кре­
стьянству, в том числе беднейшему. И никакой 
разницы применения государственной силы к 
мирному населению в большом количестве 
власть и органы советской власти словно и не 
чувствовали, не видели, а это значит, что вла­
сти было все равно против кого действовать; 
тот, кто в данный момент объявлялся врагом 
(независимо от того, был ли он на самом деле 
таковым или нет), тот и подвергался депорта­
ции, высылке, репрессиям, уничтожению. То, 
что под удар советского государства попали 
обычные нищие – причем два раза (!) за ко­
роткую советскую историю, – о многом гово­

рит! И прежде всего – о глубокой враждебно­
сти по отношению к ним советского строя. И 
понять эту враждебность очень трудно. Зачем 
за раскулаченным уже юношей Михаилом Ва­
сильевичем Михеевым, который никаких обре­
зов не изготавливал, никого не убивал, никому 
не угрожал, охотятся, как за зайцем на загон­
ной охоте (расстреливают деда и ссылают 
отца)? Эту патологическую ненависть совет­
ская власть не только декларировала, но и 
культивировала на всех уровнях, включая уже 
не властный уровень, а простой гражданский. 
То есть этих нищих мучили просто как нищих, 
а не как всесильных кулаков, и в этом мучении 
советская власть находила подлинную истину 
классового возмездия. Ни о каком перевоспита­
нии или покаянии не могло быть и речи. Нище­
та – дно общества – здесь не спасали человека, 
не были его последней защитой, защитой от 
Бога, а наоборот только больше распаляли пре­
следователей. Именно это, нам кажется, и было 
подлинной причиной так называемого классо­
вого возмездия, и били здесь уже не по нищим, 
а прямой наводкой по Богу. Как и в случае с 
нищими инвалидами. В обоих случаях, это вы­
ражение крайней степени богоборчества. Толь­
ко так можно оценить феномен «советского ни­
щенства», имевшего и количественно огромные 
рукотворные масштабы и осознанный, думает­
ся, смысловой центр, по которому власти и на­
правляли свой удар. Поскольку основную часть 
послевоенных нищих составляли инвалиды во­
йны и труда, с ними и велась со стороны вла­
сти основная борьба. Следы этой борьбы, как 
отмечают исследователи, можно проследить с 
конца 1940-х годов и до конца 1950-х годов. 
Подробно на эту тему (в свете анализа госу­
дарственных и партийных документов) пишет 
Е.Ю. Зубкова в статье «Бедные и чужие..», по­
этому не будем ее касаться, лишь отметим, что, 
судя по этим документам, советская власть и 
здесь допускала присущее ей от природы лу­
кавство. Под видом нищих и соответственно 
всей специфике их положения, она в мобилиза- 
ционно скором порядке решала вопрос об 
огромной группе инвалидов войны (среди кото­
рых было немало офицеров и орденоносцев, по­
павших на улицу не от хорошей жизни), кото­
рых необходимо было оценивать по иным пара­
метрам. За заниженную социальную оценку, 
которую получили инвалиды войны и труда, 
никто из деятелей государства (Сталин, Хру­
щев, Каганович и руководители специальных 
комиссий: А.М. Пузанов, Р.А. Руденко, Д.С. 
Полянский) не ответил, никто не давал на го­



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 57

сударственном уровне оценку этой трагедии. 
Их нищенство все покрыло, и былые военные 
заслуги, и их страдания в тех местах, непри­
способленных для пребывания инвалидов, куда 
их скороспешно и тайно вывезли. Научный 
мир, пишущий на эти темы, тоже молчит, сей­
час не принято давать нравственных оценок 
историческим явлениям, ведь если все строится 
по законам конструирования, какие могут быть 
нравственные мотивации, учитывая, что глав­
ным архитектором здесь оказывается интерпре­
татор, в данном случае ученый.

Война сделала нищими не только военных 
инвалидов, но и десятки, а может быть сотни 
тысяч и мирных граждан, лишившихся крова 
и родных, больных, не имеющих возможности 
трудиться. Современники отмечают, что в по­
слевоенные годы по селам и городам ходило 
много нищих. И территория передвижения этих 
людей была, судя по всему, ограничена опре­
деленными рамками, они как правило знали у 
кого можно останавливаться, кто принимает, а 
кто нет. Как нам рассказывала Марфа Фролов­
на Сурайкина (1947 г.р.) [38], жительница д. 
Жерновка Нижегородской обл., еще маленькой 
девочкой она была свидетельницей посещения 
нищими их дома: «У моей мамы нередко жили 
нищие. Была палатка, полог, как заходишь в 
дом, огорожено место для них, там нищие спа­
ли. Одна нищая была особая, слепая, не разго­
варивала, только «ай-яй, яй». Все время моли­
лась, звали мы ее тетя Ксения. Ходила в раз­
ные храмы за много десятков километров все 
время пешком, на машину не садилась, даже 
если ей предлагали. Шла в лаптях, на груди 
мешочек с просфорками. Еще что-то было на 
шее, молитвы или другое, не знаю. В своем 
доме никогда не жила. А в доме-то у нее и 
было из вещей – одна иконка. Среди сельчан 
она ходила в основном “по смертным делам”. 
После войны много нищих, голодных людей. 
Мы весной собирали, кое в чем одевшись, и 
корзинками таскали полугнилую картошку. 
Почистишь, насушишь, через жернов пропу­
стишь и делается как мука. И мама делала 
тесто из этой муки, замешивала сразу целую 
кадку; посреди избы ставили кадку, мешали в 
ней палкой. Топили печь, и мама целый день 
пекла блины. А люди шли и шли, голодные, 
всем хочется кушать. Поедят, уходят, за ними 
другие идут. В чугунках на столе стояла зак­
васка – ряженка, затопленная в печке. У мамы 
было две коровы. А обрат от ряженки отдавала 
бедным в селе, чтобы тоже не умерли с голо­
да. Это с 1946 по 1950 годы – самые голодные 

годы. Из крахмала делали блины, как резина 
тянулись, но казались вкусными. За желудя­
ми ходили, тоже для муки». Марфа Фроловна 
рассказывала, что ее мама еще заботилась об 
одежде нищих; снимала у тех, кто особенно 
страдал обилием вшей, кипятила ее в баке во 
дворе («бучила») и потом высушивала. Нищие 
при этом отправлялись в баню, на промывку и 
на прожарку. В книге Т.С. Олейниковой, жи­
тельницы Воронежской обл., ценной духовной 
оценкой послевоенного прошлого, автор отме­
чает, что ее земляки, хотя их советская власть 
и лишила церкви, но они сохранили добрую и 
милосердную христианскую душу. Это прояв­
лялось и в нищелюбии в годы послевоенных 
лишений: «В это тяжелое голодное время хо­
дило много “побирушек” – людей, просивших 
подать что-то “ради Христа”. Я не знаю, что 
“подавали” им в такое время, но мне запомни­
лись два случая, когда наша семья принимала 
странников. Однажды, когда мы садились ку­
шать за наш “знаменитый” столик, пришел к 
нам один мужчина. Он был примерно в возрас­
те моего отца. Его посадили кушать вместе со 
всеми нами, дали ему, также как и нам, ложку 
и кусок хлеба. Был какой-то суп. Он вместе с 
нами ел неторопливо из общей миски. Когда 
он съел свой кусок хлеба (мы тоже уже съели 
хлеб), он протянул руку и стал как бы щупать 
папин кусок хлеба. Папа, заметив это, сказал: 
“Бери, бери”. “Нет, это что-то мягкое, наверное, 
это твой хлеб, а я думал, что, может быть, это 
какая-то косточка”, – по-видимому, он плохо 
видел. Папа снова сказал ему, чтоб он взял его 
хлеб, но странник не взял. Он сказал: “Нет это 
твой хлеб, съешь сам”». Другой случай с нищи­
ми был связан с цыганами, которые однажды 
попросились переночевать: «Папа сказал: “Что 
же делать? Сами с трудом здесь помещаемся 
(а жили в протапливаемой кухне. – Н.Ш.), и 
на морозе нельзя оставить людей. Предложи 
им, может они согласятся – мы им постелим 
сена на пол. Если они согласятся, забирай их”. 
Они, конечно же, согласились. Настелили им 
сена на полу, они что-то набросили на него и 
улеглись спать… Запомнились мне эти цыгане у 
нас дома очень спокойными, совсем не такими, 
какие они бывают на улице» [39, с. 29–31].

Монахиня Сергия (Чернышева), жительни­
ца г. Борисоглебска Воронежской обл., вспо­
минает о 1960-х годах, как времени с большим 
числом нищих, странников, блаженных, ютив­
шихся возле единственного незакрытого храма 
в городе. Она подчеркивает, что нищих прини­
мали не все, но нищие знали, у кого они могут 



58 ИССЛЕДОВАНИЯ

остановиться. «Еленушка была, Елена Петров­
на, все странники у нее перебывали и всех ни­
щих она принимала. Какие были люди благо­
датные! Я знала одну, умершую уже, женщину 
по Ленинской улице, Мария Ивановна, у нее 
двери дома для нищих не закрывались, любо­
му страннику откроет, хороший он или плохой. 
Сколько лет она их принимала. Благослови­
ли ее на это отцы. Омывала всех. За чисто­
той никогда не гналась. Была девой. А жили у 
нее всякие, бывало, не продохнешь от дурного 
запаха; бывали и буйные. А она не боялась» 
[40]. В беседе с церковницами Горшеченского 
храма (Курская обл.) одна из них – Валентина 
Васильевна Гребенкина (1928 г.р.) упомянула, 
что ее мама всегда в своем доме принимала 
нищих после войны, их тогда называли «по­
бирушки», не только кормила, но и оставляла 
на ночлег. Она видела в нищих, по Евангелию, 
Самого Спасителя, поэтому, со слов дочери, 
«любила даже за ними доедать, после их тра­
пезы» [41]. «Традиционные нищие», к которым 
мы относим верующих нищих, живущих «по 
духовным правилам», ютились возле храмов, 
где от верующих, приходивших на службу, 
они получали не просто помощь, но помощь, 
оказанную с добрым сердцем, с радушием, без 
упрека. Здесь такие нищие чувствовали себя 
как бы среди своих. Вот почему, как фиксиру­
ют отчеты уполномоченных, массовые моления, 
крестные ходы к святыням всегда сопровожда­
лись группой нищих. В 1952 г. крестный ход 
в Курскую Коренную имел пятнадцать нищих; 
среди них два слепых кобзаря из Украины и 
Орловской обл., поющих духовные песни. «У 
каждого на привязи или в руках бутылочка для 
воды и у многих еще и икона. Некоторые не­
сут иконы, прилаженные на деревянные палки, 
украшенные зеленью и цветами» [42, л. 104]. В 
1957 г. сентябрьское паломничество в Корен­
ную пустынь насчитывало около 30-40 человек 
нищих. При том, что всего богомольцев было 
около 2 тыс. человек [4, л. 117–118]. В докладе 
Курского уполномоченного Курского обкома 
КПСС (1956 г.) описывается ситуация похорон 
монахини-подвижницы в с. Озерки Касторен- 
ского р-на. Так вот, здесь на поминальной тра­
пезе в церковной сторожке присутствовали 20 
нищих [44, л. 49].

В 1950-е годы еще нередки были случаи 
хождения нищих-странников в самые даль­
ние богомольческие центры, включая, конечно, 
самые массовые и популярные в народе Ки­
ево-Печерскую Лавру и Почаевскую Лавру. 
Ходили большей частью пожилые женщины и 

мужчины, а также женщины средних лет. В 
оценках нищих как странников более позднего 
времени (1970-х–1980-х годов) не раз прихо­
дилось слышать от глубоко церковных людей, 
в том числе священников, что ныне они себя 
исчерпали, среди них мало осталось подлин­
ных нищих и странников, Христа ради совер­
шающих свой подвиг, в большинстве своем это 
уже люди не духовные. Об этом мы слышали 
рассуждение Раисы Владимировны Лычагиной 
(1914 г.р.), жительницы г. Борисоглебска, вос­
питаннице монастырских монахинь, живших в 
ссылке в городе [45]. Ту же мысль высказал 
местный священник Николай Серов, духовник 
Борисоглебского благочиния, весьма уважа­
емый пастырь [46]. При этом священник вы­
делял блаженных (юродивых), которые, хотя и 
жили как нищие, но не странствовали и отли­
чались благочестием и подвижничеством.

Несомненно, что все перечисленные слу­
чаи приема нищих, как и сама эта форма 
сельского нищенствования, «именем Христо­
вым», – указывают на сохранение и в совет­
ское время традиционных форм нищенства и 
нищелюбия. Во многом, это нищелюбие было 
связано в эти годы с образом странников, хо­
дивших по сельским дорогам и здесь находив­
ших себе и пропитание, и временный приют. 
Сельская глубинка традиционно большей ча­
стью относилась к этим нищим с сочувствием, 
хотя принимали их на ночлег не все (как и 
раньше было), но в любом месте все же были 
люди, относящиеся к страннику, как к самому 
Христу. При этом следует отметить, что кро­
ме странничества продолжали сохраняться и 
другие формы традиционного «Христа ради» 
нищенства: больные, калеки, старики, блажен­
ные. Как нам поведала А.А. Секирина, жи­
тельница с. Болото Курской обл. (1927 г.р.), в 
послевоенные годы ее родители таких нищих 
принимали: «За всех не скажу, но мои роди­
тели принимали бедных. В Горшечном одна 
женщина жила с дочерью, они какие-то бла­
женные были, их принимали. Зайдут к нам, 
их покормим, оставим переночевать, а утром 
проводим. А еще был слепой, ходил по всем 
дворам, но там, где принимали его, туда хо­
дил чаще. Он местный. Сестра была у него, но 
с детьми и мужем. Кому он нужен такой. И 
умер-то он у чужих людей» [47].

Обратимся далее к вопросу, также име­
ющему прямое отношение к нищенству как 
явлению, с которым советское государство 
боролось, а именно к теме «тунеядства», т.е. 
демонстративному нежеланию трудиться так, 



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 59

как того хочет советское государство. Это тема, 
не связанная с военными инвалидами, как и с 
предыдущей темой рукотворных нищих из чис­
ла раскулаченных. По советской статистике, 
к «тунеядцам» принадлежало не так много из 
числа всей совокупности нищих (на 1954 г.): 
«инвалиды войны и труда – 70%; впавшие во 
временную нужду – 20%; профессиональные 
нищие – 10% (из них 3% – те, кто по состоя­
нию здоровья могли бы работать)» [48, л. 41– 
46]. Численно 100% нищих, по этим данным, 
включало 25 500 чел. [49, с. 296] «Впавшие во 
временную нужду», как и частично «профес­
сиональные нищие» – входили в ту искомую 
категорию «традиционных нищих», которую мы 
отметили выше, как людей, близких к церкви, 
религиозных. Что, конечно, не исключает того, 
что в генерации «инвалиды войны и труда» та­
ковых не было заметно. Они, очевидно, были 
в каждой из трех групп, и было это связано с 
несколькими обстоятельствами: искренностью 
нищенства, глубиной отношения человека к 
тому, что с ним произошло, тем воспитанием, 
которое человек получил в детстве.

«Тунеядцев», как нам кажется, вполне 
можно считать детищем советского строя, как 
некое его естественное порождение. И хотя не 
все «тунеядцы» относились государством и от­
носили себя к нищим, а только часть, но все 
же эта связка – «нищие/тунеядцы» – указы­
вает на важные детали некоего общего явле­
ния. Во-первых, появление трутней в семье 
рабочих пчел было закономерным по причине 
излишней зависимости категории труда от ме­
ханических характеристик, от теснейшей связи 
человека с машинерией (как это описано в ран­
них произведениях А. Платонова). Сверхсосре­
доточенность на труде – это энтузиазм труда, 
пандемия труда, как стахановство. Труд в его 
бесконечных советских формах профанации 
свободных форм (труд в лагерях, труд за гроши 
на свободе, масса неквалифицированного тру­
да, замена женским трудом мужского и мно­
жество других) – все эти формы обесчеловечи- 
вания трудового процесса при максимальных 
затратах человеческого труда, конечно, нельзя 
сводить только к рабству (хотя это тоже было 
и это тоже важно), очень важна профанация. 
Она подразумевает, что человеческий труд – 
как бы и не человеческий, его можно посчитать 
за машинный; его можно увидеть не совсем 
как человеческий, и его можно понять и опи­
сать как машинный. Эту игру в труд челове­
ческий, подневольный, который можно препод­
нести (в качестве общественного искуса) как 

труд свободный через кульбиты с машинерией, 
т.е. включенностью человека в ритм машины, 
в образ машины, в цель машины. Появление 
песен подобных той, где были «вместо сердца 
пламенный мотор», лишь подтверждает нашу 
догадку о механической природе советского 
энтузиазма. В свете трудовой машинерии мо­
жет быть объяснен и феномен особого равно­
душия к труду, вплоть до выражения крайних 
форм, к которым мы и относим нищенство, как 
форму избегания производственного советского 
труда. Такое равнодушие, конечно, было и у 
людей, которые продолжали трудиться на про­
изводстве (плюс в сельском хозяйстве), но уже 
были под властью этой болезни, но там, вви­
ду того, что люди оставались на производстве, 
равнодушие к труду приняло другие формы. 
Эти процессы начались в 1960-е годы, но мас­
сово проявились в 1970-е – 1980-е годы. Власть 
тогда начала создавать при производстве (не 
исключая сельского) специальные ячейки ак­
тива (товарищеские суды), которые занимались 
рассмотрением вопросов о тунеядстве, лености 
на производстве, а заодно и других моральных 
отступлениях человека от норм (пьянстве, де­
боширстве, проблемах в семье).

После того, как 70% процентов нищих 
были вывезены из городов и помещены в 
специальные медицинские учреждения, ин­
тернаты для инвалидов и т.п. (к середине 
1950-х годов), нищенство в его оставшейся 
части уже не представляло большой опасно­
сти для власти, во всяком случае, она уже не 
боролась так целенаправленно, с привлече­
нием не только милиции, но и органов НКВД, 
как в 1930-е годы. За сельским нищенством 
(в виде странничества) в послевоенный пе­
риод и далее не было слежки, не было про­
тив него репрессий, и оно, по сути, сошло 
на нет само к середине 1970-х годов, вместе 
с преодолением послевоенной разрухи. Судя 
по всему, к концу советской эпохи сохра­
нилась в более-менее цельном виде только 
одна категория нищих – профессиональных, 
состоящая из нескольких разнородных групп: 
а) религиозные нищие, живущие подаянием 
на храмовой и монастырской территориях, 
втянутые в орбиту церковной реальности и, 
в этом контексте, сохраняющие некие тра­
диционные формы культуры этой категории 
населения, численно это была небольшая 
группа – несколько тысяч (до 5 тысяч) чело­
век на всю советскую Россию; б) некоторые 
городские нищие, которые занимались ни­
щенством как промыслом, позволяющим им 



60 ИССЛЕДОВАНИЯ

существовать. Про них, как правило, ходи­
ли противоречивые слухи, им приписывали 
большие доходы, богатства. Это могли быть 
пожилые люди, нередко одинокие женщины, 
лет 70-ти, которые не просили милостыню на 
одном месте, но ходили с каким-нибудь ста­
рым мешком и разбитой детской коляской и 
собирали выброшенные вещи на свалках му­
сора, имели единичные денежные подаяния 
от отдельных доброхотов. Можно сказать, 
что в 1970-е – 1980-е годы нищенства уже 
практически не было видно в повседневной 
жизни, оно перестало быть частью социаль­
ной повседневности. Но причина этого была 
не в кардинальном улучшении жизни, а ско­
рее в специальных мерах, позволивших пере­
местить одну категорию граждан в социаль­
ные спецучреждения; что касается другой, 
«традиционной», церковной, то их было не 
так много, в силу того, что немного храмов и 
монастырей было открыто до 1989 г.

Общие выводы. Представленный матери­
ал позволяет нам сделать вывод, что нищие 
в традиционной системе это не «асоциальный 
материал», и о них нельзя как о механиче­
ских явлениях говорить языком механики: 
вход/выход. Их материальная скудость, и 
не всегда бездомность, в классической тра­
диционной мотивации оцениваются как до­
полнение к избытку, а не как лишение его 
части. Евангельский, христианский взгляд на 
нищих, глубоко усвоенный русским народом 
(во всех его сословиях), позволял смотреть на 
нищих как на достоинство, а не недостаток 
(через Христа), отмечать их особые христи­
анские функции: миссионерские, прежде все­
го. Уже в предреволюционный период среди 
русского нищенства появилось нечто ему чу­
ждое, которое дезориентировало людей и ло­
мало всю тонко настроенную систему мило­
сердной помощи. Профессиональные нищие, 
как в городе, так и в деревне, давали повод к 
очернению всего сонма нищих, к размыванию 
портрета традиционного нищего, к формиро­
ванию средне-утилитарного взгляда на ни­
щих, как таких же людей, но которым мень­
ше в жизни повезло. Традиционные нищие 
продолжали сохраняться и в советское время, 
во все его периоды, однако советская эпоха, с 
ее антицерковной и антихристианской борь­

бой, сделала нищих особым объектом пре­
следования. Во-первых, в 1930-е годы, ког­
да процветала теория возрастания классовой 
борьбы, в процессе коллективизации и раску­
лачивания появилась огромная – многомил­
лионная группа крестьян, лишенных дома, 
земли и собственности, превратившихся в 
нищих. Во-вторых, в 1950-е годы с послево­
енными нищими – ветеранами войны и тру­
да (уже не классовыми врагами) – обошлись 
столь же жестко и решительно, как и в 1930­
е годы. Советская власть не любила нищих, 
не понимала их, объявляла часть (с которой 
боролась в конкретный исторический момент) 
нищих тунеядцами и паразитами и, в целом, 
имела цель избавиться от нищих совсем, как 
глубоко чуждой для себя социальной группы. 
Выяснилось, однако, не только чуждой, но и 
враждебной и духовно неблизкой. В том, что 
советская власть сделала нищими численно 
огромную часть зажиточных крестьян, про­
являлась не только классовая враждебность 
к «мелкой буржуазии» (как квалифицировал 
крестьянство Ленин) – их отправили в лагеря 
и ссылку, но и духовное противопоставление 
советского воинствующего атеизма христиан­
ству. Точнее сказать, здесь налицо определен­
ная ирония – «вы хотели быть христианами – 
вот вам нищенство, настоящее христианство, 
где образ нищего есть образ Христа!». Злая 
ирония, как и черная неблагодарность в отно­
шении ветеранов труда и войны, просматри­
вается в высылке этих нищих с улиц совет­
ских городов, как советский ответ на то, что 
в годы войны руководству страны и партии 
пришлось обратиться за помощью к Церкви, 
к русской истории, полной церковных имен, 
дышащей православным духом. Это был от­
кровенный жест русофобии, воинствующего 
атеизма, жест не менее глумливый и цинич­
ный, чем предыдущая (в 1930-е годы) акция с 
раскулачиванием.

Нищие в советское время, как и в доре­
волюционное, не были пассивной социальной 
группой, но даже в большей еще степени, чем 
раньше, были своего рода маркером человеч­
ности власти – весов, где взвешивались дела 
милосердия, и в этой области, как ни в какой 
другой, оценивался ее гуманистический по­
тенциал.

* Кондратьев Федор Викторович — психиатр, доктор медицинских наук, судебно-психиатрический эксперт выс­
шей квалификационной категории, член Совета по биомедицинской этике при Московской Патриархии, попечитель 
благотворительного фонда медико-социальной и духовной помощи гражданам старшего поколения России «Герон­
тологическая защита».



Н. В. Шляхтина. ОТНОШЕНИЕ К НИЩИМ ГОСУДАРСТВА И ОБЩЕСТВА В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ 61

ATTITUDE TO THE POVERTY OF THE STATE AND SOCIETY IN SOVIET TIME

Литература

1. Энгельгардт А.Н. Из деревни. 12 писем. 1872–1887. СПб.: Наука, 1999. С. 20.
2. Там же. С. 21.
3. Там же. С. 24.
4. Русские крестьяне /Жизнь. Быт. Нравы. Материалы «Этнографического бюро». Калужская 

губерния. СПб., 2005. Т. 3. С. 561–562; Там же. Нижегородская губ. СПб., 2006. Т. 4. С. 169–172; 
Там же. Новгородская губ. СПб., 2011. Т. 7. Ч. 4. С. 283–284; Там же. Вологодская губ. СПб., 2008. 
Т. 5. Ч. 4. С. 220; Там же. СПб, 2007. Ч. 3. С. 122–124; Там же. Ч. 1. С. 269–270; С. 435–438.

5. Зубкова Е.Ю. «Бедные и чужие»: нормы и практики борьбы с нищенством в Советском Со­
юзе. 1940–1960 годы // Труды Института российской истории. М.: Институт российской истории, 
2011. Вып. 11. Отв. ред. Ю.А. Петров, Е.Н. Рудая. С. 284.

6. Хлевнюк О. 30-е годы. Кризисы, реформы, насилие // Свободная мысль. 1991. № 17. С. 
81–82.

7. Вернадский В.И. Дневники. 1935—1941. М.: Наука, 2006. В 2-х книгах. Отв. ред. В.П. Волков.
8. Жиромская В.Б. Демографическая история Росси в 1930-е годы. Взгляд в неизвестное. М.: 

РОССПЭН, 2011. С. 44.
9. Там же. С. 46.
10. Всесоюзная перепись населения 17 декабря 1926 г.: краткие сводки. Социальный состав и 

занятия населения. М., 1928. Вып. 8. С. 10.
11. Там же. С. 82.
12. Там же. С. 90.
13. Всесоюзная перепись населения 17 декабря 1926 г.: краткие сводки. Социальный состав и 

занятия населения /Изд. ЦСУ Союза ССР. М., 1928. Вып. 9. С. 91.
14. Жиромская В.Б. Указ. соч. С. 127.; Всесоюзная перепись населения 17 декабря 1926 г.
15. Там же. С. 120.
16. ЦАФСБ. Ф. 3. On. 2. Д. 816. Л. 1–6.
17. ЦАФСБ. Ф. 3. On. 2. Д. 816. Л. 1–6.
18. Моя жизнь (воспоминания Михеева Михаила Васильевича). Публикация Р.Ю. Просветова 

//Традиции и современность. 2008. № 8. С. 157–176.
19. Моя жизнь (воспоминания Михеева Михаила Васильевича). С. 170.
20. Там же. С. 174.
21. На разломе жизни. Дневник Ивана Глотова. 1915–1931 годы. М.: ИЭА РАН, 1997. Публ. 

подготовили М.И. Мильчик, М.А. Шумар.
22. Там же. С. 24.
23. Там же. 24–25.
24. Вдовин А.И. СССР. История великой державы. 1922–1991. М.: «Проспект», 2019. С. 158.
25. Там же. С. 159.
26. Там же. С. 159.
27. Протоиерей Валентин Бирюков. Непридуманные рассказы. «На земле мы только учим­

ся жить». М.: «Даниловский благовестник», 2004. С. 11–12.
28. Там же. С. 13.
29. Там же. С. 20.
30. С крестом и Евангелием. Книга об одном удивительном монастыре и его старцах. Задон­

ский Рождества Богородицы мужской монастырь, 2011. С. 24–30.
31. Там же. С. 290.
32. Судьбы нищего дворянства, в лице его представителей – женщин и детей – описаны в не­

многих сохранившихся мемуарах представителей этого сословия о советской эпохе: Урусова Н.В., 
княгиня. Материнский плач Святой Руси. Издательский Дом Русский паломник. Валаамское 
Общество Америки. М., 2007; Записки князя Кирилла Николаевича Голицына. М., 1997; Россия 
воспрянет. Князья Трубецкие. М.,: Воениздат, 1996.



62 ИССЛЕДОВАНИЯ

33. Пришвин М.М. Дневники. М.: Правда, 1990. С. 165.
34. Советская деревня глазами ВЧК-ОГПУ-НКВД. Документы и материалы/ Под ред. А. Бе- 

реловича, В. Данилова. В 4-х томах. М. 1998–2004. Т. 3. С. 566–567.
35. Советская деревня глазами ВЧК-ОГПУ-НКВД. С. 41.
36. Пришвин М.М. Дневники. 1932–1935. СПб.: Росток, 2009. С. 200.
37. Кондратьев Ф.В. Судьбы инвалидов Великой Отечественной войны. Свидетельства оче­

видца // интернет-портал «Русская народная линия». Материал от 11.09. 2019 г.
38. Беседа с Сурайкиной М.Ф. Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Архив Кириченко О.В.
39. Олейникова Т. С. Путь православной женщины. От первых пятилеток до наших дней. М.: 

Благо, 2004. С. 29–31.
40. Рассказ монахини Сергии (Чернышевой). 2000 г. Архив О.В. Кириченко.
41. Беседа с Гребенкиной В.В. Экспедиция ИЭА РАН 2003 г. Архив Н.В. Шляхтиной.
42. Государственный архив Курской области (далее - ГАКО). Оп. 2. Д. 12. Л. 104.
43. ГАКО. Оп. 5. Д. 13. Л. 117–118.
44. ГАКО. Р-5027. Оп. 5. Д. 10. Л. 49.
45. Беседа с Лычагиной Р.В. Экспедиция ИЭА РАН в Воронежскую обл. 2000 г. Архив О.В. 

Кириченко.
46. Беседа с протоиереем Николаем Серовым. Экспедиция ИЭА РАН в Воронежскую обл. 

2000 г. Архив О.В. Кириченко.
47. Беседа с Секириной Анастасией Алексеевной. Экспедиция ИЭА РАН 2002. Архив Н.В. 

Шляхтиной.
48. Российский государственный архив новейшей истории. Ф. 5. Оп. 30. Д. 78. Л. 41–46.
49. Зубкова Е.Н. Указ. соч. С. 296.


