
ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

О. В. Кириченко

Традиционная антропология советского вождизма

1. Роль символизма для политической 
культуры и сознания

Предметом исследования традиционной антро­
пологии является человек традиции1. Без­
условно, это не тот индивид, именуемый лично­

стью, который и позиционирует себя как индивид 
с эго-центром, эго-интересами, эго-чувствами и 
эго-рассудком. Человек традиции — это коллек­
тивный человек, видящий и переживающий свою 
коллективность как личностное, индивидуальное 
свойство. Его коллективное «я» — это его лич­
ностное «я». Природа традиционного человека, 
таким образом, двуедина, коллективно-личност- 
на. «Коллективный» — значит не всегда значит 
социальный, в привычном нам смысле — жест­
ко привязанный к форме и зависящий от нее на 

1 Раскрывая в данной части статьи методологию темы, хотелось бы отметить, что «религиозный подход», связанный с православ­
ным мировоззрением ученого, принципиально отличается от такового же в европейской — католической и протестантской — тра­
дициях. Там, уйдя или в католическое схоластическое богословие, оторванное от нравственно-религиозного опыта человека, или в 
философско-секулярное рассуждение о человеке (и в том числе его нравственности) вне Бога, западная мысль создала широкую па­
литру суждений, позволяющих не столько разрешать, сколько ставить вопросы смыслового бытия для человека. Однако, даже экзи­
стенциализм, как рационально-философское направление XX в., пытающееся соединить элементы богословского и рационального, 
незахотел и не смогпринять человека во всей полноте его бессмертной христианской души. М. Хайдеггер впервые в своих трудах по­
ставил вопрос о возможном существовании Бога внутри человека, в глубинах его изменчивого «я», но объяснить, как туда попал Бог 
философ так и не смог. Над этой же проблемой (откуда у человека «это»?) бились те, кто перевел акцент с религиозной трактовки 
непознаваемости человеческого «я» на психо-медицинскую и социально-психологическую. Фрейд, его последователинеофрейдисты 
и интерпретаторы (конструктивисты) пытались и пытаются в рамках материалистической парадигмы решить проблему сложности 
самого человека и человеческой истории. Однако, совершенно ясно назревает новый, более масштабный, чем в конце XIX в. кризис 
в понимании человека и Бога, и западной мысли придется все же напрямую обратиться к опыту православия, к опыту не только бо­
гословскому, но и философскому. Что-то уже сделано русской школой философской мысли, которая начала формироваться в России 
со второй половины XIXстолетия и развивается до сих пор. Однако, сделано еще очень мало, позиции православия выделены еще 
не четко, высока зависимость от западного мировоззрения и методологии. Успех в этом направлении, как нам кажется, ждет тех 
исследователей, кто отталкивается не от абстрактного философского нарратива, а от конкретных базовых знаний (исторических, эт­
нографических, филологических и культурологических), которые позволят сохранить «почвенный взгляд» и придадут исследованию 
конкретно-познавательный характер. Такую задачу пред собой ставит и автор настоящего исследования.

100%, — потому что традиционная культура 
может существовать в разных исторических про­
странственно-временных измерениях: 1) господ­
стве природного мира; 2) религиозно-социальном 
мире; 3) анти- и внерелигиозно-социальном мире.

Первый вариант существования традиционно­
сти подразумевает существование коллективного 
«я-личностного» сознания вне рамок социально- 
сти,в привычном нам смысле. Конечно, при господ­
стве политеизма (язычества) — а это именно этот 
вариант здесь рассматривается — не социален не 
сам человек, ведь его коллективность — это все 
равно коллективность какого-то человеческого со­
общества (родового, племенного), а не социален 
его религиозный мир, его боги. Природный мир 
богов и сам человек здесь ставятся на природный 



4 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

уровень. Только монотеизм выводит человеческий 
дух из природного плена, хотя нельзя говорить, 
что находясь в плену, человек пребывал в пол­
ном отрыве, как некоем полном самообольщении, 
полной иллюзии, от Бога. О каком-то объективиз­
ме — религиозном и нравственном — мы все же 
вправе говорить и в этом обществе, поскольку для 
любого архаического общества вопрос о вере ни­
когда полностью не сводится к утилитаризму ма­
териальных отношений. Самые грубые язычники 
признают факт существования Верховного суще­
ства, но это признание ни сколько не уводит их 
от господства в повседневности религиозно-ми­
фологической реальности, добрых и злых духов 
и т.п. В условиях такой оторванности от «страха 
Божия», для язычников главным законом (перед 
лицом Бога) становится закон совести, единствен­
ная вертикаль, которую никто и никогда не может 
отменить. Как писал апостол Павел в своем посла­
нии к Римлянам: язычники будут судиться Богом 
на Страшном суде по закону совести, который у 
них имеется (Посл. Рим. 2, 14—15). В силу этой 
раздвоенности у человека языческой традиции по­
являются свои отличительные черты2.

2 Кириченко О.В. Традиция с точки зрения православного мировоззрения //Традиции и современность. Научный 
православный журнал. 2007. С. 10—21.

В целом же, независимо от времени, человек 
традиции живет связью с Богом в символических 
формах. Почему с Богом? Бог вечен и неизменен, 
поэтому только на этой основе может решиться 
вопрос о воспроизводстве всех культурных форм. 
Бог создает гарантию естественности и вечности 
механизма воспроизводства традиции как куль­
туры, поскольку сам Он — верховный гарант тра­
диционности и традиционализма. Символичность 
языка отличает традицию, как коллективную 
форму социального бытия, от всех других кол­
лективных форм социальности. Символическая 
связь отлична от чисто религиозной — прямой, 
непосредственной связи с Богом. Конечно, у лю­
бой языческой религии есть и святилища, и жерт­
венники, но они-то и являются частью символиче­
ского языка, религия не может существовать вне 
традиции и без традиции, без ее символического 
потенциала. Обозначим самые важные простые 
элементы традиции и традиционности: 1) кол­
лективный человек (сообщество разного социаль­
но-этнического уровня организации — от рода и 
племени до этноса и нации); 2) мир символов; 3) 
Бог, который в монотеистических религиях — 
главный субъект (как Бог) религиозных отноше­
ний, а в языческих же религиях духовно пассивен 
и скрыт за иерархическими группами различных 

духовных сущностей, персонифицированных в 
природных образах; 4) характер связи между 
«коллективным человеком» и Богом (богами), 
опосредованный символическим миром и имею­
щий внеличностное, отличное, от религиозного, 
значение. Это значение можно обозначить как 
сохранение и воспроизводство генетического кода 
социальности, отличного от генетического биоло­
гического кода, естественно-природного, живу­
щего по закону естественного воспроизводства. 
Социальный генетический код не существует 
как данность, «от природы» (точнее — от Бога), 
он, скорее, — продукт человеческого творчества, 
но творчества не произвольного, а находящегося в 
жестких детерминированных рамках правил, на­
личие которых диктуется возможностями «чело­
века разумного», способного жить в коллективе, 
отличном от животного коллектива и умеющего (и 
нуждающегося в этом) выстраивать автономную, 
человеческую систему символов. Что такое, по 
сути, эти символы, откуда они появляются и зачем 
они нужны человеку социальному? Для челове­
ка-единицы довольно одной религии, врожденная 
совесть и способность мыслить открывают перед 
человеком-единицей возможности быть религиоз­
ным, поддерживать постоянную духовную связь 
с Богом. Но для социальности нужен еще один 
инструмент, скрепляющий людей друг с другом, 
позволяющий им быть вместе как одно целое. И 
таким инструментом являются символы, собира­
ющие людей в различные социальные группы и 
сообщества. Этот инструмент имеет внешнюю, 
для человека, маркировку, ведь человеку нужно 
увидеть и понять притчевый язык символа. Сама 
маркировка заложена Богом в человеке как объек­
тивная реальность. Скажем, согласно библейско­
му тексту, первые люди Адам и Ева существуют 
как два разных существа, а не как дублирующие 
копии одного из людей — Адама или Евы. Эта 
принципиальная разница и есть основа для сим­
волизации, поскольку именно здесь находится 
бездонная пропасть для символизации мира. Че­
ловека символического интересует не только от­
личие — отличие создает лишь границу между 
мной и другим — его волнует и сходство. Но най­
ти сходство оказалось не то же самое, что увидеть 
отличие. Если для выделения отличия необходи­
мо было обратить внимание на внешние призна­
ки другого — его образ, форму, цвет, запах и т.д., 
— то совсем другое потребовалось при собирании 
данных о единстве. Здесь был важен опыт обще­



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 5

ния, поступки другого и, исходя из этих поступ­
ков, т.е., по сути, нравственной базы, можно было 
делать выводы о сходстве «меня» и «другого».

Продолжим рассуждение об общем. Находясь 
в Раю, Адам легко замечал разницу в окружаю­
щем мире, и потому этот символический опыт не 
стал для него преткновением: он дал имена всем 
существам животного мира в соответствии с их

индивидуальными качествами. Легкость, с какой 
происходила данная символическая маркировка 
животного мира, позволяет нам говорить, что жи­
вотный мир вообще не требует глубинной марки­
ровки, она одноплоскостная, существует только 
на образном уровне, только на уровне внешних — 
эстетических — признаков.Не случайно, потом, 
при изгнании людей из Рая, вместе с ними были 
изгнаны и животные. При этом Ева — вторая по­
ловина Адама — получила свое имя не от Адама, 
а от Бога, как и сам Адам. А имя, как повествует 
Библия, отражало сущность называемого. И дей­

ствительно, Адам и Ева, не смотря на определен­
ную духовную проницательность, дарованную им 
от Бога, не имели до грехопадения нравствен­
ного опыта, ничего не знали друг о друге с точки 
зрения «внутреннего знания». Изгнанные из Рая, 
первые люди вступают в супружескую связь, рож­
дают детей, далее происходит первое убийство 
одного брата другим, одна часть, связанная с Ка­
ином отделяется от Адама и его потомков и ухо­
дит в другое местожительство. Люди все глубже 
и глубже буквально погружаются в нравственные 
отношения, и этот опыт сразу приносит свои пло­
ды, уже при Адаме, появляются первые разные 
две ветви человечества: «сыны Божии» и «сыны 
человеческие». Так нам повествует Библия, в ее 
ветхозаветной части.

Из этого хрестоматийного примера видно, что 
символический мир складывается из двух частей: 
знания о внешнем, эстетическом, и знания о вну­
треннем — нравственном. Символическое знание 
двуедино, оно имеет двусоставную природу, а че­
ловеческая личность, ориентированная на симво­
лическое знание, имеет возможность сквозь «сим­
волические очки» выделять коллективные формы 
человеческого бытия, видеть и созидать целое в 
его социально адаптированном виде.

Для выработки основных теоретических по­
стулатов традиционной антропологии важно еще 
определиться с «ролями», поскольку, в традици­
онной связке «Бог — символы — коллективный 
человек» существует два субъекта и один объект, 
два активных начала и одно пассивное. Взаимо­
действие субъектов в традиции осуществляет­
ся, в отличие от религии, не напрямую, а через 
мир символов. Почему это происходит? На наш 
взгляд, это происходит по одной простой причи­
не: миру символов, «со стороны Бога» передаются 
некоторые полномочия «Божьего присутствия» в 
человеческом обществе3. Причем к «Божьему» в 
символическом мире относится та часть, которая 
соотносится с нравственным опытом. За символи­
ческие эстетические знания отвечает другая сто­
рона — человек. Таким образом, символическое 
поле оказывается особым местом «встречи» чело­
века и Бога, которое кодируется, фиксируется и 
сохраняется человеческим сообществом как опыт 
традиции, как фундаментальное знание о мире.

3 Речь идет не о богословской оценке происходящего (к чему мы и не стремимся), а о понимании традиционной системы как 
аутентичной модели, и созданной и функционирующей в рамках господствующей религии.

Со стороны Бога наиболее важная информация, 
передаваемая человеку, состоит в символической 
персонификации Творца мира, в качестве вер­
ховного политического существа, правителя. 



6 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

Образы вождя, короля, царя, первосвященника, 
императора играли важнейшую конструктивную 
роль в создании системы (модели) той или иной 
традиции. Образ (качество) правителя, светского 
или религиозного, влияло на типологию социума, 
его форму и структуру. Словом, с образом прави­
теля соотносились нравственные границы мира, в 
котором находились люди.

Со стороны человека обращение к символиче­
ской среде имело свою специфику. Во-первых, в 
отличие от Бога, делегирующего свои полномочия 
в символическую сферу в виде фигуры правите­
ля (личностной, сакральной), человек традиции 
мог действовать только коллективно. Поэтому его 
вклад в символическую сферу всегда коллектив­
ный. Во-вторых, если со стороны Бога выстраива­
ется нравственная задача — создать через образ 
правителя пример для подражания у поданных, то 
со стороны людей решалась чисто эстетическая 
задача — ввести в символическую сферу образ 
общего, гармоничную внешнюю форму, образ об­
щества, гармоничный образ коллективности. Ко­
нечно, определенное первенство в создании сим­
волического поля находится у Бога и через Него у 
«земного правителя». Сначала появляется прави­
тель (отец, вождь и т.д.), а потом начинается фор­
мирование «общества» в его определенной форме. 
Общество формирует необходимую форму не из 
себя самого, его коллективность ориентируется 
на фигуру правителя. Именно нравственные ка­
чества последнего, его духовность или бездухов­
ность служат для общества необходимым матери­
алом для формирования тех или иных социальных 
структур. Однако, по мере активности общества, 
его гармонизации, по мере сохранения или не со­
хранения правителем нравственного потенциа­
ла, общество все более и более начинает воздей­
ствовать на правителя, влиять на него и, в конце 
концов, именно общество является причиной пе­
рехода к новой форме политического правления. 
Появляется фигура правителя нового типа и на­
чинается новый процесс создания нового социу­
ма, соответствующего облику нового правителя. 
Правитель — это не просто человек, это символ 
тех или иных нравственных качеств и потому в 
рамках понимания традиции, символизм, который 
он творит, начинается не где-то за его пределами, 
а с него самого. Также и общество; символизм его 
коллективности (а это коллективность конкрет­
ного времени и конкретных социальных форм) 

находится в нем самом. А поскольку правитель и 
общество (или государство), которым он правит, 
связаны самыми тесными связями, то символизм 
и является тем инструментом, который все сое­
диняет в одно целое. Символизм внешний (эсте­
тический) связывает в одно целое общество, и 
позволяет социуму существовать как одно целое; 
символизм внутренний (этический), так сублими­
рует (символизирует) фигуру человека, что тот 
становится «равным Богу» (в разных пониманиях 
кто такой Бог); и при этом внешний и внутрен­
ний символизм не могут существовать один без 
другого, это части одного целого. Таким образом, 
символ покрывает все социальное пространство 
человека, он его скрепляет и структурирует, наде­
ляет его важнейшими этическими и эстетически­
ми смыслами.

Задачей традиционной антропологии, на наш 
взгляд, является описание научным языком той 
или иной модели традиции (от мега-традиции 
до отдельных региональных ее форм), в обра­
зах «правителя», «общества» и «символического 
поля» им сопутствующего. Это важная комплекс­
ная задача, которая только еще начинает ста­
виться и решаться. Несомненно, что успешность 
ее будет зависеть и от многих других факторов: 
например, от того как будет развиваться другие 
важные отрасли антропологии — историческая 
антропология4 или политическая антропология5. 
Очень важно будет увидеть, где пересекутся ли­
нии «человека истории» с «человеком традиции» 
и «человеком политики». Человек традиции бо­
лее сложное понятие, чем человек истории, у 
последнего более плоская шкала развития, нет та­
кой сложной драматургии конкретного метаисто- 
рического момента, нет такой определенной свя­
зи с религиозной духовностью, нет такого ритма 
и динамики и т.д. Но ведь для чего-то существует 
и человек истории, событийный человек, в отли­
чие от символического человека традиции. Важ­
ность осознания этих двух явлений вызвана еще 
тем, что сейчас мы живем во времена, когда имен­
но исторический человек начинает набирать вес, 
к нему приковано основное внимание. Так ставит 
вопрос «информационное общество», для которо­
го событийный ряд является основным. Как нам, 
кажется, сегодня происходит даже определенная 
контаминация смыслов, когда присущие тради­
ции и символическому человеку начинают актив­
но перетаскиваться в сферу жизнедеятельности 

4 Историческая антропология, как и традиционная антропология, новое направление в антропологии и здесь также пока 
больше вопросов, чем ответов.

5 Нам предпочтительнее видеть предмет политической антропологии в предлагаемом варианте в рамках модерна 
(А.С.Панарин), чем структуралистский, постмодернистский (В.А. Тишков).



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 7

исторической антропологии, а в символическую 
сферу сбрасываются характеристики «случайно­
го», хаотичного и даже дискредитирующего ее. 
Например, у понятия «этнос» в течение уже почти 
ста лет (начиная с 1917 г.) и до сего дня, активно 
изымается его важнейшие смысловые (символи­
ческие) скрепы: этнос отрывают от религиозно­
го начала (в советское время), расщепляется его 
этническое ядро, убирается все этно-активное, 
оставляется внешнее — этнографическое (в пост­
советский период). В это же время искусственно 
и весьма активно насыщается дополнительными 
смыслами (за счет этно-ресурса) гражданское по­
нятие «российские». «Человек исторический» — 
«россиянин» — человек неопределенного этноса 
и религии, неопределенной культуры и языка, сло­
вом неопределенный человек, но определенного 
времени и государства. Сюда же, в гражданскую 
идентичность, перенесли очень емкое для России 
понятие «народ», имевшее в дореволюционный пе­
риод самую большую этническую нагрузку. Тогда 
оно включало в себя три смысла: а) собственно 
этнический (это был конкретный народ-этнос — 
русский народ); б) религиозный (православный, 
как синоним русского); в) гражданский (народ, 
создавший государство Россию). Сейчас «народ» 
в соединении со словом «российский» имеет одну 
только нагрузку — гражданско-правовую и, по 
сути, прикрывает пустоту географически-террито- 
риального понятия «российский». «Российский» 
же, в свою очередь, должно означать, что у поня­
тия «народ» нет и не может быть другого значения 
кроме гражданско-правового. Отобрав у народа 
понятие «народ», его заменили понятием «этнос». 
Но «этнос» — чисто кабинетное, научное понятие, 
не общеупотребительное и это тоже не случайно, 
потому что после изъятия большевиками понятия 
«народ» из традиционного поля, традиционность 
оказалась обезглавленной, а научное понятие «эт­
нос» его ни в коей мере не заменило. Более того, 
этнос, находясь вдали от народных глаз, легко (в 
лабораторных условиях) можно было препариро­
вать, разделять на части, и составлять из него чи­
сто этнографическое, музейное явление.

2. Религиозное и светское начала для по­
нимания вождизма

К числу общих вопросов относится и вопрос о 
моделировании форм традиции. На сегодняшний 
день можно говорить о четырех формах тради­
ции: 1) религиозно-языческой, 2) религиозно-мо­
нотеистической, 3) вне-религиозной светской и 
4) анти-религиозной светской. Последние две 
формы близки друг другу по форме (светскости) 
— это противоположные формы светскости, как, 
впрочем, близки друг другу и предыдущие две: 

языческая и монотеистическая. Обе они — рели- 
гиозные.Т.е. по большому счету существует две 
основные формы традиционности: религиозная 
и светская. Однако, в реальной жизни духовно 
близки друг другу оказались разные традиции: 
монотеистическая религиозная близка вне-рели- 
гиозной светской (хронологически вытекающей 
из монотеистической), а религиозно-языческая 
духовно тесно связаны с антирелигиозной свет­
ской (хронологически максимально разделенных 
друг от друга). Значит дело не в хронологии и не 
в светскости, а направленности религиозности. 
Языческая и атеистическая направленность — ви­
дятся как союзники, также и светскость, не обре­
мененная анти-религиозностью — это союзница с 
монотеистической религиозностью.

Как удалось выяснить, традиция формируется 
их трех элементов: «Бога», «человеческого кол­
лектива» и «символического поля». Сама тра­
диция есть способность символического поля 
к воспроизводству себя самого во времени и в 
пространстве. Этому способствуют два субъекта 
традиционной деятельности: Бог и человеческое 
общество. В области символического поля про­
исходит их соработничество, результатом чего и 
оказывается воспроизводство традиции. Симво­
лический ген воспроизводства не существует сам 
по себе, как в биологическом зерне, имеющем всю 
программу воспроизводства — ДНК, он все вре­
мя творится совместно «Богом» и «обществом» 
в области «символического поля». Четыре тради­
ции — четыре законченных результата, четыре 
разных традиционных поля. О чем это говорит? 
О том, что человечество никогда не жило вне тра­
диции, не живет, и не будет жить. Не история, а 
традиция в разных ее ипостасях, связывает чело­
вечество в одно целое как синхронно, так и ди- 
ахронно. Но и у истории — свое лицо, свой путь, 
поэтому история — это не борьба традиций, в ре­
зультате которой происходит вытеснение одной и 
начинается господство другой. Пока господствует 
одна традиция, не может господствовать другая. 
Господство одной традиции — это существование 
целой системы, где всё живет в соответствии с 
законами данной традиции. Элементы другой тра­
диции если и появляются внутри господствующей 
традиции, то они не больше чем элементы, у них 
нет целого, они еще «не другая система». Каждую 
традицию подтачивает некий собственный недуг, 
который если со временем и не убивает традицию, 
то сильно ослабляет ее, позволяет появиться вну­
три нее новым элементам, не характерным для 
данной традиции. Поэтому, слабеющий духовный 
и физический тонус одной традиции и возмож­
ность использовать со временем этот факт в соб­



8 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

ственных целях элементами нарождающейся тра­
диции и является поводом для смены традиций.

Общая картина смены традиций достаточно 
ясна. Ранние формы традиции, как показывает би­
блейский текст6, существовали в двух формах: мо­
нотеизма и численно господствующего политеиз­
ма. При этом политеистическая традиция отлича­
лась разнообразием форм и вариантов. Слабость 
языческой традиции накапливалась там, где она 
была максимально сильна, в цивилизациях гре­
ческой и римской античности. Там, где общество 
внутри себя разделилось на рабов и свободных, а 
вне себя на «эллинов» («римлян») и варваров, там 
и происходило ослабление духовного тонуса всего 
древнего мира. В этом же провоцирующим общее 
ослабление языческую традицию, тонусе жили мо­
нотеисты ветхозаветные евреи, для которых «мы» 
и «они» была самым важным в их идентичности. 
Не менее деструктивные процессы происходили 
тогда у греков и римлян и на уровне «правителей». 
Греческая демократия — народовластие — вот 
максимальный итог языческой эпохи. Верховной 
власти нет, она умозрительна, она в головах и в 
коллективном мнении, т.е. власть опустилась из 
небесных сфер в само общество. Римляне оттал­
кивались уже от этой вершины. Власть «идеи», 
законности персонифицируется в фигуре импе­
ратора, он безликий вождь, олицетворяющий по­
литическое могущество Рима, он — бог в своем 
политическом земном могуществе. Император — 
бог внутри конкретного (римского) социума, но 
не бог, парящий над народом. Он бог свободных 
римлян, но не бог рабов, потому что у рабов и им­
ператора уже были другой тип отношений. Итак, 
общий духовный раздор, получивший принципи­
альный и необратимый характер в римскую эпоху 
не оставлял древнему миру, как языческой тради­
ции, шансов на существование.

6 Это, безусловно, не только религиозный документ, но и важнейший письменный источник, в котором зафиксирована общая 
динамика развития человечества в доисторический период!

Появление христианства, в качестве новой ме­
та-традиции, хоть и было связано с одним источ­
ником — одним территориальным центром и Бо­
гочеловеком Иисусом Христом, но этот источник 
не был случайным. Как в свое время появление 
язычества вначале также было локальным (и тер­
риториально, и личностно), от ветви каинитов, 
где наблюдался массовый отказ от Богообщения. 
Это обрушение вертикали «человек—Бог–Лич- 
ность» постепенно захватило все человечество, 
и привело к появлению языческой традиции, как 
коллективного опыта жизни людей, отказавшихся 
от непосредственного Богообщения, но еще не 

имевших кроме природы никакой другой альтер­
нативы приложения своих религиозных чувств. 
Это позже, когда перед интеллигентно-светской 
части католиков встал такой же вопрос «обиды на 
Бога», у них перед глазами была уже не только 
природа, но и культура (правда, не византийская 
христианская культура, а языческая античная и 
потому именно в культуру (а не в природу, как 
первые язычники-каиниты) они направили свое 
религиозное внимание. Обожествление культу­
ры и породило феномен светскости (как обожест­
вление природы породило феномен язычества), 
символическое поле, — основу для новой — мо­
дернистской традиции. В российском варианте 
модерн наступил на несколько веков позже, но 
не как созревший плод собственных усилий (точ­
нее отступления от христианских начал), а как 
политический и культурный проект по введению 
внешнего (формального), по характеру, паритета 
с Западом.

Но возвращаясь к особенностям возникновения 
и развития христианской монотеистической тра­
диции, отметим одну важную вещь: с самого нача­
ла возникновения христианства, во всем мире оно 
постепенно, по мере знакомства, (но, именно в пер­
вые два-три века) стало пониматься не только как 
религия (в этом контексте оно никогда бы не стало 
тем, чем оно стало), но именно как общечеловече­
ское возвращение людей к Богу, к коллективной, 
общечеловеческой связи с Ним. Оно воспринима­
лось в разных частях света как традиция, возвра­
щающая людей к потерянному согласию с Богом. 
Именно из-за этого мета-символического смысла, 
заключающегося в деле (а не в идее!) примирения 
Бога и человека, происходили и сопутствующие 
распространению христианства события, такие 
же грандиозные, как и сама поступь христиан­
ства. Гонения на христиан, продолжавшиеся три 
века (как будто это была самая страшная болезнь, 
смертельная эпидемия для всего человечества); и 
далее — ереси, атакующие христианство изнутри, 
и, наконец, масштабное искажение христианского 
вероучения в Западной части общехристианской 
Церкви и отделения от нее под именем католиче­
ской. Борьба сохранившихся остатков старой язы­
ческой традиции (вот где и когда возможна борьба 
двух традиций!), не желавшей покориться новой 
христианской традиции, привела, в конце концов, 
к рождению новой — модернистской.

Христианская традиция, в том ее значении, ко­
торое мы указали — «возвращения человечества 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 9

к Богу», сразу заявила о своей «подлинности», 
вместо «неподлинной» языческой традиции. Но­
вым оказывались взаимоотношения «правителя» 
и «общества», новой была и символическая куль­
тура, фиксирующая ценности христианской тра­
диции, новой выглядела попытка разрешить самые 
крупные противоречия, которые были накоплены 
за период язычества у разных народов, и в первую 
очередь античной ойкумены. К IV в. император 
самого могущественного тогда на Земле государ­
ства — Восточно-Римской империи — стал хри­
стианином и христианство стало государственной 
религией. Обряд помазания на царство появился, 
как заметил Б.А. Успенский, сначала у западных 
королей (помазание Пипина Короткого в середине 
VIII в.) и лишь потом, под западным влиянием — у 
византийских императоров7, но достаточно поздно 
— в XIII в.8 Исследователь этого вопроса отмеча­
ет, что византийский, как и западные императоры 
помазывались на царство «по образу царей Изра­
иля», в то время как в России, начиная с XVI в. 
помазание на царство осуществлялось «во образ 
Христа»9. Тем не менее, византийский император, 
начиная со святого равноапостольного Констан­
тина Великого, даже не будучи помазанником, 
считал себя ответственным за Церковь. «Вы — 
епископы — внутренних дел Церкви, я (говорил 
св. Константин. — О.К.), поставленный от Бога, 
епископ внешних дел», что означало попечение о 
благочестивой жизни подданных10. Свое «внешнее 
епископство» византийский император рассма­
тривал как новую стезю правителя, где не было 
уже места образу прежнего языческого Pontifixa 
Maximusa, требующего языческой формы покло­
нения. Здесь важен приоритет права церковного 
над правом государственным11. В присяге визан­
тийского императора, произносимой перед лицом 
Константинопольского патриарха, звучали слова 
«Подобне же верным и истинным сыном святыя 
Церкви служителем и защитителем ея. К народу 
же державы моея милосердным и милостивым, 
елико возможно и праведно, пребыти обещаюсь. 
Хранитися же имам от кровопролития и всякого 
рода немилосердия елико возможно: всякой же 
правде и истине последовати…»12. Император, 
как и патриарх, обращается уже не к гражданам 

7 Успенский Б.А. Царь и император. Помазание на царство и семантика монарших титулов. М., 2000. С. 5.
8 Там же. С. 25.
9 Там же. С. 28.
10 Постнов М.Э. История Христианской Церкви (до разделения Церквей — 1054 г.). Брюссель, 1964. С. 269.
11 Зызыкин М.В. Царская власть и закон о престолонаследии в России. София, 1924. С. 49.
12 Там же. С. 50.
13 Руссо К. Монархия и гражданственность //Regnum aeternum. Москва—Париж, 1996. С. 39—40.
14 Волков В. Русская монархия // Regnum aeternum. Москва—Париж, 1996. С. 19.
15 Указ. соч. С. 28.

(субъектам римского права), а к народу (субъекту 
коллективной ответственности перед Церковью 
и государством). В синтезе, слитности государя 
и общества, как «единого тела» — суть новых, 
христианских отношений правителя и общества. 
«Именно христианство совершило решающий шаг 
и привнесло в учение о монархии элемент, которо­
го недоставало в языческих учениях»13.

Далее обозначим особенности русской этниче­
ской традиции. «Коллективный русский человек» 
(русский народ, как и любой его представитель) 
— монархист и его монархизм имеет свои особен­
ные черты, отличные, скажем от греческого (ви­
зантийского монархизма). Речь идет не о церков­
ном идеале у великороссов, а именно о традиции, о 
символическом знании. Исследователи этого во­
проса отмечали, что «русская монархия была вы­
ражением, даже воплощением своего народа, его 
отражением, его сущностью и, … его иконой»14. И 
это закономерно, учитывая, что сама символика 
помазания русского царя на царство была отлична 
от византийской: она была «во образ Христа», а не 
по образу помазания ветхозаветных израильских 
царей15. У русского народа этот процесс растя­
нулся на несколько столетий, с X по XVI в. За 
пять столетий народ сумел создать полноценную 
церковную структуру, а также возможность вести 
церковную жизнь, как в миру, так и вне мира, в мо­
нашестве. Церковь стала фундаментом для жизни 
и деятельности народа и государства. Монархизм 
в его русском православном варианте вырастал не 
из принципа «стерпится-слюбится» для власти и 
народа (как форма неизбежной суровой необходи­
мости политической кабалы для народа), а скорее 
как наиболее эффективный механизм борьбы с 
внешними и внутренними (духовными) врагами. 
Это был не рациональный выбор, а скорее долгий 
исторический путь, как итог многих испытаний и 
как плод религиозной, духовной и исторической 
зрелости народа. Такой монархизм был возможен 
лишь на фундаменте народности и церковности. 
То и другое естественным образом могло суще­
ствовать лишь в обществе, где господствовала 
религиозная традиция. И хотя в допетровскую 
эпоху, не все подданные одинаково любили и по­
читали царя (великого князя) и покорялись ему, 



10 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

но сам по себе порядок подразумевал религиоз­
но-патерналистские отношения царя и поддан­
ных, включая все группы. Религиозность была не 
только лично-коллективной (общественной), но и 
государственной добродетелью, как и принадлеж­
ность к целому — общенародному телу (как пра­
вославный и русский) — и уже во вторую очередь 
к сословно-иерархическому.

Русский монархизм существовал почти семь ве­
ков, сначала в форме княжеского вождизма, пер­
вым царем — помазанником становится Иоанн IV 
Грозный. Посажание на стол нового князя,как 
и помазание на царство было церковно-символи­
ческим обрядом, но не являлось таинством, как 
помазание. Главным в посажении на стол было 
возложение начальствующим архиереем руки на 
главу князя и прочтение молитвы, призывающей 
Божье благословение. Действо происходило в 
храме, в окружении молящегося народа, который 
после возложения руки на голову князя и молитвы 
архиерея, должен был целовать крест на верность 
новопосаженному на стол вождю княжества16. 
Князь был вождем народа на данной ему во власть 
территории и в его вождизме уже имелся элемент 
монархизма. Не случайно, были великие князья 
(особенно, святой князь Андрей Боголюбский, как 
отмечает Л.А. Тихомиров), которые старались за­
крепить это качество и усилить17. Как отмечает 
М.Зызыкин лишь на позднем этапе великокняже­
ская власть на Руси приобретает особый характер: 
«К понятию князя-вотчинника присоединяется по­
нятие князя национального вождя, борца за веру и 
народность, действующего во имя благо народно­
го, а не своего хозяйственного интереса»18.С этим 
нельзя не согласиться, потому что, начиная со свя­
того Владимира, крестителя Руси, находились та­
кие князья, которые являли идею вождя, стремя­
щегося к монархической власти. Был и идеальный 
образец князей-молитвеников за Русь и за княже­
ский род — святые мученики князья Борис и Глеб. 
Собственно, по пути закрепления и увеличения 
монархизма и вытеснения вождизма из властной 
составляющей и шло движение по созданию цен­
трализованной монархии, закончившееся помаза­
нием Иоанна IV на царство. Княжеский вождизм, 
особенно после принятия Русью христианства, от­
личался от вождизма племенного, каким он был, 

16 Соловьев С.М. История России с древнейших времен. М., 1963. Книга III. С. 6.
17 Тихомиров Л.А. Монархическая государственность. СПб., 1992. С. 229.
18 Зызыкин М.Царская власть и закон о престолонаследии в России. София, 1924. С. 19.
19 Стурлсон Снорри. Круг земной. М.: Наука, 1980. С. 31.
20 Там же. С. 45.
21 Гиренко Н.М. Социология племени: Становление социологической теории и основные компоненты социальной динамики. 

Л.: Наука, 1991. С. 270—277.
22 Там же. С. 274.

скажем, по времена дохристианские на Руси, при 
Рюрике, вплоть до святого князя Владимира, кре­
стителя Руси. Племенной или родовой вождизм 
включал в себя как политическую составляющую 
(право на власть по признаку родового происхож­
дения), так и религиозную, которая в отличие от 
христианской, закреплялась не через обряд полу­
чения у Бога благословения на власть, а, наоборот 
— через передачу себя во власть некоей природ­
ной стихии. Например, исландцы-язычники, после 
смерти конунга, совершали обряд посажения на 
престол во время совершения поминальной триз­
ны по покойному, когда собиралось множество во­
енной аристократии — конунгов и ярлов. Наслед­
ник «должен был сидеть на скамеечке перед пре­
столом до тех пор, пока не вносили кубок, который 
назывался Кубком Браги. Затем он должен был 
встать, принять кубок, дать обет совершить что-то 
и осушить кубок. После этого его вели на престол, 
который раньше занимал его отец. Тем самым он 
вступал в наследство после отца»19. Любопытен и 
способ десакрализации, выхода из образа конунга. 
Чтобы занять в обществе статус пониже — ярла, 
— конунг (редкий случай) «взошел на курган, на 
котором конунги обычно сидели. Он велел поста­
вить на нем престол конунга и сел на это престол. 
Затем он велел положить подушку на скамейку, на 
которой обычно сидели ярлы, скатился с сиденья 
конунга на сиденье ярла и назвался ярлом. После 
этого он направился навстречу харальду конунгу 
и передал ему свои владения»20. Ярл, в свою оче­
редь, мог скатиться с престола ярла на престол 
бонда, еще более низшей ступени социальной 
иерархии. При возведении в высший ранг вождя, 
как у исландцев, так и в целом, в подобной язы­
ческой практике, обязательной было апелляция к 
предкам и наделение вождя гарантийными функ­
циями. От вождя во многом зависело плодородие, 
урожайность, хорошая охота, удачная война21. 
Вождь в языческом мире нес обязательную по­
винность быть отцом для племени, он должен был 
находиться в теснейших контактах с колдунами и 
духами предков22.

В княжеском вождизме, каким он был со свято­
го кн. Владимира, крестителя Руси и до Василия 
Иоанновича, отца Грозного, несмотря на отсут­
ствие помазания, христианское начало играло 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 11

важную роль. Князь, как вождь, уже не нуждал­
ся в постоянной плате природному миру за свое 
несовершенство, быть вождем, а не королем или 
царем. То есть, христианство уже освободило во­
ждя-князя от этой изнурительной обузы и зави­
симости; князь стал свободен и самодостаточен в 
своих действиях относительно внешнего мира. Но 
внутренний мир, мир души, он должен был возде­
лывать постоянно и неустанно. Но и здесь, Цер­
ковь предлагала русскому князю свою помощь, и 
не только — церковной жизнью и церковной куль­
турой, но и некоей общей моделью, нормой княже­
ского поведения. Такую модель выдвигалась через 
почитание особых святых, близких княжескому 
миру, вышедших из него, но продолжающих и по­
сле смерти опекать его. Речь идет о святых стра­
стотерпцах князьях Борисе и Глебе, почитание 
которых имело в княжеской среде Средневековой 
Руси не просто характер патроната, но духовных 
опекунов, заступников, помощников. Но, кроме 
того, что является самым главным — эти святые 
явили приоритет добродетели смирения, как глав­
ной, стержневой для князя и спасительной для 
вечности — духовно-нравственной доминанты23. 
Святым Борису и Глебу строились сотни храмов, 
десятки монастырей, их именами называли горо­
да, для большого числа князей, названных Бори­
сами или Глебами, святые князья становились 
небесными покровителями. Если вспомнить, как 
тяжело прививалась в княжеской среде христи­
анская добродетель смирения (до смерти крест­
ной), какие раздоры сотрясали род Рюриковичей, 
то станет понятным,почему такая негероическая 
вещь как смирение сделалась основой созидания 
всего государственного организма Средневековой 
Руси. Движение к монархизму от вождизма, в силу 
указанной выше особенности (освобожденности 
русского князя-христианина от дани внешнему 
природному миру, чего был лишен его христиан­
ский собрат на Западе!) происходило на Руси не 
через внешний фактор, а через внутренний, тот, 
что воспитывался на примере святых страсто­
терпцев князей Борисе и Глебе, принявших ради 
Бога насильственную кончину со смирением. Это 
позволило русскому монархизму вступить на та­
кую высоту, которая была недоступна ни одним 
правителям мира, ни православным византийским 
императорам, ни тем более христианским прави­
телям Западной Европы.

23 Кириченко О.В. Почитание святых страстотерпцев князей Бориса и Глеба в России // XV Всероссийские Иринарховские 
чтения/ Сб. материалов. Поселок Борисоглебский, 2015.Вып. 12. С. 7—13.

Русский монархизм был личностен, потому 
что он был привязан к образу Христа, иконой 

которого и являлся правитель в России, монарх, 
помазанник Божий. Личностный характер русско­
го монархизма заключался в народном взгляде на 
царя как на икону Бога. Но икону не в религиоз­
ном смысле — символического образа первооб­
раза, перед которой надо молиться первообразу, 
а икону, как знак небесности, знак небесной ина- 
ковости. Царь был для народа не символом Бога, 
а знаком Божьего присутствия на земле. Эта пря­
мая корреляция образа царя и Бога и не позволяла 
сводить царский уровень на более низшую ступень 
— правителя без Божественных достоинств. На­
род во времена господства монархии всегда вни­
мательно вглядывался в царя, никогда не отпускал 
его своим вниманием, все время был сосредоточен 
на том, где он, что он делает и как он делает: царь 
в военном походе, на богомолье, во дни великого 
поста, в великие праздники, царь и православные 
святыни, царь и иноземцы, царь и бояре и т.д. Все 
эти и многие другие важные ситуации были для на­
рода обязательным предметом знаний, предметом 
размышлений и оценок, отсюда вырастал полити­
ческий опыт народа. Рисуя жизнь царя в образах, 
приближенных к религиозно понимаемой красоте 
(и царь знал об этом), народ вырабатывал свой 
особый характер в соответствии с царской волей, 
царской щедростью и милосердием, нищелюбием 
и даже строгостью и жестокостью в случае необ­
ходимости. Иная ситуация стала складываться, 
когда в России наступила эпоха господства модер­
на; царь стал императором, а светскость стала го­
сподствовать над религиозностью в государствен­
ной жизни.

Монархизм сохранился, но многое в нем изме­
нилось. Люди модернистской традиции тоже 
были монархистами, но их монархизм не был уже 
народный, он был скорее корпоративный; сослов­
ный, в другом случае — служилый. Обязанность 
для государственного человека быть в первую 
очередь светским, а уже потом религиозным, не 
должна была умалять религиозность, но лишь 
подчинять ее новым правилам и нормам. Тем не 
менее, XVIII век стал веком торжеством воин­
ствующей светскости, которая не только демон­
стрировала свое первенство, но и нередко умаляла 
религиозность в ее правах быть составной частью 
менталитета государственного человека. И хотя 
присяга подданных была религиозно мотиви­
рована (это была ответственность перед Богом, 
поскольку клятва подразумевала эту ответствен­
ность), но все же по большому счету никакой 



12 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

личной ответственности перед императором 
у этих людей уже не было. Императора и поддан­
ных в новой системе связывал только «закон», но 
не «благодать». Последняя призвалась за благо, 
но была делом добровольным.Закон подразумевал 
господство «верности» и «профессионализма». 
Конечно, Церковь пыталась сохранить старые 
формы взаимоотношения царя и народа, как это 
следует, например, из позиции святителя Фила­
рета (Дроздова), говорившего о «святость власти 
и союзе любви между государем и народом»24, но 
по большому счету лишь часть подданных, госу­
даревых людей, продолжала сохранять с народом 
единство и потому являлась частью народа.

24 Тихомиров Л.А. Монархическая государственность. СПб., 1992. С. 358.
25 Кириченко О.В. Дворянское благочестие. М.: Паломникъ, 2002. С. 35—38.
26 Анисимов Е.В. Государственные преобразования и самодержавие Петра Великого. СПб., 1997. С. 273.
27 Заметим, что в кабинете Сталина висел портрет императора Петра I.
28 Курбатов Г.Л. Политическая теория в ранней Византии. Идеология императорской власти и аристократическая 

оппозиция // Культура Византии. В 3-х томах. М., 1984. Т. 1. IV— первая половина VII в. С. 117.
29 Литаврин Г.Г. Политическая теория в Византии с середины VII до начала XIII в. // Культура Византии. В 3-х томах. М., 

1989. Т. 2. VII— вторая половина XII в. С. 80—81.

Уже в императорский период российской госу­
дарственности, когда царские прерогативы были 
заменены императорскими, появляются основа­
ния для вождистских иллюзий у всего русского 
общества в отношении самой императорской вла­
сти. Тот элемент светскости, что характеризо­
вался служением государя идее «ойкумены», а не 
сакральности центра25, приводил к новым формам 
организации власти. Например, во властедержа- 
нии Петра I появляется необходимость контроли­
ровать законотворческий и законоисполнитель­
ский так сказать «в режиме онлайн». Ежедневная 
потребность вести «правовой диалог» с империей 
заставила Петра создать новые органы (Сенат, 
Синод, личный кабинет, Коллегии), помогающие 
императору вести и ежедневно и ежечасно кон­
тролировать эту деятельность26. Участие в этом 
потоке, движении и было светской функцией им­
ператора, в его российском варианте император­
ской власти. А движение, жизнь в безостановоч­
ном движении, как отмечалось нами выше, есть 
характерная функция вождя, вот почему вместе 
с императорством, российские правители приоб­
рели и вождистские качества. Не случайно Петр 
I принял в 1721 г. светские, чисто вождистские 
титулы «Отец Отечества» и «Великий»27. Если 
вспомнить политическую историю Византию, то 
и там мы найдем такой же пример смены теур­
гической парадигмы, вызванный историческими 
обстоятельствами. Например, поначалу византий­
ская государственность имела императорско-во­
ждистский характер, на который принципиально 

повлияла (но не изменила еще) реформа св. Кон­
стантина Великого, сделавшего христианство го­
сударственной религией. Только к VII в. власть 
византийских императоров становится другой; 
Ираклий впервые коронуется не как император, 
а как василевс (царь) и автократор (самодержец) 
империи ромеев28. Позже, когда Западная Цер­
ковь в XI в. отделяется от Вселенской и усилива­
ется политическое давление на Византию, в ней 
постепенно начинаются процессы возвращения 
к императорскому титулу, совмещающему свет­
ское и религиозное начала29, т.е. вариант близкий 
тому, который возник в России, при Петре I.

В свете сказанного не будем исключать раз­
витие революционных идей в России, начиная 
с конца XVIII и вплоть 1917 г., связанных в том 
числе с вождистской идеологией, — и с этим об­
стоятельством — властью императора, в котором 
присутствовало вождистское начало. В этой свя­
зи находит свое объяснение и появление т.н. бю­
рократии, чиновничества, которое стало к 1917 
г. врагом практически всех и революционеров, и 
консерваторов. А ведь именно это обстоятельство 
делало уязвимым для критики, например, так на­
зываемый «бездушный режим» императора Нико­
лая I, особенно преуспевшего в деле систематиза­
ции государственной власти имперской России. 
Появление бюрократизма в его субстанциональ­
ном, сущностном виде, надо также связывать с 
государственными реформами Петра I. «Ящик 
Пандоры» был открыт им тогда, когда появилась 
идея формирования имперского пространства и 
создания политических механизмов его контроля. 
«Текучий» характер властедержания, непрерыв­
ное участие императора в законотворческом и 
законоисполнительном процессе, вызвало к жиз­
ни огромную массу информации, которую нужно 
было постоянно перерабатывать, унифицировать, 
преобразовывать в законы, указы, приказы, лич­
ные распоряжения; и в этом потоке бумаг, требу­
ющих от императора постоянного участия необхо­
димо было жить все время правления. Таким обра­
зом, и император и его чиновничий штат большую 
часть времени должны были посвящать анализу 
этих документов. Унификация же, к чему начи­
ная с Петра I была направлена эта деятельность 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 13

и создавала прецедент формализации, бюрократи­
ческого отношения чиновников, т.е. отстраненно­
го от живого отношения к документу, что и было 
естественным следствием этой формы правления.

И все же сама по себе светскость не являлась 
причиной разрастающегося в XIX в. средостения 
между царем и подданными. Наоборот, к концу 
XVIII в. стало наблюдаться падение воинственно­
сти светскости, словно люди за столетие узнали 
ей цену, научились ей пользоваться и были готовы 
уже вернуться к более гармоничному состоянию, 
подразумевающему существование нормы: «Бого­
ву богово, а кесарево — кесарю». Религиозность 
стала возвращаться в дворянский мир как непре­
менная и необходимая часть новой традиции мо­
дерна. Конечно, свое значение здесь сыграли люди 
старой — религиозной традиции, которых было не­
мало и среди аристократии, особенно дворянской 
помещичьей, но перелом все же произошел после 
Отечественной войны 1812 г., когда дворянство 
тесно сблизилось с простым народом — крестьян­
ством, в том числе и солдатами. Народная жизнь 
подразумевала первенство православия — веры 
и Церкви. Дворяне увидели, что простонародный 
патриотизм ничем не отличается от их патриотиз­
ма, но даже в чем-то может его и превосходить. 
Увидев впервые негативную силу простого народа 
в пугачевском восстании, дворяне вскоре стол­
кнулись и с другим феноменом — созидательной 
силой народа (в войне). Однако, эволюционный 
путь, который, несомненно, привел бы дворянство 
к пониманию необходимости гармонии в отноше­
нии служения, в отношениях царя и власти, в от­
ношении народа и веры, был прерван неким новым 
осложняющим ситуацию фактом и история пошла 
не по эволюционному пути.

Речь идет о появлении в стране особой соци­
альной группы, которая поначалу никак не на­
зывалась (до второй половины XIX в.), но потом 
стала обозначаться как интеллигенция. Ее особен­
ность была в том, что эта внесословная группа не 
только ускользнула от получения юридического 
— сословного — статуса (эти предложения ин­
теллигенции начались с Екатерины II («новая по­
рода людей»), продолжились при Николае I — по­
четное гражданство с 1832 г., и позже — личное 
дворянство), но и ушла от несения бремени соци­
ального служения, поскольку в одно целое ее объ­
единяли уже не социальные (сословные) рамки, а 

дисциплина служения своей идее. Отсюда, как за­
метил современник — литературный критик П.В. 
Анненков, — интеллигенцию можно сравнить с 
«воюющим орденом»30. Со временем этот псевдо- 
монашеский орден сделался вполне реальной ком­
мунистической партией в России31. Появление 
«идеи», как феномена служения, новой сущности 
заменяющей реальный образ царя (или императо­
ра) и было связано с интеллигенцией.

30 Цит. по: Миронов Б.Н. Социальная история России периода империи. Генезис личности, демократической семьи, 
гражданского общества и правового государства. СПб., 2000. В 2-х томах. Т.2. С. 234.

31 На эту связь обратил внимание Б.Н. Миронов, отметив, что Сталин также называл партию орденом. — Миронов Б.Н. 
Указ соч. Т.2. С. 277.

Вместо реального и конкретного царя (а не идеи 
царя), как образа Бога, интеллигенция выдвинула 
идею вождя — человека, объединяющего боль­
шую группу людей, а в перспективе и целый народ. 
Но если царь всегда был связан с настоящим, он 
был частью реальной жизни («в него вглядывался 
народ»), то вождь был связан с будущим — вре­
менем «светлого будущего», общества, где всё 
будет гармонично. Вождь — это ведомый народа 
в светлое будущее. Таким образом, интеллиген­
цией предлагался иной тип правителя (человека 
внутри народа, живущего среди народа) и иной 
вектор движения, т.е. иная национальная идея. 
Прежняя национальная идея — реальная жизнь 
под властью царя, сменялась национальной идеей 
будущей светлой жизни. Принципиально изменя­
лось настоящее: настоящее исчезало, оно должно 
было быть только обещающим «завтра», в настоя­
щем же народу оставлялась только власть вождя, 
только движение к будущему, т.е. перенесение ка­
ких угодно испытаний во имя светлого будущего. 
Эта интеллигентская модель потом и была реали­
зована в советскую эпоху, когда власть сумела за­
хватить сначала либеральная интеллигенция, как 
более умная сила, а потом и радикальная интелли­
генция, как более решительная сила.

Итак, интеллигенция и была той новой силой, 
которая появилась в эпоху модерна, которая за­
нимаясь разрушением изнутри старой традиции, 
подготовила революцию 1917 (и буржуазную, и 
социалистическую) и открыла в России врата но­
вой — постмодернистской — традиции. Феномен 
интеллигенции состоит в отказе от религии и упо­
вании на атеизм. Отказываясь от Бога, как творца 
и «вечного двигателя» традиции, интеллигенция 
ставила на это место себя. Отсюда и ненужность 
Бога. Отсюда вместо религии сосредоточенность 
на морали, личном совершенстве, упор на «идею», 
как высшую сущность. Пришло время господства 
кантовской философии (где нравственный импе­



14 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

ратив оказывается, по сути, творящим началом 
в обществе), а потом и гегелевской системы, где 
дух, без Бога познает сам себя, проходя все необ­
ходимые циклы диалектического развития. Марк­
сизм связал то и другое в самодостаточную систе­
му, не нуждающуюся «в идее Бога». Идея вместо 
Бога, мораль вместо религии (живой, естествен­
ной связи с Творцом) сделали интеллигенцию 
не только заложником утопизма — стремления 
к обществу абсолютного совершенства во всех 
отношениях, но и по отношению к настоящему 
сделали ее безжалостной, слепой силой, действу­
ющей по принципу «цель оправдывает средства». 
Именно отсюда выросло взаимоисключающее: 
благое намерение всех осчастливить и жестокая 
практика классовой борьбы, не исключающая, а 
подразумевающая уничтожение внутренних вра­
гов (целые сословия!)! Интеллигенция хотела, 
совершив революцию, в процессе строительства 
светлого будущего, перемолоть все российские 
сословия в одно интеллигентское сообщество, со 
всеобщим средним образованием, со своей твор­
ческой, технической и политической элитой, с на­
родом не от почвы и старой традиции, а от средней 
школы и общих гражданских интересов.

Дворянство — единственный серьезный оппо­
нент интеллигенции в дореволюционной России, 
начиная с середины XIX в., стало быстро перени­
мать от интеллигенции ее мировоззренческие ак- 
сиомы32: веру только в себя, презрение к внешним 
знакам достоинства (прежде всего, чины и богат­
ства). В Записках князя Кирилла Николаевича 
Голицына встречаем: «Когда дедушка был уже 
отцом семейства и перед его сыновьями встал в 
свою очередь извечный вопрос: ”кем быть?”, 
значительную роль в решении его сыграли идеи, 
усвоенные в свое время их отцом. Всех пятерых 
надо отнести к народившейся в последней чет­
верти новой формации дворян-землевладельцев, 
чуждой интересам света и двора и видевшей свое 
назначение в служении обществу, а не власти. 
Они шли в земство и шли не ради корысти или 
честолюбия. Земство привлекало возможностью 
приложения сил ради гуманных целей, направ­
ленных на пользу общества»33. Соответственно, 
эти люди разделяли политические взгляды либе­
ральной интеллигенции на ограничение власти 

32 Вот слова Г.П. Федотова написанные в 1920-е годы в эмиграции: « Пушкин, Толстой, Достоевский были венценосцами 
русского народа. Правительство маленьких александров и николаев дерзнуло вступить в трусливую, мелкую войну с великой 
культурой, возглавляемой исполинами духа». — Федотов Г.П. Революция идет // Судьба и грехи России. В 2-х томах. СПб., 
1991. Т. 1. С. 143.

33 Записки князя Кирилла Николаевича Голицына. М., 1997. С. 24.
34 См: аристократ К.Н. Голицын — Там же. С. 27; или сын богатого помещика — Овсянико-Куликовский Д.Н. 

Воспоминания // Он же. Литературно-критические работы в 2-х томах. М., 1989. Т. 2. С. 331.

императора и вообще считали себя уже частью 
интеллигенции34. Это происходило во второй по­
ловине XIX в. тем более быстро, что началось ак­
тивное разрушение единого и цельного крестьян­
ского (народного) мира, главного тогда гаранта и 
хранителя религиозных начал и традиции. На гла­
зах уходила в прошлое крестьянская традицион­
ность, рушилась народность, как особое качество 
крестьянского мира; под давлением тесной связи 
с городом, распространением школ, испытывала 
стеснение и деформацию простая искренняя ре­
лигиозность крестьян. Это во многом ускорило 
процесс массового перехода дворянской аристо­
кратии в лагерь либеральной интеллигенции, что 
на практике приводило и к замене формально-мо­
нархических взглядов на антимонархические. 
Сложные и порой необъяснимые процессы про­
исходили в русском дворянстве после революции 
1905 г. Тогда завершился процесс трансформации 
русской интеллигенции, начавшийся с 1880-х 
годов. Интеллигенция стала быстро терять свою 
важнейшую нравственную добродетель, свое пре­
зрительное отношению к богатству, как статусно­
му символу, и начинает допускать снисхождение 
и оправдание ему. В свое время (в середине XIX в.) 
именно твердое, непримиримо отрицательное 
отношение к богатству, заставило дворянство 
склонить голову перед интеллигенцией и даже 
в чем-то признать ее первенство. Измена интел­
лигенции своему главнейшему нравственному 
постулату не могло не отразиться на дворянском 
самочувствии. Безусловно, в его среде начина­
ются процессы отрезвления, происходит раскол 
на консервативное и либеральное дворянство. В 
этом контексте важным следует считать попытки 
дворянства самоорганизоваться, чтобы опять по­
служить государю «верой и правдой».

Монархизм становился все более «несовремен­
ным», «архаичным» явлением, поскольку его не 
поддерживали никакие «прогрессивные силы», 
т.е. люди образовательной, научной и художе­
ственной сфер. Его перестали в массе своей под­
держивать аристократия и даже духовенство. Но 
в связи с появлением профессиональных револю­
ционеров, после великих реформ 1860-х годов у 
государя и монархии стал складываться некий 
партийный актив сторонников-монархистов, ко­



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 15

торые готовы были профессионально отстаивать в 
журналистской, и любой другой идеологической и 
художественной форме, монархические принци­
пы. Но это было не широкое общественное движе­
ние, наподобие интеллигенции — главного борца 
против монархии, — а узкое, корпоративное, зер­
кальное численно небольшому радикальному про­
фессиональному революционному движению.

Также все были в ожидании: с кем останется, 
за кем пойдет простонародная крестьянская мас­
са? Сохранит ли она свой естественный монар­
хизм или ее собьют с толку революционеры? Да 
и экономические перемены, глубоко затронув­
шие жизнь поформенной деревни, также носили 
обоюдоострый характер. Деревня стала быстро 
богатеть, в деревню приходила начальная школа, 
здесь появлялись больницы, земские агрономиче­
ские пункты помощи для сельчан. Но у деревни 
не было необходимых механизмов регулирования 
процессов накопления и расходования богатств. 
Последнее обстоятельство не могло не превратить 
сельский мир в арену противоречий и социальных 
столкновений. Отсюда, неожиданно активная, 
хотя и стихийная революционная роль деревни 
в революции 1905 г. Но как показали последую­
щие события, связанные с реформой премьера 
П.А. Столыпина, эти крестьянские протесты но­
сили не антимонархический, а скорее антидво- 
рянский характер. А учитывая, что помещичье 
дворянство к началу XX в. в массе своей отошло 
от своих традиционных служилых принципов и 
сомкнулось интересами с либеральной интелли­
генцией, такое поведение крестьян следует счи­
тать скорее оппозицией интеллигенции, чем царю. 
Как только началась столыпинская аграрная ре­
форма, крестьянство сразу же включилось в нее, 
без каких-либо претензий к правительству. Кре­
стьяне наделялись землей за счет фонда государ­
ственной казны. Император со своей стороны сде­
лал всё возможное, чтобы крестьяне на выгодных 
условиях получили землю и могли обрабатывать 
ее. Единственный пункт, по которому аграрный 
вопрос не был решен до революции 1917 г. ка­

сался дворянского землевладения. Аристократия 
продолжала до последнего владеть огромными 
объемами земли35, и не желала с ней расставаться 
в пользу безвозмездной передачи ее крестьянам. 
А поскольку это были частные владения, царь не 
мог не приказать, ни отнять эти земли, здесь все 
зависело от их владельцев. Какая-то часть земли 
(не очень большая) находилась во владении мона- 
стырей36. Но большевики ставили вопрос о переда­
чи земли крестьянам, как вопрос государственной 
воли, которая препятствовала до октября 1917 г. 
получить крестьянам землю.

35 Анфимов А.М. Крупное помещичье хозяйство Европейской России. М., 1969. С. 21.
36 Федоров В.А. Монастырское землевладение в России в XIX— начале XX в. //Землевладение и землепользование в 

России (социально-правовые аспекты) / материалы XXVIII сессии Симпозиума по аграрной истории Восточной Европы. 
Калуга, 2003. С. 123—130.

37 Летопись жизни и творчества С.А. Есенина в 5-ти томах. М., 2003. Т. 1. Сост. М.В. Скороходов. С. 384.
38 Со слов Н.С. Гумилева, сборник «Радуница» С.А. Есенин хотел посвятить императрице Александре Федоровне, но по 

неизвестной причине в последнюю минуту убрал это посвящение. — Летопись… Т. 1. С. 304. Книгу «Голубень» (1916 г.) поэту 
удалось выпустить с посвящением императрице («Благоговейно посвящаю…», но уже по ходу печатания всего тиража, Есенин 
опять снимает это посвящение. — Летопись… Т. 2. С. 122.

39 Там же. 385.
40 Летопись… Т. 1. С. 310; Нестеров М.В. О пережитом. Воспоминания. М., 2006. С. 486.
41 Летопись… Т.1. С. 388, 406; Т.2. С. 29, 122.

Пока в России существовала монархическая 
власть, в народе сохранялось живое чувство к 
царю, существовала живая связь с властью и го­
сударством. Понять этот феномен достаточно 
сложно, но, по сути, народ и царь оказывались 
действительно единым организмом, созданным 
в лоне религиозной традиции и существующим 
как одно целое. Как оценить промонархический 
«безрассудный» поступок молодого крестьянско­
го поэта Сергея Есенина, глубоко окунувшегося 
в московскую и петербургскую интеллигентскую 
среду, где антимонархизм являлся уже своего ко­
дексом чести, когда он вдруг проявляет доброе 
отношение к семье государя. Трудясь санитаром 
в Царском Селе, выступая со стихами перед ца­
рицей и старшими дочерьми, поэт проникается 
симпатией к ним. Неожиданно для своих покро­
вителей из литературных кругов (З.Гиппиус, Д. 
Мережковского, А. Блока и др.) он пишет проник­
новенные стихи, посвященные великим княжнам 
(«В багряном зареве закат шипуч и пенен»), чита­
ет стихи императрице и княжнам Марии и Ана- 
стасии,37; дарит им сборник «Радуница»38, царица 
беседует с поэтом39, а позже Есенин получает из 
«Кабинета Его Императорского величества» зо­
лотые часы. Клюев и Есенин также участвуют в 
поэтических вечерах по приглашению великой 
княгини Елизаветы Федоровны40, за что, в целом, 
получает жесткую отповедь от петербургских по- 
этов41. Есенина критикуют за демонстративность 
своей русскости: петербурские поэты называют 



16 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

его «опереточный мужичок», в либеральной прес­
се звучат обвинения более тяжелые: «Оба (Есе­
нин и Клюев. — О.К.), в особенности Есенин, не 
чужды поэтический настроений, оба воспринима­
ют красоту мира, но оба плывут в мутной струе 
отравляющего наши грозные дни шовинизма и 
оба до мозга костей пропитались невыносимым 
националистическим ухарством. Трудно пове­
рить, что это русские, до такой степени старают­
ся они сохранить стиль “рюсс”, показать “нацио­
нальное лицо”. Таких мужичков у нас не бывало 
с давних пор»42. То есть, в свете монархических 
симпатий, русскость поэта стала сразу опереточ­
ной, наигрышной, и сам он стал предметом колко­
стей, насмешек и нападок.

42 Лернер Н. О. «Господа Плевицкие» // цит. по Летопись… Т. 1. С. 334.
43 Подобная «встреча», хотя и заочная, через переписку, изменила отношения умирающего А.С. Пушкина и императора 

Николая I. Перед кончиной поэт обрел это народное отношение к царю. — Филин М. Побег // Христианская культура. 
Пушкинская эпоха. По материалам традиционных христианских пушкинских чтений. Ред. сост. Э.С. Лебедева. СПб, 1997. Вып. 
XV. С. 92.

44 Куприн А.И. Юнкера. Роман. Гл. VIII.

Безусловно, дело здесь не в шовинизме или в че­
столюбии поэта, а в назревающей трагедии разры­
ва единства царя и народа, на что интеллигенция с 
ее тонким художественным вкусом, но холодным 
к монарху и Церкви сердцем не хотела обращать 
никакого внимания. А ведь и сам Есенин во мно­
гом был уже настроен на революцию и лишь лич­
ная встреча с некоторыми членами царской семьи 
(включая вдовствующую императрицу Марию 
Федоровну), частично сняла эту революционную 
пелену с глаз и, возможно, изменило его поэтиче­
скую судьбу в целом. Нам же нельзя не увидеть в 
этом частном факте общую проблему, объясняю­
щую во многом искусственный характер причин 
средостения царя и народа. Клевета и ложные слу­
хи, попадавшие на страницы газет и книг, в плака­
ты и картины, провоцировали недоверие к импе­
ратору в народной среде, отчего постепенно там 
стало исчезать коллективное чувство благогове­
ния. И в этом случае только личная встреча (что и 
происходило в эти годы во время посещения царем 
Николем II торжеств прославления святых) у каж­
дого в отдельности могла что-то изменить, как это 
было в случае с Есениным43. О важности личной 
встречи с царем ярко писал в своем романе «Юн­
кера» А.И. Куприн. Он передает это ощущение 
причастности к необыкновенной силе, которую 
олицетворял царь: «Царь все ближе к Алексан­
дрову. Сладкий острый восторг охватывает 
душу юнкера и несет его вихрем, несет ввысь. 
Быстрые волны озноба бегут по всему телу и 
приподымают ежом волосы на голове. Он с чу­
десной ясностью видит лицо государя, его ры­
жеватую, густую короткую бороду, соколиные 

размахи его прекрасных союзных бровей. Ви­
дит его глаза, прямо и ласково устремленные 
в него. Ему кажется, что в течение минуты их 
взгляды не расходятся. Спокойная, великая 
радость, как густой поток, льется из его глаз. 
Какие блаженные, какие возвышенные, наве­
ки незабываемые секунды!»44. Такие сюжеты во 
многом объясняют причину охлаждений народно­
го монархического чувства после отречения царя. 
Исчезла естественная связь, соединявшая две эти 
силы, и народ это почувствовал. Оставшись без 
царя, народ после революции стал быстро менять­
ся, терять свое внутреннее единство, терять ощу­
щение времени, как вечности, терять символиче­
скую — коллективную связь с Богом. Сохранение 
единичной связи с Богом, личной веры, не заменя­
ло этой потери.

Чем это было опасно? Общество постмодерна 
заставляет человека традиции (а это коллектив­
ный человек) использовать религиозный фактор 
не только формально религиозно, но и публично 
дистанцируясь от него, как от враждебной, клас­
сово (или, в западном варианте — социально) чу­
ждой сферы. И, тем не менее, советская власть, 
где и начинает, впервые в России, складываться 
постмодернистская реальность нового «простран­
ства-времени», не могла существовать вне тра­
диционности, не могла жить вне обращения к 
религиозной сфере, как бы это парадоксальным 
нам не показалось. Чтобы скрыть следы этого об­
ращения, советская власть создавала видимость 
(хотя нелюбовь ее религии была вполне искрен­
ней!) самого радикального неприятия религии. 
Но уже первые русские эмигранты из советской 
России в 1920-е и 1930-е годы заметили как мно­
го квази-религиозного в таких действах советской 
действительности, как демонстрации, попытки 
превратить «мощи» Ленина в объект массового по­
клонения и т.д. Поэтому квази-религиозность сле­
дует рассматривать не только как прагматичное 
использование привычных народу форм для новых 
целей, и как проявление собственной творческой 
бесплодности, но и как показатель невозможно­
сти существовать только в рамках декларируемой 
атеистических норм. Советский опыт нельзя в 
полной мере связывать с постмодерном, скорее 
происходило другое: все 70 лет наблюдалось лишь 
складывание этой реальности, что тщательно 
скрывалось от обычных граждан страны. Совет­



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 17

ская власть позиционировала себя как общество 
советского модерна, где главной задачей была 
обозначена задача гармонизация национальных и 
религиозных отношений. Но в реальности целью 
национальной политики было выравнивание на­
ционального неравенства между русскими и дру­
гими народами, а в последующем уничтожение 
наций (т.е. этносов, народов) как таковых. Еще 
более радикальная программа проводилась в отно­
шении религий: в конституции провозглашалось 
право на свободу религиозного исповедования, 
на деле же велась самая жесткая борьба с верой 
и Церковью. При этом, главным все же был «со­
циальный проект», целью которого было преобра­
зование традиционной религиозной (прежде всего 
русской) женщины в женщину целиком подчинен­
ную интересам советской власти. На каком-то эта­
пе это была «революционная женщина», а потом 
— «трудовая». Именно здесь происходило то, что 
мы описывали выше как «гармонизация».

Тем не менее, если постмодерн все же начал 
складывался в советское время, значит необхо­
димо определить специфику его проявления, его 
отличие от классического российского модерна. 
Главное в постмодерне — это постоянная игра со 
смыслами, выход в религиозную сферу с целью ее 
аннигиляции, расщепления ее смыслов, создания 
религиозного вакуума. Идея замены религиозной 
сферы новой — атеистической — сферой пока­
зательна. Налицо, попытка создания нового типа 
традиционности, действующей вне религии, соб­
ственно и дающей традиции основу и смысл ее 
существования. Внерелиозность традиции подра­
зумевает существование рядом с человеком (об­
ществом) черной дыры или же некоего «ничто» 
(на месте религии), предназначенного бесконечно 
поглощать всё, произведенное человеком. Таким 
образом, роли человека и религии меняются на 
прямо противоположные: сам человек становит­
ся религиозным центром, источником религии, а 
место, где находилась религия, оказывается иско­
мым «ничто», куда погружается все, исходящее 
от нового человека, и злое и доброе. Заметим, 
что вектор движения здесь имеет направленность 
прямо противоположную классическому традици­
онному, где движение было от «религии к челове­
ку». Вот почему постмодерн перестает интересо­
вать будущее в его высоком смысле, как будущее 
всего человечества (как социальный проект), как 
будущее прошлого, истории (т.е. как культурный 
проект). Человека интересует будущее лишь как 
утопия, как идеальное человечество, прошедшее 
классовую и духовную стерилизацию. «Игра со 
смыслами», а в западном варианте постмодерна 
еще и «ирония» — это тот инструмент, с помощью 

которого партийная (а на западе и у нас сейчас 
— политическая и финансовая) элита и осущест­
вляет социально-классовую и духовную стерили­
зацию человечества. Итак, постмодерн — это не 
просто «разрушение старого» и использование 
его потенциала, как обычно принято думать, но 
и создание новой — перевернутой с ног на голо­
ву — модели традиционности. Меняется и цель у 
новой традиционности: в рамках религиозной тра­
диции целью «коллективности» было сохранение 
и поддержание веры и Церкви; господствующая 
светская традиция модерна видела цель в рели­
гиозной и национальной гармонизации всех сил 
общества-государства. Постмодернистская тра­
диционность, как новая модель коллективности, 
видит свою цель в использовании прежнего рели­
гиозного центра в качестве бездонного накопите­
ля (банка, музея, информационного накопителя и 
даже просто мусорного бака) — всего, что делает 
человек-религия, и плохого и хорошего.

Постмодернистский человек-религия начинает 
формироваться уже в недрах советского строя, и 
появление его было сродни тем революционным 
процессам, которые проходили в России в эпоху 
петровских реформ, когда рождался ориентиро­
ванный на секулярность человек модерна. Более 
того, имперское время сформировало не только 
человека модерна, господствующего тогда в Рос­
сии, но и обозначило начало формирования его 
антипода — постмодерниста. Секулярность, вы­
раженная в форме светскости, оказалась для ча­
сти русского общества столь искусительной, что 
она стала ценностным капиталом для личностного 
накопления, а не просто решения общественных 
и государственных задач. Русская интеллигенция 
в ее основной — атеистическо-материалистиче­
ской (либеральной и революционно-радикальной) 
— части и была той силой, которая не захотела 
использовать светскость для государственных и 
общественных целей, а стала употреблять ее для 
личного совершенствования и своего рода самоо- 
божествления.

Не сразу произошел отрыв интеллигенции от 
единой народной массы, но таким рубежом все 
же следует считать начало террористической 
деятельности народовольцев второй половины 
1870-х годов. Террор стал той границей, которую 
перешли не все, как не все смогли утвердиться в 
новой роли судей человеческих, но для русской 
интеллигенции он стал водоразделом между ею и 
русским народом, той разделительной пропастью, 
которую интеллигенция потом уже не смогла пре­
одолеть. Террор породил беспочвенность и с этого 
времени любые разделения на западников и сла­
вянофилов стали уже бессмысленны. Западники 



18 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

и славянофилы, как бы они не спорили между со­
бой, но были едины в одном: те и другие любили и 
Россию и народ, хотя и по-разному понимали сча­
стье того и другого. Со времени же начала террора 
рождается революционер, живущий вне почвы, 
вне русской традиции, человек новой генерации, 
новой традиции. Это были «люди будущего», кото­
рое будет «счастливым» по их оценке, через очи­
щение кровью всех неугодных (но и кровью «бор­
цов-мучеников»), это будет «кровавое будущее», 
«остров благоденствия» на море из человеческой 
крови. Кто был согласен вливаться в когорту та­
ких людей, тот и становился частью «нового чело­
вечества будущего». В 1863 г. Н.Г. Чернышевский 
(как и Герцен, зачинатель народовольчества) пи­
сал во вводной части романа «Что делать?», в зна­
менитом, цинично грубом обращении «к публике»: 
«Добрые и сильные, честные и умеющие, недавно 
вы начали возникать между нами, но вас уже не 
мало, и быстро становится все больше. Если бы 
вы были публика (т.е. народ. — О.К.) мне уже не 
нужно было бы писать; если бы вас еще не было, 
мне еще не было бы можно писать. Но вы еще не 
публика, а уже вы есть между публикою, потому 
мне еще нужно и уже можно писать». Как видим, 
еще до террора ставилась задача создать «насто­
ящий народ» взамен имеющегося — «публики», 
состоящей из «недобрых, не сильных, не честных 
и не умеющих» русских людей. Для людей, подоб­
ных Чернышевскому, будущие большевистские 
чистки и сегрегации были неизбежны, и начались 
они вскоре после знакомства молодежи с этим ро­
маном, с революционного террора, когда начали 
физически уничтожаться активные люди религи­
озной и модернистской традиции. Без страстного 
призыва В.Г. Белинского, Н.Г. Чернышевского, 
без художественной патетики Н.А. Некрасова 
этого бы не случилось. Будущим террористам был 
«жизненно» необходим этот «отеческий голос» 
своих нравственных кумиров, призывающих ради 
светлого будущего перейти какую угодно нрав­
ственную черту, чтобы воевать за идею, противо­
положную религиозной идее.

Если главное качество человека религиозной 
и светской (модернистской) традиции — его мо­
нархизм, то постмодерниста отличает антимо­
нархизм, который может существовать в двух 
формах. Если это российский (восточный) анти­
монархизм, то он существует в форме вождизма, 
если это западный антимонархизм, то он суще­
ствует в форме звездизма. В последнем случае 
человек, которому общество поклоняется, явля­
ется для него «кумиром», «идолом», всем тем, чем 
являлся языческий идол для языческих народов. 
Антимонархизм вырастает на волне борьбы интел­

лигенции «за свободу» против «тирании» и являет 
собой замену коллективной личности (для кото­
рой монарх помазанник Божий), личностью ин­
дивидуалистичной, свободной от монархической 
коллективности. Убийство монарха в народной 
душе рассматривалось как многоцелевой акт: это 
и физическая расправа над ним и его семьей; это и 
нравственное и религиозное убийство его. Через 
ложь, клевету, очернение царя, семьи и предан­
ных ему слуг достигалось нравственное убийство 
в народной душе монархического чувства. Религи­
озное убийство подразумевало нанесение удара в 
самый корень народного монархического чувства, 
отношения народа к царю как к помазаннику Бо­
жию, как к наместнику Бога на земле, отца наро­
да. Для этого большевики заменили образ монар­
ха образом вождя.

Крайне важно проследить, как осуществлялся 
этот процесс замены монархизма вождизмом. Со­
циальная среда, породившая вождизм — интелли­
генция (как либеральная, так и радикальная). Ин­
теллигент — это отщепенец, отколовшийся от на­
родной массы и не желающий признавать своего 
единства с ней. Для интеллигента крайне важна 
его личностная свобода, поскольку только она от­
крывала перед ним невиданные перспективы для 
осуществления утопии коммунизма. Только убив 
царя в своей души, интеллигент мог освободиться 
от господства, тянущейся к царю и далее к небу, 
вертикали. Освободившись от власти царя, мож­
но было освободиться и от власти Бога. Соответ­
ственно, все функции и Бога и царя, можно было 
аккумулировать теперь самому человеку. Но, не 
просто человеку, а радикально переступившему 
грань отрицания монархизма и религии. Такие 
люди считались в глазах интеллигенции героями, 
подобные древнегреческому мифическому герою 
Прометею. Образ одного царя заменялся образа­
ми героев-революционеров. Подобная метамор­
фоза была необходима, чтобы реально двигаться 
в направлении идеальной цели — коммунисти­
ческой утопии, где соберутся все, очищенные от 
«скверны» монархизма.

Интеллигенция в России исповедовала полити­
ческий антимонархизм (в противоположность 
народному монархизму, который был не только 
политическим) и отсюда вытекала ее крайняя по­
литизированность. Она видела свою реализацию 
только в политической сфере. На Западе аналогом 
нашей интеллигенции (хотя и считается, что ин­
теллигенция существовал только в России) ока­
залось третье сословие — буржуазия, разруши­
тельница феодальных порядков. Двигая историю в 
сторону радикальных перемен, буржуазия также 
видела себя коллективной личностью, но не поли­



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 19

тически, а экономически коллективной. Буржуа­
зия словно говорила: «Довольно править полити­
кам, на их место идут люди дела: торговцы, купцы, 
фабриканты, — все, кто готов не пожалеть жизни 
ради хорошей прибыли». Презрение к богатству, 
которое выказывала русская интеллигенция до на­
чала XX в. было, скорее презрением к аристокра­
тическому, а не буржуазному богатству, потому 
что как только буржуазное богатство приобрело 
силу, интеллигенция сразу пошла к нему на служ­
бу. Тем не менее, определенная разница между 
российской и западной интеллигенцией (буржуа­
зии) все же существует: российская интеллиген­
ция так и осталась политической интеллигенци­
ей, в то время как западная — экономической. Из 
этих приоритетов выросли в XX в. свои самобыт­
ные формы жизнедеятельности. В России после 
революции 1917 г. утвердилась власть, устроен­
ная в форме вождизма, на Западе политическая 
власть, как и общество, стали лишь выражением 
господства капитала, экономической власти.

3. Социальная почва для появления со­
ветского вождизма

Формирование советского (светского, атеисти­
ческого) вождизма напрямую связано с деятель­
ностью интеллигенции. Почвой для монархизма 
являлся русский православный народ, именно на­
род, как особое этническое, религиозное и граж­
данское сообщество. Потому монархизм и мог 
существовать только в рамках строго религиозной 
или религиозно подчиненной светской традиции, 
что народ-этнос поддерживал такую власть, как 
соответствующую своему этническому (а не толь­
ко религиозному) самосознанию. Для вождизма 
нужна была принципиально иная социальная по­
чва, лишенная этнической составляющей, или на 
каком-то историческом этапе частично лишенной 
ее. Ею стала в России атеистическая интелли­
генция (считавшая себя поначалу русской, но не 
верующей в Бога), сначала как часть социально 
разобщенная группа (в дореволюционный пери­
од), а затем как составная часть советского на­
рода, сформированная на основе части русского 
и других народов. Это была разнородная масса 
людей, которым советская власть, через всеобщее 
бесплатное образование (низшее, среднее и выс­
шее), через массовую советскую культуру и спорт 
— прививала своего рода «ген»советской интел­
лигентности. Отличительной чертой этого гена 
был не только атеизм, но и интернационализм, 

который, особенно в русской среде должен был 
осознаваться и как отказ от собственной этниче­
ской идентичности. Во всяком случае, важнейших 
ее частей, и прежде всего — государственного 
этнического гражданского самосознания в пользу 
советского без-этнического.

В чем принципиальные отличия монарха от 
вождя, кроме того, что светский вождизм — это 
отрицание монархизма, антимонархизм? Один — 
помазанник Божий, власть, которая освящена и 
благословлена, укреплена Божьими дарами, дру­
гой — самозванец, революционер, узурпировав­
ший власть в результате революционного перево­
рота, подготовленного многими годами террора и 
лживой пропаганды. Последний получает власть 
не потому, что он достоин ее (по причине невоз­
можности монарха удержать власть), а потому 
что, действует хитростью и коварством, пользует­
ся простодушием, детской верой народа, а также 
тем, что земная жизнь полна несовершенства и 
можно только пообещать сделать ее совершенной, 
разумной и справедливой. На стороне будущего 
вождя — грозное политическое оружие, которое 
монарх считает недостойным употреблять: тер­
рористические организации, партии, масонские 
ложи, откровенно лгущие средства массовой ин­
формации, двуличные люди (интеллигенция), 
получающие от государя все материальные блага 
и действующие против него.Антимонархизм в во­
ждизме проявляется, таким образом, в намерен­
ном целенаправленном движении к свержению 
монархической власти любыми средствами, от 
террора до революции и гражданской войны. В 
этом же, антимонархическом контексте вождизм 
следует понимать и всю западную, постхристиан­
скую политическую модель, связанную с парла­
ментаризмом. Там, где кончается подлинный (не 
декоративный) монархизм, там сразу начинается 
вождизм (от либеральных до радикальных его 
форм). Это заставляет нас признать, что совре­
менный мир живет в вождистском обществе, в 
общем-то, не соответствующем его христианско­
му статусу45. Русская Православная Церковь, ко­
торая уже дважды за постсоветский период (при 
патриархах Алексие II и нынешнем — Кирилле) 
высказывалась на предмет своей неприверженно- 
сти к тем или иным политическим формам прав­
ления, дистанцируясь и от монархии, мотивируя 
свою позицию неотмирностью Церкви и несвязан­
ностью ее с какой-либо политической системой.

45 Для христианина время христианства это не только историческое, линейное время, но и время другого «солнца», т.е. 
других обстоятельств жизни для всего земного шара, не зависимо от веры в Троицу и Иисуса Христа. Вот почему, как бы не 
меняли политики форму властедержания, отмонархической к вождистской, духовный порядок до Второго пришествия в мире 
останется прежним и вождистская власть будет выглядеть лишь формой коллективного богоборчества, не более того.



20 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

Думается, что данный тезис прозвучал от лица не 
всей полноты Церкви. Мистическая Церковь, та, 
что не от мира сего, Тело Христово действительно 
не нуждается в той или иной форме земной вла­
сти. Но Церковь — это еще и собрание верных, 
это народ Божий, это социальный аспект сложно­
го церковного бытия; и эта Церковь, безусловно, 
предпочитает монархическую форму правления, 
как наиболее соответствующую небесной иерар­
хии. Православная Церковь может существовать 
в любом обществе, но при монархии она имеет не­
сравнимо большие возможности духовно опекать 
народ и защищать его веру. Также, что тоже не­
маловажно; при монархии она в наименьшей сте­
пени зависит от светской власти и в целом госу­
дарства. Как бы не обвиняли синодальный период 
в узурпации государством церковной власти, но 
тогда Церковь была включена (по законам эпохи 
модерна) в контроль и окормление за светской 
частью общества и государства, что светскость 
была не атеистической, а духовно-религиозной, 
православной. (И не вина Церкви, что выросла 
тогда, как страшный сорняк еще и атеистическая 
светскость, которую принято связывать с именем 
интеллигенции). Эта похожая на административ­
ную деятельность (но не сводящая к ней!) и ста­
ла поводом для обвинения синодальной Церкви в 
узурпации. Эти «чиновнические» функции Церк­
ви, не мешали ей широкого и глубоко миссио­
нерствовать, утверждаться в святительстве, пре­
подобии, блаженстве, в полной мере окормлять 
народ Божий. И всё это благодаря православному 
монарху, хотя и императору, т.е. выполняющему 
не только религиозные, но и обширные светские 
цивилизационные функции.

Монарх отвечает за народ перед Богом, вождь 
— за советский народ, перед партией. Монарх за­
ботится о народе как отец, а дары, получаемые им 
при помазании, он тратит на материальное и ду­
ховное благоденствие народа. Для него народ — 
это «народ Божий», т.е. идущий с помощью Церк­
ви к духовному спасению и царь — первый, кто за 
это отвечает. Для советского вождя народ — это 
сила, которую необходимо использовать, чтобы 
построить коммунизм, защитить в первую оче­
редь себя, во вторую — советскую власть; народ 
для него — основа для коммунистических побед 
во всем мире. И одновременно, для вождя народ 
— это только формирующаяся масса, в которой 

много старого, враждебного коммунизму и пото­
му этот народ надо тщательно просеять, жестко 
отделить зерна от плевел (хотя Евангелие и пред­
упреждает не делать этого в исторический пери­
од), сгладить все, что мешает — национальное, 
религиозное, уничтожить враждебное — буржу- 
азное46. Вот как понимает образ вождя современ­
ный активный сталинист писатель А. Проханов 
на примере образцового северокорейского вождя 
Ким Чен Ына. Народ в этой системе сродни «со­
циальному реактору», который может вырабаты­
вать бесконечно много энергии. Процитируем ав­
тора. «Смысл этого социального двигателя в том, 
что каждый человек, каждый член сообщества 
рассматривается как потенциал неограниченных 
возможностей, неограниченных сил». Последние 
имеют не только планетарный, но и космический 
характер(!). Эти дары человек не присваивает 
себе, а все время отдает, направляет в центр со­
общества. В этом центре — вождь. «Вождь сое­
диняет в себе бесчисленные лучи, бесчисленные 
лазерные вспышки. Эти вспышки и лучи, усваи­
ваясь вождем, накаляются, преобразуются, и в 
ответ вождь возвращает человеку, пославшему 
ему свой луч, энергию в сто крат более мощную, 
чем та, которая была послана в центр. Недаром 
вождь корейцами именуется солнцем. Этим солн­
цем для корейского общества является товарищ 
Ким Ир Сен, товарищ Ким Чен Ир, и вы, товарищ 
Ким Чен Ын»47. И далее звучат, хорошо усвоенные 
из большевистской практики слова о геноинжине- 
рии: «Это ДНК, которая будет положена в основу 
грядущего планетарного сообщества».

46 И.В. Сталин в своей известной речи на параде 7 ноября 1941 г. (когда в стране были уже уничтожены все «враждебные 
советской власти классы», когда любое инакомыслие строго просеивалось и жестоко наказывалось), произносит слова о том, что 
главные враги СССР — германский фашизм и русский монархизм. — цит. по: Платонов О.А. История русского народа в XX в. 
в 2-х томах. М., 1997. Т. 2. С. 134.

47 Проханов А. Письмо вождю // Завтра. 2017. № 5 (1209).

Как видим разница монарха и вождя принци­
пиальная. Царь дает народу ту духовную силу, 
которую он получает от Бога, вождь же все вре­
мя забирает у народа его реальную силу. И если, 
Проханов, как идеолог красного вождизма, счита­
ет, что вождь отдает взятую у народа энергию в 
объеме «в сто крат более мощную», то нельзя не 
понимать, что это ложь, поскольку народ после 
советского эксперимента, вышел в новую эпоху 
не более мощным, чем вошел туда, а сильно ос­
лабленным; духовно и демографически опусто­
шенным. Вождь получает от народа реальную 
силу, реальные материальные блага, не только 
в форме определенных фиксированных и разум­
ных налогов, но — всю до основания народную 
силу (!), включая и налоги, и энтузиазм и почти 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 21

беспрерывный физический труд, низкую зарпла­
ту и плохое питание, немало дарового труда не­
винно отправленных за решетку заключенных. 
А в ответ народу шли от вождя многочисленные 
разъяснения, пустые обещания, бравада, лож­
ные мифы и ложная информация о врагах наро­
да. Конечно, были и победы, и великие победы и 
они связывались с именем вождя и этот факт для 
современных апологетов вождизма, как, впро­
чем, и для современного вождю народа в целом 
был оправданием всего того, что делал вождь, в 
том числе оправданием советскому вождизму. 
Но мне кажется неправильным и даже преступ­
ным оставаться только на праздничной, победной 
стороне этой деятельности, не раскрывая всех, 
подлинных деталей, подробностей этой деятель­
ности. Вождизм, куда нас вовлекло революцией 
западное сообщество отступников от христиан­
ства, как и наш, доморощенный хищнический 
подход к накоплению богатств в XVIII—начале 
XX вв., был следствием такого роста глобализма, 
который потребовал уже принципиально новых 
норм международного и межгосударственного 
взаимодействия; нового типа войны — мировой, 
— и нового типа мира, построенного на финансо­
во-банковской основе. Следует признать, как это 
ни сложно будет сделать, что в условиях нового, 
хищнического порядка, который ясно о себе за­
явил в период Первой мировой войны, прежняя 
монархическая Россия и прежде всего монархия 
оказалась не готовой с такой же, как у Запада, 
дехристианизированной волей, с запредельным 
цинизмом и пренебрежением всеми христиански­
ми началами, до конца вести борьбу за первен­
ство, отстаивать свои территориальные границы, 
бороться за ресурсы; без какой-либо жалости бро­
сать в топку истории свой народ, словом начать 
жить по принципу «после нас — хоть потоп!». 
Буржуазная интеллигенция, как и вся русская 
буржуазная элита, пришедшая к власти в февра­
ле 1917 г. сразу же обнаружили свою политиче­
скую робость перед лицом нового западного анти­
христианства и были сметены историей. И только 
большевики оказались способными на всё; стре­
лять и вешать, экспроприировать и разрушать всё 
до основанья; готовы были действовать в любых 
условиях внешнего принуждения и отстаивать 
самостоятельность страны. Они, единственные, 
оказались готовы, заплатив самую высокую цену 
народных потерь, создать экономику нового типа, 

способную отстоять целостность и самостоятель­
ность России. В общем-то, этот неоспоримый 
факт и раскрывает подлинный контекст новой 
власти, все ее положительные и отрицательные 
качества. Положительные тем, как нам говорит 
христианская вера и господство Промысла Божия 
в истории, что даже злое начало может быть под­
чинено доброму началу и служит ему в стратеги­
ческом смысле. Не от хорошей жизни пришли в 
Россию, по Промыслу Божию петровские преоб­
разования, сохранившие в стране, ценою перехо­
да к модерну, и Церковь и монархическую власть. 
Еще более жесткий — революционный — вариант 
Россия восприняла в 1917 г., когда понадобилось 
создать вождистский вариант власти, способный 
сдержать коллективную западную агрессию, кото­
рую поддержало (сознательно или безсознатель- 
но) и немалая часть внутренней России. И Ленин, 
и Сталин были своего рода «бичами Божьими», с 
помощью которых только и можно было остановить 
как внутреннего, так и внешнего врага, стремяще­
гося тотально, необратимо разрушить Россию и 
Русскую Православную Церковь. В этом контек­
сте, единственно позитивном, и следует, наверное, 
понимать позицию старца Иоанна (Крестьянкина), 
который просил не осуждать Сталина48.

48 Л. Болотин передает беседу на эту тему, состоявшуюся в Псково-Печерском монастыре в 1986 г. : «Отец Иоанн совершенно 
неожиданно для нас настойчиво посоветовал не осуждать и Сталина: “Не осуждайте его, Бог ему Судья. А вы не будьте 
судьями”. — Болотин Л. Отец Иоанн (Крестьянкин) и его совет нам относительно Иосифа Сталина // Русская народная 
линия. 26.09. 2015 г.

А ведь эволюция вождистского общества про­
должается до сих пор, и нельзя не признать, что 
эволюционирует оно, в общем-то в положитель­
ном направлении, избавляясь от наиболее страш­
ных своих черт. Не надо лишь русским историкам 
и публицистам испытывать излишние обольще­
ния по поводу современных вождей (а это очень 
сложно), но всегда важно понимать, что цену (как 
расплату за грех и отступления) за атеистический 
вождизм русский народ платит самую высокую. И 
эта цена платится не для создания эпических поэм 
о героях и праведниках — политических вождях; 
эта цена христианского мученичества всего рус­
ского народа на его многотрудном историческом 
пути. В отношении советской эпохи и ее вождей 
нет более трезвого взгляда, чем взгляда «не быть 
ленинцами», «не быть сталинцами», а быть просто 
русскими православными людьми (не советски­
ми!), которые благодарят Бога за то, что Он через 
попущение власти этих диктаторов, сумел сохра­
нить Россию, ее народ и Церковь в это неизбежно 
и объективно тяжелое и трагическое время, а всё 
остальное — от лукавого. Мы даже в сторону этих 
диктаторов не в праве, до суда Божия, бросить ка­



22 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

мень, мы вправе лишь не обольщаться их величи­
ем, могуществом и мудростью. И хотя мне лично 
симпатизирует сегодня позиция тех, кто говорит 
в критическом тоне о «православном сталинизме» 
в лагере русских патриотов49, но и эта группа ав­
торов не договаривает важного обстоятельства: 
по какой причине в России была попущена Богом 
советская власть. А ведь эта причина и является 
тем фундаментом, на котором строят свое здание 
истории те русские патриоты (редакция и актив 
«Русской народной линии», «Изборский клуб» и 
газета «Завтра А.А. Проханова) которые считают 
Сталина и Ленина заслуживающими, в большей 
или меньшей степени, поклонения и возвеличи­
вания; вождям прохановцы и коммунисты в юби­
лейные дни носят цветы к могилам или памятным 
местам, на них призывают равняться и т.д. Трез­
вый, объективный взгляд на советский и постсо­
ветский вождизм, состоит в том, на наш взгляд, 
чтобы действовать в духе тех русских людей, жив­
ших в советское время, которые свято исполняли 
свой долг по отношению к России, не зависимо от 
обстоятельств, не обольщаясь ролью вождей и их 
идеологией.

49 «Православный сталинизм». Вопросы и ответы. М.: Российский институт стратегических исследований, 2016. Сост. 
Грамматчиков К.Б.

50 Шваб К. Четвертая промышленная революция. — М.: Эксмо, 2016.

Важно проанализировать всю архитектонику 
вождистской власти (это важная научная пробле­
ма), потому что надо обязательно уйти от иллю­
зий мифа, говорящего, что вождь и народ — одно 
и тоже; а ведь эта иллюзия и держит наше обще­
ство до сих пор в плену. В этой связи первостепен­
ный вопрос о характере энергии, которой питался 
вождь, поскольку он не был помазанником Божьим 
и не имел божественной благодати, необходимой 
для управления народом. На пропаганду, на охра­
ну власти затрачивались колоссальные средства, 
несоизмеримые с теми, которые народ получал в 
виде крохотной зарплаты и «бесплатных» соци­
альных благ. Только идеология, только постоян­
ная информационная атака на народ, обман, ложь, 
лицемерие, только это и можно назвать «энергией 
во сто крат более мощной», чем вождь получал от 
народа. Как человек, как личность вождь был пуст, 
и никого из «советского народа» не интересова­
ло в этой энергетической связке «народ—вождь» 
его подлинные личностные качества. От него 
лишь требовалось быть олицетворением револю­
ции, идеи, и потому он являл собой, по сути, об­
раз «разрушенного в революцию гнезда царизма», 
которое заполнялось новым содержанием. Новый 
— советский — народ даже не знал, что копилось 
в этом гнезде, какого свойства была эта сила — ор­

ганическая (в виде «яиц», откуда вылупятся потом 
птенцов?) или неорганическая (где «вместо сердца 
— пламенный мотор»). Скорее всего, народ думал, 
что у этой силы была неорганическая природа, 
потому она и была связана с именем вождя — Ста­
лин. То, что А. Проханов говорит об «энергии» 
— обезличенной форме взаимоотношения между 
вождем и народом — тоже не случайно. Она тако­
вой и была и этим отличалась от личностной (не 
смотря на коллективность и народность) формы, 
присущей взаимоотношению монарха и народа. 
Вождь как «социальный реактор», как источник 
энергии был, своего рода страшной, слепой без­
душной силой, способной «творить только механи­
ческие чудеса», обольщая людей, готовых ему ве­
рить и сколь угодно массово и жестоко наказывать 
своих противников; двигать народ на какие угодно 
свершения, подвиги. Именно его безличность, 
внечеловечность и порождала ощущение страш­
ной силы, идущей из Кремля, безудержной тех­
нической мощи, которую и олицетворял вождь. 
На этом данная конструкция замыкается: вождь 
глава не народа в его советском варианте, а гла­
ва советской техносферы, хозяин над машинами, 
ракетами и т.д. Вождь — это необычный робот, он 
глубоко и умело запрятанный внутри робота жи­
вой человек, ставший частью машины, он своего 
рода киборг. В этом суть вождизма.

Интересно то, как на Западе сегодня видят чет­
вертый технологический уклад, идущий на смену 
третьему — цифровому. Он рассматривается как 
комбинированный, органическо-неорганиче- 
ский, поскольку налицо здесь стирание граней 
между физическим, цифровым и биологическим 
мирами50. Получается, что западный мир движет­
ся именно по тем самым вождистским лекалам, о 
которых идет речь. Это говорит о том, что запад­
ный и советский варианты постмодерна мало чем 
отличаются друг от друга. Постмодернистская 
суть у них одна: общество лишенное живой твор­
ческой силы христианского правителя, (в лице 
монарха или короля), лишает себя не только есте­
ственной политической вертикали, подлинного 
настоящего, где народ, правитель и Бог действуют 
как одно целое, что и является проявлением под­
линной жизни в политике. В лице народа оно ухо­
дит от личностных взаимоотношений в пользу ме­
ханистических, машинных, компьютерных и т.п. 
При этом и (политическая жизнь) становится все 
более умозрительной и виртуальной, реальность 
демократии все более призрачной, а личная свобо­



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 23

да все более безнравственной.
За постсоветский период произошло, как нам 

кажется даже взаимообогащение восточной и 
западной постмодернистских традиций: Россия 
обогатила Запад ценностями вождизма, для укре­
пления ее политической сферы, Запад же препо­
дал российскому обществу уроки звездности. В 
результате мы наблюдаем своего рода паритет 
общих знаний. Во всем мире теперь общество 
живет по законам звездности. Ты или звезда или 
не звезда. Перед тобой стоит жизненно важный 
вопрос: как ты связан со звездой и кто твоя звез­
да, что ты знаешь о звездах. Информационное 
пространство — это единственное сегодня поле 
жизни (в постмодернистском смысле) все запол­
нено этой конструктивистской деятельностью — 
жизнь со звездами и среди звезд. Вождизм тоже 
не потерялся на этом фоне торжества звездности. 
Именно вождизм включился в экономическую и 
политическую сферу во всем мире. Политическая 
обезглавленность, помещение человека внутрь 
политической и экономической машины, получи­
ла благодаря вождизму свое теоретическое, идей­
ное обоснование. Миром движут вожди-маски, 
вожди-машины, вожди способные как угодно уме­
ло манипулировать огромными массами людей. 
В этом и состоит торжество постмодернистской 
антропологии. Она по-своему традиционна — кол­
лективна, умеет себя воспроизводить, апеллирует 
к религии, — но ее традиционность агрессивна по 
отношению к религиозной и светской (модерни­
стской) традиционности. Ничто не подвергается 
такому глумлению и высмеиванию в постмодерни­
стском российском дискурсе, как традиционный 
образ православного монарха. Чем-то современ­
ный постмодерн напоминает время господства 
языческой традиции, когда человек был раство­
рен в природе. Но природа все же имеет живое 
начало и может быть за счет этого, человек тог­
да, в конце концов, сумел вырваться из языческо­
го плена и шагнул в мир подлинной религиозной 
традиции. Постмодерн опять запирает человека 
вне его мира, теперь это мир машин, соединяет 
человека и робота в одно целое. Шансов вырвать­
ся из этого плена гораздо меньше, чем раньше, а 
может быть даже — и нет никаких. Российский 
советский опыт вождизма сегодня соотносится с 
воспринятым в постсоветский период западным 
опытом звездизма, трансформирует этот опыт, де­
лает его приемлемым для современных условий и 
умело пользуется возможностями того и другого. 
Религиозный традиционализм сегодня не имеет 
поддержки в модернистской традиции (которая 
не сумела, как нам кажется, пережить советскую 
эпоху) и потому у нее нет достаточной почвы (она 

или этнографична или этнически индифферентна) 
и потому она не может выйти за рамки узко цер­
ковного поля. Все это указывает на широкие воз­
можности для человека постмодерна действовать 
беспрепятственно и сколь угодно свободно.

Вождизм политичен как и монархизм, но в от­
личие от монархизма он может существовать не 
только в государстве, как форма правления, но и 
в безгосударственном обществе. Собственно, в 
государстве вождизм выглядит скорее анахрониз­
мом и никто не предполагал в начале XXв., что в 
политически развитых империях, может возник­
нуть такая архаичная форма правления. Но не одна 
Россия тогда рухнула в архаизм; те же процессы 
происходили в Европе, где появились вожди, по­
добные Гитлеру и Муссолини. Собственно, любой 
харизматичный руководитель партии потенци­
ально уже являлся претендентом на роль вождя 
нации. Вождь и появляется в то время, когда по­
являются партии и возникают буржуазные наци­
ональные государства, возникает потребность в 
нации, т.е. безэтничном, гражданском обществе. 
Кромвеля называют диктатором, но это был ти­
пичный вождь новой формации. Парламентаризм 
должен был завершиться вождизмом в наиболее 
радикальной его форме.

Конечно, данный процесс нельзя назвать эво­
люцией от менее совершенных к более совершен­
ным формам правления; т.е. от христианской мо­
нархии (королевской, царской, императорской) 
к парламентской демократии. В свете его фаши­
стских и коммунистических итогов, он выглядит 
как ре-эволюция, как возвращение к архаичным 
формам через разрушение более высших и совер­
шенных, почти с любой точки зрения — полити­
ческой, нравственной, религиозной, культурной 
– форм политического управления государством. 
Коренная же причина ре-эволюции заключается в 
одном – в появлении католичества, т.е. в отсту­
плении от подлинных задач христианства в об­
ласти политической. Разрушение христианской 
монархии на Западе особенно интенсивно нача­
лось после 1054 г., когда западная часть Церкви 
отделилась от Вселенской Церкви и стала разви­
ваться отдельно. Нельзя не понимать того, что это 
отделение не могло не коснуться всей Церкви и 
не повлиять на весь ход исторического развития. 
Вселенская Церковь, в том числе Русская Пра­
вославная Церковь все время испытывала давле­
ние – политическое, экономическое, культурное 
и идейное со стороны Запада, в основе которого 
находилась не просто военная сила, а именно ре­
лигиозное – католическое, а потом и протестант­
ское начала. Нам уже приходилось писать о раз­
нице «народного» в западном и востосточнохри- 



24 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

стианском его понимании51. Западное народное 
начало так и не смогло до конца получить подлин­
ного христианское понимания веры; не смогло 
углубиться в христианскую аскетику на уровне 
монашества (крестьянские общежительные мо­
настыри там не смогли появиться); не смогло 
овладеть святоотеческим богословием, где тео­
рия обязательно сопровождается практикой; не 
смогло сформировать подлинно народный идеал 
святости, который мог воплощаться в жизнь вы­
ходцами из любых социальных слоев, вместе тру­
дившихся над его осуществлением. Даже на уров­
не приобщения к Святым Тайнам на Западе, цер­
ковный клир имел прерогативы, отличные от мир­
ских; миряне допускались только к приобщению 
к Телу Христову, к тому же только во взрослом 
возрасте. Вот почему, в то время, когда в Европе, 
вслед за появлением протестантизма начались 
буржуазные революции, народные массы на Запа­
де имели, в отличие от западной интеллигенции 
и близкого ей западного монашества, — много 
такого, что называется язычеством, в основном, 
в его народно-культурных формах. В этом смыс­
ле, народные массы на Западе тяготели в отличие 
от элиты не к античным формам язычества, а к 
своим, родовым, более примитивным формам. И 
архаизация их политического сознания тяготела 
не к античным образцам, а к эпическим и прочим 
героям догосударственного времени. Но именно 
народ, как нам кажется, сумел к XX в. пробиться 
сквозь толщу политической борьбы и вынести на­
верх свои архаические идеалы, воплотившиеся в 
образы политических вождей.

51 Кириченко О.В. Общие вопросы истории русской народной культуры // Кирилло-Мефодьевские чтения в Сам ГТУ /
Сб. материалов. XII Всероссийской (с международным участием) научной конференции студентов. магистрантов и аспирантов. 
18 мая 2016 г. Самара: Самарский государственный технический университет, 2016. 2016 Вып.4. С. 10—21.

В России, народное начало, хотя и не сразу, но 
к XV—XVI в. сумело получить подлинное христи­
анское просвещение и приобщение к вере, и поэ­
тому здесь подобного двуязычия не существовало. 
Не существовало и такой элиты, которая бы тяго­
тела к античному наследию в его светском понима­
нии. Однако, когда начались петровские реформы 
и стал постепенно созидаться и расти светский, 
образованный на западный манер круг русских, 
то и в России появилась политическая среда, тя­
готеющая к архаизации, подобная западной. Не 
все образованные слои устремились к этому иде­
алу, лишь часть, но важно, что они были в каждом 
сословии, и важно, что они постепенно все более 
солидаризировались друг с другом. Подобные же 
децентрализованные процессы происходили и в 
народной среде. В целом она была в церковном от­
ношении просвещенной (на уровне веры и знания 

основных догматов) и монолитной, но появление 
старообрядчества, стало удобной нишей для про­
никновения в народ западных протестантских уче­
ний рационалистического и мистического толка, а 
также создания собственных сектантских вероу­
чений. Это была маргинальная среда, располага­
ющая в основном по пограничью, связанная с так 
называемые «инородцами», как тогда называли 
малые народы, или же с особой сословно-террито­
риальной группой казаков. Не случайно все круп­
ные так называемые народные бунты (в советское 
время их называли еще крестьянскими войнами) 
– С. Разина, К. Булавина, Е. Пугачева, — заро­
ждались в казачьей, пограничной среде, и включа­
ли в себя самое разное, в этническом отношении, 
население. Образ казачьего атамана и стал в на­
родной среде идеальным образом вождя.

Однако, не верно было бы считать вождя народ­
ной заменой образа царя, хотя и возникали порой 
в народной среде порой определенные иллюзии, 
которые как будто бы указывали на это. Напри­
мер, Е. Пугачев, провозглашавший себя импера­
тором Петром III.Тем не менее, считать так нам 
кажется ошибочным, не соответствующим исто­
рическим реалиям времени. Выше уже говорилось 
о двух антимонархических формах понимания 
власти – народной и элитарной, которые начали 
складываться на Западе, после отделения Като­
лической Церкви от Вселенской и которые были 
едины в ре-эволюции, возвращении к архаичным 
политическим формам властедержания. По сути, 
эти две формы на Западе, были едины в одном – 
это было отступление от естественного хода исто­
рии, задаваемого христианством и искусственное 
возвращение на некие старые начала, как они по­
нимались этими двумя силами на новом истори­
ческом этапе. Головной, интеллигентский проект 
осуществлялся, хотя и разными интеллигентски­
ми силами, но едиными в своем интеллигентстве; 
в одном случае это были интеллектуалы (худож­
ники, поэты, философы, ученые), поддержанные 
частью политической элиты, в другом — народ­
ные умельцы и мыслители, выдающиеся ремес­
ленники и купцы знатоки и ревнители народных 
обычаев и народной культуры.

В России не было ни такой концентрации интел­
лигентских сил в городах, как не было и собствен­
ной почвы для их появления, поэтому — только 
влияние Запада, особенно с XVII— началаXVIII в., 
открыло дорогу для перенимания западноевропей­
ского опыта. И для России, для элиты и для народа 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 25

– это был тоже интеллигентский проект, идущий 
вразрез с исторической реальностью; богоборче­
ский (христоборческий) проект, по-своему содер­
жанию. Так будем и мы рассматривать русский 
вождизм, в его народной и элитной форме, как 
интеллигентский проект, отличающийся только 
разной социально-сословной базой. Екатерина II 
сравнивает А. Радищева, как властителя дум, с 
его претензией на роль свободного политическо­
го мыслителя, влияющего на образ мысли импе­
ратрицы, — с Е. Пугачевым; и говорит, что этот 
будет поопаснее бунтаря Пугачева. На роль дикта­
тора претендовал декабрист Пестель, которого его 
собратья критиковали за властолюбие и желание 
быть вождем. К. Рылеев в нескольких поэмах ясно 
выражает этот вождистский идеал. Здесь и образ 
легендарного славянина Вадима, возглавившего 
восстание в Новгороде Великом против варягов; и 
Войнаровский – сподвижник Мазепы.

В чем заключается интеллигентство Е. Пуга­
чева, заявившего о том, что он царь Петр III? Са­
мозванство, само по себе, уже является «голов­
ным», умозрительным проектом, богоборческим 
по содержанию. Для его осуществления должен 
был создаться миф, как некая новая историческая 
реальность, выдуманная, но выглядящая подлин­
ной. Но кроме исторической фабулы, где объяс­
няются детали спасения новоявленного царя (как 
это было и с самозванцами в начале XVIIв.) в этом 
мифе должны были звучать мотивации промысла 
Божия – того ради чего это спасение произошло, 
и на что направлена будет миссия «царя». То есть 
перед нами своего рода Манифест коммунистиче­
ской партии, или же программа ее, где прописаны 
все необходимые смыслы появления новой поли­
тической силы. Как и Разин, Пугачев действует 
через своего рода манифесты, обращения к жи­
телям городов и селений; письменные приказы 
и распоряжения, что должно было указывать на 
легитимный характер их вождистских претензий.

Однако, отметим одну важную деталь, касающую­
ся народного вождизма в XVIII – начале XX в. Кре­
стьянско-казацкий вождизм сходит на нет в Рос­
сии вместе с бунтом Е.Пугачева, эпоха народного 
вождизма заканчивается, потому и не наблюдает­
ся в этой области целенаправленного накопления 
сил, некоего общего движения в сторону новой 
«народной войны». Напротив, все силы из народ­
ного, крестьянского лагеря, перебрасываются в 
ту часть, которую мы обозначили как элитная ин­
теллигенция и начинают концентрироваться там в 
элитно-интеллигентском формате. Об этом ясно 
говорят исторические события российской исто­
рии – отсутствие народных бунтов уровня подоб­
ного пугачевскому, с появлением на арене и круп­

ной фигуры народного вождя. И думается, что 
дело здесь не только в наличие армии и государ­
ственной машины, способных пресекать на уровне 
замыслов эти явления, но именно в объединении 
интеллигентских сил в один кулак. Это объеди­
нение проходившее весь XIX в. привело в начале 
XXстолетия к появлению в революционном дви­
жении таких фигур, которые отвечали интересам 
разных сословий (и даже народов), от дворянского 
до крестьянского. Как известно, поставщиками во­
ждей были в свое время и духовное сословие (Чер­
нышевский, Добролюбов), и дворянское (Герцен, 
Петрашевский и др.) и мещанское (Ленин, Ста­
лин, Троцкий и др.).

4.Советская форма вождизма
В социально-антропологическом смысле вождь 

— это человек ведущий массу людей к достиже­
нию цели (победы). Время вождя — это время 
движения, похода, особых обстоятельств, по­
стоянного отстаивания своей власти, в силу чего 
перманентная борьба определяет сам характер 
вождизма. Откуда эта неприкаянность вождя; все 
время двигаться и двигаться? Она вытекает из ха­
рактера его власти; эта власть попущена Богом, 
но не благословлена, как власть царя или короля. 
Вождь — это всегда «бич Божий», Аттила, сокру­
шающий всё на своем пути.

Вождь — это человек, защищающий свою 
власть любыми способами, и формы защиты не 
обязательно имеют военный характер (создание 
сильной армии), но — системный характер, в слу­
чае если вождь сумел одержать победу над дру­
гими претендентами, и его власть установилась 
на длительный срок. Индустриализация, коллек­
тивизация и культурная революция (а последняя 
включала в себя не только всеобщее образова­
ние, и бесплатные — медицину, образование, но 
и строгую централизацию всей художественной 
жизни в стране) в этом контексте будут выгля­
деть как формы защиты власти и жизни вождя от 
внутренних и внешних недругов. Зачем же, спра­
шивается, вождю такие громоздкие формы как 
централизация художественной жизни? Но имен­
но, громоздкость, и очевидная нежизненность их 
— всех этих советских союзов писателей, архи­
текторов и т.п., где все было подчинено идее во­
ждя, его курсу, его охране, — и иллюстрирует тот 
очевидный факт, что вся советская система, будто 
спаянная при Сталине железными обручами, была 
подчинена одной задаче — хранить покой вождя. 
Система была, образно говоря антропоморфна; 
это был панцирь вождя, его металлические латы 
рыцаря, да и сам «рыцарь», не случайно назывался 
Сталин. Прежнее Отечество, бывшее территори­
ей, освоенной отцами и дедами и принадлежащей 



26 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

им навсегда, по этническому праву, стало терри­
торией «отца народов», который и стал своего рода 
олицетворением прежнего Отечества. Отсюда и 
вырос «естественный» военный клич «За Стали­
на!». Страна, как шагреневая кожа свернулась до 
территории личности вождя, до конца жизни бо­
ровшегося, до конца жизни отстаивавшего свое 
право быть единственным рыцарем в стране.

Сказанное, позволяет понять — почему у нас в 
течение советского периода такими разными были 
экономика и политика, художественная культура 
и социальная активность власти. Вожди были раз­
ные, и хотя все продолжали оставаться вождями, 
но все по-разному поддерживали вождистский по­
рядок. Во-первых, после Сталина нельзя было уже 
так беззастенчиво и грубо примерять на себя пуле­
непробиваемую шинель (или френч), состоящую 
из крестьян согнанных насильно в колхозы, рабо­
чих, трудившихся почти за бесплатно как на воле 
так и в неволе, репрессированных за несоветское 
социальное происхождение, несоветские мысли, 
несоветскую совесть и т.д. Во-вторых, Великая От­
ечественная война (именно как Мировая и Отече­
ственная война) стала высшей точкой для вождиз­
ма, и этот апогей был пройден только Сталиным; 
всем другим, хотя и стремившимся быть вождями 
достались только локальные войны и конфликты. 
Все последующие после Сталина вожди не могли 
уже в такой же степени как он подчинять экономи­
ку, политику и культуру своей личности, антро- 
центрироватьих, придавать им характер личност­
ный. А это единственное — броня вождя — и дела­
ло Сталина-вождя авторитетным в глазах народа. 
Нет на вожде чего-то из привычной «сталинской 
брони» и уже вождь не тот, не та сила у него.

Советский вождизм имел свою специфику, 
отличную от западной формы во­
ждизма. Если последний был на­
ционалистичен и весь построен на 
радикальном понимании отрицания 
«другого», не-западного, то совет­
ский вождизм отличался интер- 
налистичностью и воинствующим 
отношением ко всем политическим 
формам правления, отличным от со­
ветской. Особенной ненависти удо­
стаивалась православная монархия. 
Таким образом, в одном случае за­
падный вождизм строился на наци­
ональной почве, в другом – совет­
ском – случае, – на оригинальной 
политической –государственной – 
идентичности. В одном случае, от­
стаивалась чистота и правильность 
закона, формирующая чистое обще-

ство (расу) и человека. В другом случае, за основу 
бралась форма государственного устройства, 
от которой целиком зависело все общество, как 
единый монолит, без разделения на конкретных 
людей.Вождь выступал – или гарантом закона и 
чистоты расы и человека, или же гарантом сохра­
нения советского строя и монолитности советского 
общества. Мы должны ясно понимать, что фашизм, 
как идеология в его крайней форме германского 
фашизма является выражением не только герман­
ской мысли и продуктом германского общества и 
Германии в целом, но это – закономерный плод 
всей западной цивилизации, построенной на като­
лической и протестантской почве. Сегодня истори­
ческая экспертиза по поводу разницы и сходства 
«двух тоталитарных режимов» – советского и гер­
манского – может вестись только на паритетной 
основе. Запад в полной мере должен нести ответ­
ственность за фашизм, потому что Германия фак­
тически лишь вырвала во взаимной борьбе у всего 
Запада, включая и США, первенство быть вождем 
в этой западной вождистской гонке. И эта же за­
падная националистическая гонка подстегивала 
СССР, давала в руки Сталина необходимые рыча­
ги устроения восточно-вождистского общества. 
Западный вождизм все же первенствовал в этом 
противостоянии двух вождистских систем, сло­
жившихся в результате слишком быстрых эконо­
мических процессов, протекавших в мире в конце 
XIX— начале XX вв. Эти невероятные скорости, с 
помощью которых европейские страны, на фоне 
бурно развивающихся США, пытались оторваться 
друг от друга, захватывали и Россию, — привели 
к Первой мировой войне, разбили корабль монар­
хической российской государственности и создали 
условия для практической реализации абсолют­

К. Ф. Юон. Штурм Кремля в 1917 г. Картина 1947 г.



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 27

ных вождистских притязаний. Вожди партий полу­
чили шанс везде — на Западе и в России — прийти 
к диктаторской власти.

Советская форма вождизма сложилась в двух 
разных формах: ленинской и сталинской; все по­
следующие вожди потомлишь использовали то 
одну, то другую форму. Ленинская модель вождиз­
ма отличалась, с одной стороны, западноцентрич- 
ностью – ориентацией на образы западных вождей 
и революционеров; с другой стороны, в ней были 
налицо архаичные черты народно-крестьянского 
характера, идущие от казачьих образов Разина и 
Пугачева. Последние стали появляться у Ленина 
на волне крестьянских иллюзий сразу после Ок­
тябрьской революции и опубликования первых де­
кретов Советской власти. В самой Москве на Крас­
ной площади, рядом с Лобным местом был открыт 
памятник Степану Разину, автором которого был 
известный скульптор Коненков. Открытие памят­
ника состоялось 1 мая 1919 г. Мероприятие было 
превращено в революционный митинг, на котором 
выступил сам Ленин. Это следует подчеркнуть. 
Тогда открывалось много памятников, но вождь 
присутствовал не на всех, а только на знаковых. 
И своим присутствием и словами о народном во­
жде Разине Ленин хотел подчеркнуть, что «один 
из представителей мятежного крестьянства»52 яв­
ляется составным элементом, длинной цепочки 
революционеров, а, значит, крестьянство тоже 
двигалась к революции своим путем, через мятежи 
и бунты. Улица Варварка была переименована в 
улицу Разина. К слову сказать,памятник Коненкова 
отличался необычными формами, в нем было мало 
революционного, он скорее нес сказочно-эпический 
подтекст; кроме фигуры самого атамана было пять 
человек его единомышлеников и образ персидской 
княжны. Всё это было рассчитано именно на народ­
ное, образное восприятие. И хотя памятник про­
стоял всего 25 дней, а потом был убран в музей, 
но самая идея с большевистским «прославлением 
Разина» была осуществлена.

52 Ленин В.И. Собр. соч. Т. 38. С. 326.
53 Маркс К. Стенька Разин // Молодая гвардия. 1926. № 1. С. 104—125.
54 Томсинский С.Г. Крестьянские движения в феодально-крепостной России. Изд. «Журнально-газетное объединение» М., 1932. С. 5.
55 И действительно тема эта была подхвачена многими русскими поэтами в этот период: Есенин написал поэму «Пугачев»; 

В.В. Каменский напечатал без сокращений свою еще дореволюционную поэму «Сердце народное — Стенька Разин», были и 
другие произведения на эту тему.

56 Воронцова Т. План Ленинской монументальной пропаганды. Ч. 1 —2. — https:// moscowsteps.com

Надо отдавать отчет в том, что марксист Ленин, 
прекрасно был осведомлен о внимании К. Марк­
са к фигуре народного вождя Разина. Последний 
конспектировал книгу историка Н.И. Костомарова 
«Бунт Стеньки Разина» и написал очерк «Стенька 
Разин», в котором он дал оценку этому событию 

как крестьянской войне, приближающей гряду­
щие события пролетарской революции. В 1926 г. 
этот очерк был опубликован в СССР на русском 
языке53. Нельзя не отметить и другого историче­
ского факта; тогда Маркса с книгой Костомарова 
познакомили русские народники, сами использо­
вавшие предания о Пугачеве и Разине для пропа­
гандистской работы среди крестьян. Отмечается, 
что народники в 1880-е годы выбирали места для 
«хождения в народ», руководствуясь принципом 
«освященности» территории восстаниями Разина 
и Пугачева54.

Ленин, конечно, осторожно пропагандировал 
народную сторону вождизма, скорее отдельны­
ми, легкими штрихами, потому что прекрасно 
понимал, что совсем рядом может находиться 
враг пострашнее — «великодержавный русский 
шовинизм», против которого он боролся столь же 
яростно, как и против русского монархизма55. Вот 
почему, если обратиться к ленинской программе 
монументальной пропаганды, которая сложилась 
к концу 1917 г.56, то можно увидеть, что народных, 
тем более эпических героев, в ней нет. Есть русские 
революционеры: Герцен, Огарев, Чернышевский, 
Бакунин, С. Перовская, убийца великого князя 
Сергея Александровича И. Каляев, и даже писа­
тели Л. Н. Толстой и Ф.М. Достоевский, но более 
всего — западные революционеры: Дантон, Ма­
рат, Робеспьер, Гарибальди, Бланки, Лассаль и др. 
Скульптуры революционерам в большом количе­
стве появились в Москве в основном в 1918 г.; они 
ставились на площадях и скверах, много их было 
в Александровском саду. Многие из этих соору­
жений, при том, что происходило их помпезное 
открытие, сопровождавшееся речами и пением 
революционных маршей, недолго стояли на сво­
их постаментах. Часть разрушалась из-за некаче­
ственных материалов, что-то убирали в музеи. Так 
фигура Бакунина была признана многими слиш­
ком эстетически безобразной и ее по решению 
Моссовета убрали. Памятник Робеспьеру в Алек­
сандровском то ли взорвали, то ли он разрушился 
(бетон) от ударившего мороза. На части памятни­
ков стояли таблички, что это временные памят­
ники. По идее Ленина скульптуры должны были 
играть роль марксистского просвещения масс, но 
в действительности это было не только просвеще-

moscowsteps.com


28 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

Памятники революционерам в Москве 
в первые после революционные годы

ние и маркировка пространства, его перекодиро­
вание, но и указание на вождистский (а не только 
советский) характер новой власти.

В общем-то, нетрудно заметить, насколько про­
тиворечив был этот ленинский симбиоз западного 
(элитного) и русского (народного) вождизма. Здесь 
одно противоречит другому, точнее только один 
вариантов может быть признан подлинным, с точ­
ки зрения носителя идеала – Ленина, а другой же, 
существующим лишь для отвода глаз. Нетрудно по­
нять, зная характер революционной одержимости 
Ленина, его любовь к Великой Французской рево­

люции, да и в целом его преклонение перед 
Марксом и Энгельсом, в качестве вождей 
пролетариата, — что для него подлинной 
любовью был западный вариант вождизма, 
а русский народный лишь тактической улов­
кой, необходимой для получения временных 
симпатий в русской народной среде.Но бо­
лее важно даже не это. Ленин, лично, в пе­
риод революции не нуждался в энергии для 
поддержания своей вождистской власти, 
этой энергии масс ему хватало с избытком. 
Скорее, как вождь он не мог не понимать, 
что вождизм — это движение, а не просто 
почивание на лаврах, после завоевания 
власти. Он понимал, что революционная 
эйфория со временем схлынет и откуда тог­
да вождю брать энергию для своей власти. 
Поэтому, уже при Ленине начала выстраи­
ваться среда для поддержания вождистских 
симпатий у масс. Отсюда такое внимание у 
Ленина не только к прессе, которая сделала 
его вождем, но и к кино («важнейшее из ис­
кусств»), и к монументальной пропаганде. 
Именно через нее Ленин хотел создать в 
городской среде зримые очаги «города Солн­
ца» Т. Компанелло57. Но в целом, Ленин не 
успел за короткий срок своего вождистско­
го правления, увидеть и оценить другие, 
более существенные средства поддержания 
вождизма. Именно по тому, что ему одному 
досталась вождистская энергия масс, ему 
не нужно было (как потом Сталину) с таким 
упорством и колоссальными затратами бо­
роться за эту энергию, защищающую вождя 
от врагов. У Ленина словно были развязаны 
руки для более спокойной и взвешенной ра­
боты, вот почему его деятельность, до сих 
пор у многих вызывает симпатию и он, в 
отличие от Сталина, не смог подвергнуться 

со стороны своего же государства политическому 
остракизму. Ленин словно и не был вождем, словно 
не шел по трупам, как Сталин, словно не преследо­
вал Церковь, не расстреливал царскую семью, не 
вводил страну политикой военного коммунизма в 
состояние полной нищеты; не вел Гражданской во­
йны; не организовывал страшное ЧК-ОГПУ, не раз­
вязал политику социальной (классовой) сегрегации, 
— словом, словно бы не делал всего того, что делал 
потом Сталин на глазах у всех. Но это не так.

57 Чекмарёв В.М. Сталинская Москва. Становление градостроительной темы «мировой коммунистической столицы». М., 2012. С. 6.
58 Кржижановский Г.М. О Владимире Ильиче/ Доклад на вечере воспоминаний о В.И. Ленине 3 февраля 1924 г. М.: Красная новь, 1924.

Когда читаешь воспоминания Г. М. Кржижа­
новского о Ленине-хозяйственнике58, то удивля­



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 29

ешься мягкой и интеллигентной, человеческой 
природе вождя-Ленина-вождя; ленинской мудро­
сти, чуткости по отношению к людям, но особенно 
— его глубокой заботе о стране и народе. Как тут 
рука поднимется написать, что электрофикацией 
Ленин защищал свою личную власть! Он же явным 
образом хотел блага всему трудящемуся народу!! 
Но нас не должны вводить в заблуждения личные 
отношения интеллигента Ленина с его соратни­
ком по партии; культура человеческих отноше­
ний была усвоена Лениным до революции, из той 
среды, которую он не раз проклинал и высмеивал 
в своих работах. Не должны нас смущать и «бла­
гие помыслы» Ленина, потому чтоизвестна точка 
зрения Ленина на исторический процесс; новое 
общество, прежде чем будет построено, должно 
быть очищено от всего старого, враждебного и не 
нужного новому строю. Речь идет о сотнях мил­
лионов «ненужных советской власти» людей, зна­
чительная часть из которых даже не собиралась 
с ней бороться вооруженным путем; речь идет о 
многовековой культуре России, выросшей на хри­
стианских началах с которой большевики стали 
агрессивно расправляться. Кроме сегрегации и 
разрушений предполагалось и особое воспитание 
нового поколение, пропуск человека через идео­
логические фильтры. То есть мир с электрическим 
светом в каждом доме изначально строился не для 
всех, а только для своих; и кто эти свои определя­
ет он — Ленин. Вот эту вторую часть плана ГОЭ- 
ЛРО до сих пор не хотят замечать те почитатели 
Ленина, которые продолжают мерить ленинскую 
историю только электрофикацией. Ленинский 
вождистский опыт весь построен на использо­
вании той энергии, которую дала Ленину рево­
люция, разрушившая старую, традиционную 
Россию. Ленин словно не собирает, а раздает, ког­
да неустанно трудится «для народного блага», но 
при приближении, при знакомстве с деталями это­
го процесса, выясняется, что симпатизировал Ле­
нин только малой части крестьянства — бедным, а 
всех остальных, считал «мелкобуржуазными» кре­
стьянами, враждебными советской власти; симпа­
тизировал только тому пролетариату, который не 
был обременен монархическими и церковными ил­
люзиями. И это не говоря уже о явных «классовых 
врагах» — духовенстве, дворянстве, купечестве, 
мещанстве, чиновниках. Детали проясняют всё: 
каких детей любил Ильич, а каких не любил (на­
чиная с расстрелянных детей царской семьи Ро­
мановых); какую семью и брак любил и какую не 
любил; как выстраивал национальную политику. 
Таким образом, раздавал Ленин революционную 
энергию лишь тем, кто потом был готов вернуть 
ему же, когда придет час, остальных же, не только 

лишал этого блага, но порой и самой жизни, обре­
кая кого-то на смерть, кого-то на изгнание, кого-то 
на нищету и нищенской прозябание, без работы и 
жилья.

Сталинская модель вождизма складывался по­
степенно и носила, в отличие от ленинского не 
самодостаточный, а накопительный характер. 
Так же здесь заметен упор не западно-элитное, 
что было характерно для Ленина, а на народное 
начало. В сталинском вождизме не просматрива­
ется архаики и обращения к образам вождям-ата­
манам, но его отличали утилитаризм и рукотвор- 
ность, идеологический рационализм и небывалой 
силы мифологизм. Собственно, Сталин совершил 
в этой области свое рода революцию; элитно-ин­
теллигентскую — ленинскую — форму вождизма, 
которая как спелый плод уже падала ему в руки, 
он стал переделывать под другой формат – народ­
но-интеллигентскую форму. Его, как думается, 
не устраивала в ленинском мифологизме игра в 
народный мифологизм, слишком уж скользкой и 
исторически неопределенной выглядел этот путь. 
В этом было много от философской игры кабинет­
ных интеллектуалов, да и рассчитана была эта 
игра на эйфорию первых революционных лет, на 
пробуждение в народе разбойничьегоразинского 
или пугачевского духа, чтобы с помощью его одер­
живать победы, захватывать города и наводить 
ужас на классовых врагов, а точнее на обычных 
городских обывателей. И надо сказать, что такти­
ка эта, называемая «красным террором», действи­
тельно принесла большевикам много полезного. К 
середине 1920-х годов острая потребность в крас­
ном терроре отпала, но надо было что-то делать 
с демоном революции, которого большевики уже 
вызвали из преисподней. Разинщина и пугачев­
щина как народно-большевистская стихия, гуля­
ющая по фронтам Гражданской войны, не могла- 
же сама вернуться в то место откуда она пришла; 
ноее лишь можно было использовать, как силу, 
организующую и контролирующие необходимые 
советской власти процессы и мероприятия.На 
этой страшной энергии были построены уже при 
Сталине огромные, разветвленные органы совет­
ского сыска и наказания — НКВД и ему подобные 
организации.

Не углубляясь далее в тему механизма функци- 
онированиявождистской власти, которая имеет 
косвенное значение для нашей темы, обратимся 
к тому, как Сталину удалось накопить личными 
трудами (в отличие от Ленина, получившего всё 
в период революции), огромный потенциал во­
ждистской энергии. Накопление энергии проис­
ходило двумя путями; через партийные каналы и 
через энергию масс, передачу народом вождю сво-



30 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

их симпатий и доверия. Максимальное получение 
вождистской энергии давала революция, и это по­
нимали все вожди первого эшелона, участвовав­
шие в революции 1917 г. После смерти Ленина, 
узурпировавшего всю революционную энергию в 
свою пользу, остальным вождям оставалось дей­
ствовать только со ссылкой на Ленина, как чуть 
ли не источника революционной энергии. Однако 
же было ясно, что и самим новым вождям, претен­
дующим на первую роль, (а это вся энергия партии 
и энергия советских народных масс) надо будет 
самостоятельно побороться за право быть первы­
ми в получении этой энергии. Вскоре выяснилась 
и разница в подходах вождей; одни видели опору 
только в партии, и благодаря ей хотели выйти на 
международные рубежи, через реализацию идеи 

власть на партийном поприще предполагала осо­
бый характер побед над врагами партии, ее гене­
ральной линии, которой и олицетворялось страте­
гия движения всей страны и всего общества. Это 
была личностная борьба с Троцким, Зиновьевым, 
Бухариным, т.е. с правой и левой оппозицией, и 
одновременно это было олицетворение самой пар­
тии. Идея, олицетворяющая человека, пробивала 
себе дорогу вперед и партия чествовала своего 
вождя не за общие и глобальные победы в стра­
не, а за внутрипартийные победы; за умение со­
хранить за партией ведущую роль в обществе, за 
способность вождя внедрить партию как идейную 
машину в социум, чтобы с помощью ее контроли­
ровать его. Вождь на партийном поприще словно 
в ручном режиме рисует амплитуду гармоничного

Колхозная деревня ещё традиционная. Фото 1930-х годов

перманентной революции; другие увидели, что 
источник энергии лежит не только в партийной 
власти, но и народная стихия может дать вождю 
не меньше, а может быть даже и больше энергии.

Рассмотрим подробнее два пути получения 
Сталиным вождистской энергии: партийный и 
народный. Поначалу, Сталину удалось выстро­
ить инфраструктуру партийного канала получе­
ния энергии и это вполне закономерно. Борьба за 

биения партийного сердца; убирает необходимые 
отклонения в ритме, погашает мешающие шумы, 
убирает препятствия. На вожде лежит главная 
ответственность за генеральную линию партии, 
он — генеральный секретарь. Секретарь не у че­
ловека-начальника, а у партии, главного лица и 
субъекта всего процесса. Партия не субъектный 
субъект. Генеральный секретарь последний пост, 
последнее персональное лицо за которым далее 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 31

следует деперсонализация — коллективность пар­
тии. То есть выше человека, даже вождя, призна­
ется только идея, коллективная воля и у этой кол­
лективной воли человек находится в генеральных 
секретарях. Конструкция по-своему мистическая. 
Откуда в таком случае появляетсявождистское 
начало у руководителя партии? Человек, сколько 
бы он ни набирал общественного и политическо­
го веса, остается человеком, ни в кого другого он 
не может превратиться; вождь же оказывается 
результатом неких превращений, в результате 
которых человек становится частично уже и не 
человеком, а неким коллективным существом, 
символическим образом, однако, не похожим на 
образ царя. Сталин это начал понимать с самого 
начала своего вождистского пути. В официальных 
спорах, обсуждениях он употреблял свое имя в 
третьем лице, говорил о себе «Сталин», как бы аб­
страгируясь от себя настоящего, говорящего или 
пишущего. Также он относился к своим официаль­
ным портретам, к городам и заводам, названным 
в честь себя. Он считал, что эти знаки уважения 
и власти живут самостоятельной жизнью, связан­
ной с его функцией вождя и руководителя партии. 
Нечеловеческое у вождя и есть его вождистская 
харизма, вождистский образ, олицетворение пар­
тии. Вождь является олицетворением партии, но 
не полным ее олицетворением, а частичным, в ту 
меру и силу, в которую он сумел обеспечить на­
дежность и чистоту генеральной линии партии. 
Получается «вождь» и «генеральный секретарь» 
не совпадают друг с другом. Должность генераль­
ного секретаря, это последняя из человеческих 
степеней на пути восхождения наверх; за ней, 
если человек способен быть вождем, находится 
еще одна, уже не должностная и официальная, а 
неофициальная, сверхчеловеческая должность во­
ждя. Вождь — самое начало коллективистско­
го лица партии там, где наблюдается превраще­
ние человека в символ, в полный или частичный.

Сталин стал практически единым вождем пар­
тии после победы над Троцким, в 1926 г. И хотя 
впереди были баталии с правой и левой оппозици­
ей, и физическое уничтожение мало-мальски всех 
претендентов на место вождя, что растянулось до 
1937 —1940 г., но главным лицом в партии все 
же, начиная с 1926 г. становится Сталин. И при­
чина победы Сталина была не столько в его уме­
нии вести борьбу со своими врагами, за счет своих 
особых человеческих качеств, сколько в выборе 

Сталиным союзника для борьбы. Этим союзни­
ком становится не только партия (на что сделал 
ставку другой вождь Троцкий), но и народная мас­
са. Троцкий ошибся, глядя на Ленина, так мало 
лично делавшего для собирания любви народной 
(а политика военного коммунизма, Гражданская 
война и борьба с Церковью этой любви не прибав­
ляли), не понимая, что Ленин в 1917 г. получил 
сразу всю любовь революционной части народа. 
Сталин еще в период Гражданской войны увидел и 
понял, что за народную массу надо бороться. Тог­
да, правда, это касалось привлечения симпатий 
к советской власти нерусских жителей империи, 
как союзников в борьбе с Белой армией. Но имен­
но Сталин, как нарком по делам национальностей 
занимался этими проблемами и на практике сумел 
увидеть и почувствовать великую силу народной 
поддержки. Отсюда, как мне кажется, вождь вы­
нес убеждение, что советский орел, как и прежде 
должен быть двуглавым и вождю следует помнить 
об обеих головах, как символах власти.

Отсюда у Сталина, очевидно, и родилось пони­
мание приоритета социализма в одной стране над 
идеей перманентной мировой революции, где все 
строилось на монополии партии, как ведущей орга­
низующей силы этого процесса. Во внутренней же 
борьбе за социализм нельзя было опираться толь­
ко на партию, какой бы гениальной она не была, 
нужна была еще вторая «голова», в лице народа. 
И Сталин в борьбе с Троцким использовал именно 
эту идею и к 1926 г. сумел ясно обозначить это на­
правление пути59. Генеральная линия партии, та­
ким образом, связывается с этого времени не про­
сто с именем Сталина, но и с самобытной содер­
жательной стороной этой линии. С 1926 г. начина­
ется не только движение в сторону строительства 
социализма в одной стране, но и разрабатываются 
первые системные планы индустриализации60.

59 Капченко Н.И. Политическая биография Сталина. В 3-х томах. Тверь, 2006. Т. II. С. 153.
60 Там же. С. 279.
61 Там же. С. 45.
62 Там же. С. 44.

Интересно отметить тот факт, что именно 
Сталин предложил и настоял на «народном ва­
рианте» захоронения Ленина, т.е. его мумифи­
цировании, хотя Троцкий говорил о кремации, 
как это было для всех большевиков. Сталин 
объяснял свою позицию так: весь народ должен 
успеть проститься с телом Ленина, несмотря 
на длительность времени, на которое может 
растянуться это прощание и скорбь61. Троцкий 
же возмущался: «Отношение к Ленину как ре­
волюционному вождю было подменено отноше­
нием к нему как к главе церковной иерархии»62. 



32 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

На первом — партийном этапе — утверждения 
в вождизме, Сталин активно боролся против 
культа вождей, разъясняя, что только один че­
ловек Ленин и может быть таковым. Одно из 
обвинений, которое выдвигалось против вождей 
левой и правой оппозиции, звучало как желание 
их быть вождями народа или вождями Красной 
Армии, как Троцкий. В знаковой работе 1926 г. 
«К вопросам ленинизма» Сталин увязывает про­
блему строительства социализма в одной стране 
с новой ролью партии и новой ролью вождя пар­
тии. Он критикует теорию Зиновьева о диктату­
ре партии, заменившей ленинскую теорию дик­
татуры пролетариата. Диктатура партии ведет к 
диктатуре вождей, а диктатура пролетариата — 
к осуществлению всей программы партии63. Эту 
позицию поддерживал Дзержинский, который 
со своей стороны настаивал, чтобы ВЧК-ОГПУ 
были «органами партии и революции», а не ин­
струментом власти кого-то из вождей64.

63 Там же. С. 153.
64 Там же. С. 110.
65 Кириченко О.В. Советская модель конвертации богатства. 1920-е — 1930-е годы // Традиции и современность. 2015. № 17. С. 15—18.

Нам приходилось уже писать о том, какие мас­
штабные, переломные для эпохи перемены проис­
ходят в середине 1920-х в связи с выработкой со 
стороны Сталина новой политике по отношении к 
советской женщине. До этого политика «раскрепо­
щения» женщины подразумевала создание в стране 
особых адаптационных механизмов для приобще­
ния этой категории населения к партийности65. Че­
рез партийность виделся самый удобный путь соци­
алистического воспитания женщин и решения тем 
самым, одной из главных задач социалистического 
и коммунистического строительства. Так думал 
Ленин, поручивший это направление большевист­
ских преобразований женщинам-большевичкам 
И. Арманд, А. Коллонтай, Н. Крупской и др. Как 
только партийная и государственная власть стала 
сосредотачиваться в руках Сталина (в силу болез­
ни и кончины Ленина), так сразу же он начинает 
наступление и на этом, важном, направлении. Пре­
секая все формы рассредоточения (распыления)

Карта промышленных достижений советской власти к 1935 г. Из Воронежской газеты «Коммуна» за 1935 г.



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 33

власти, Сталин постепенно, к началу 1930-х годов 
добивается сворачивания этой автономной дея­
тельности женщин-большевичек и выдвигает дру­
гую идею — приобщения советских женщин к со­
циализму через труд, через производство. В рамках 
программы индустриализации страны это выгляде­
ло и убедительно и более актуально. Тем более этот 
план предполагал несравнимо более короткий путь 
решения задачи, а значит менее затратный и эф­
фективный. Более того, женщина рассматривалась 
в данном случае не просто как дополнительный 
ресурс для новой экономики (хотя это было тоже 
важно!), но и как локомотив всего процесса инду­
стриализации, ее рекламная роль здесь была огром­
на. К тому решалась и еще одна важная идеологи­
ческая задача; не надо было никого обобществлять, 
а также разрушать семьи «до основанья», как оплот 
старой традиции (что предлагали по началу Арманд 
и Коллонтай); женщина, пришедшая на производ­
ство автоматически расставалась со старым созна­
нием, дети ее нуждались в яслях и детских садах 
(что предполагало их общественное воспитание); и, 
наконец, женщина переставала быть экономически 
зависимой от мужчины, а, значит, вопрос о распа­
де традиционной семьи так же решался сам собой. 
Таким образом, опираясь на новую роль женщины 
в обществе Сталину, в значительной степени, как 
нам видится, и удалось раскрутить маховик инду­
стриализации и главное, на примере первого поко­
ления работниц (а не каких-то грядущих в далеком 
будущем), люди увидели колоссальные перемены в 
окружающем мире. Тем более, славить и воспевать 
советский труд советская власть научилась вели­
колепно; через газеты и плакаты, музыку, фильмы, 
через умелую, рассчитанную на коллективность 
организацию досуга и отдыха. Тем более, для чело­
века в этом обществе постоянно ребром ставился 
вопрос: «ты со всеми, или ты один?», «ты, такой как 
все советские, или ты другой?». Даже правильное 
классовое происхождение не избавляло челове­
ка от ответа на эти вопросы; они адресовались ко 
всем, и человеку сложно было и порой даже не воз­
можно было не отвечать на них.

Но, в данном случае, нам важно понять тот важ­
ный факт, что народная стихия была по-своему 
организована Сталиным, не имевшим как Ленин, 
изначально такой общенародной поддержки, и орга­
низована с ориентацией на скорую и зримую победу, 
что и произошло. Сам Сталин понимал, что ему, в 
отличие от Ленина вождистский ореол надо будет 
завоевывать. В 1924 г. он говорил, что создание (!) 
вождя — процесс долговременный и очень кропот­

ливый: «Нехорошо, если вождей партии боятся, но 
не уважают. Вожди партии могут быть действитель­
но вождями лишь в том случае, если их не только бо­
ятся, но и уважают в партии, признают их авторитет. 
Создать таких вождей трудно, это дело длительное и 
нелегкое, но абсолютно необходимое, ибо без этого 
условия партия не может быть названа настоящей 
большевистской партией, а дисциплина партии не 
может быть сознательной дисциплиной»66. Опора на 
труд, на земное преображение жизни были для наро­
да более привлекательны, чем тот вариант, который 
предлагал Троцкий или Крупская, делавшие ставку 
на партийность. Победа в индустриализации была 
более чем партийность наглядна, материализована 
в конкретные достижения (заводы, фабрики, сотни 
новых профессий, новый образ жизни), вот почему 
благодаря ей Сталин смог получить очень скоро море 
народных симпатий. Это были симпатии особого 
рода — симпатии вождю, приведшему свое войско к 
победе, от дореволюционной России «сохи и серпа», 
к современной советской индустриальной державе.

66 Сталин И.В. Собр. соч. Т. 7. С. 44—48.

Итак, образ Сталина-вождя постепенно вы­
растал из двух источников: 1) из партийных сим­
патий, которые копились и складывались в про­
цессе внутрипартийной борьбы Сталина со свои­
ми противниками за полное единовластие; 2) из 
народных симпатий, появляющихся после круп­
ных побед вождя на экономическом, политиче­
ском и военном фронте. Энергетика вождистских 
симпатий принципиально другая, отличная от 
энергетики монархической. Благодать помазания 
у царя и императора это исихастская энергетика, 
идущая от Бога, через помазание; вождь же полу­
чает свою энергию снизу, от народа, как следствие 
душевной, психической энергии, объединенной в 
одно целое у большого числа людей. Вождистская 
энергетика, собираясь из двух источников, долж­
на была образовывать одно русло, чтобы течь как 
одна река и главным руслом Сталин все-таки вы­
брал «партийное», а не народное. Собственно, это 
был не его выбор, другой возможности собрать 
вождистскую энергетику в одно целое просто не 
было. В отличие от народной массы, дававшей 
хотя и большую по объему психо-энергию для во­
ждя, но не могущую сделать эту энергию идеоло­
гической силой, только партия могла справиться 
с этой задачей. Вождь же будучи началом коллек­
тивистского лица партии (не народа) был партиен 
по своей природе, а не народен. Даже в этом кон­
тексте «не-народности», а «партийности» вождя 
партии были свои отличия у Ленина и Сталина, 
как двух вождей, которые шли разными путями 



34 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

получения энергии масс. Ленин, который все по­
лучил сразу в 1917 г. вместе с победой революции 
(и которому далее оставалась только играть перед 
лицом народа в вождя, отсюда его обращения к 
образам Разина и Пугачева), считал, что партия 
должна быть численно небольшой, но качествен­
ной («ум, честь и совесть нашей эпохи»). В этом 
случае, народу учиться социализму будет легко, 
для этого ему даже необязательновступать в пар­
тию, нужно лишь научиться ориентироваться, 
соотносить свои поступки с «совестью эпохи». 
Так думал поначалу и Сталин, называя партию 
орденом меченосцев, но потом мнение его из­
менилось, и он выступил за массовую, народную 
партию67. Эти изменения были связаны с новой 
стратегией — построения социализма в одной 
стране. Народность партии позволяла Сталину 
вести борьбу широко и достаточно открыто. Во 
всяком случае, он не боялся этого делать, и прес­
са, и народ были в курсе всех дебатов, ведшихся 
с представителями правой и левой оппозиций. 
Съезды, пленумы, конференции также 
стали ориентироваться на массовую пар­
тийную аудиторию и в этой среде Сталин 
чувствовал себя своим; он шутил, ирони­
зировал, представлял своих соперников 
в неприглядном свете. XIV съезд партии, 
где Сталин стал главным лидером партии 
был использован им «не только для изло­
жения своих принципиальных подходов 
к решению стоявших перед страной про­
блем, но и в своеобразную цирковую аре­
ну, на которой представители оппозиции 
исполняли жалкие трюки»68. Прочтение 
стенограммы съездов этого времени (раз­
грома правой и левой оппозиции) показы­
вает насколько зал живо реагировал на 
выступления оппозиционеров; слышны 
постоянные едкие реплики из зала, ино­
гда шум, если участники особенно недо­
вольны выступающим. Вождь становится 
кумиром партийной массы, ему кричат 

67 Капченко Н.И. Указ.соч. Т. II. С. 42.
68 Там же. С. 165.
69 Нами была просмотрена за период с 1929 по 1953 г. газета «Коммуна», издававшаяся в г. Воронеже. Это была ежедневная 

газета, главный официальный орган Воронежского обкома ВКП(б), Облисполкома, Облпрофсовета и Горкома ВКП(б).
70 И здесь нельзя не поблагодарить Воронежскую областную библиотеку им. И.С. Никитина за проведенную оцифровку 

этого издания, что позволило на другом уровне эффективности работать с этим изданием.

здравицы, устраивают овации. Впервые Сталин 
услышал здравицы в свой адрес на XV съезде пар­
тии, в 1927 г. Здесь впервые чествовали только 
его одного, как великого вождя; аплодисментами, 
здравицами, подарками от делегатов.

Но эта вождистская слава пришла к Сталину 

поначалу только из партийной среды, народная же 
масса еще не была наэлектризована сталинской 
властью в такой же степени как партийный ак- 
тив.На это ясно указывает характер публикаций 
в региональной периодической печати, где вплоть 
до середины 1930-х годов — появления новой 
конституции, больших и масштабных репрессий, 
установления полного единовластия Сталина и 
подведения первых общих результатов коллекти­
визации и индустриализации, — не было на стра­
ницах региональной прессы многочисленных и по­
стоянно публиковавшихся материалов, прослав­
ляющих мудрость и величие партийного вождя69.

Просматривая год за годом (с 1929 по 1953 г.) 
областную партийную газету «Коммуна»70, нам 
удалось заметить одну важную вещь; как вождь 
Сталин целенаправленно и постоянно добивался 
от народа все большего роста своего вождистско­
го потенциала, но до поры его вождизм для регио­
нального уровня не требовал еще особой публич­
ности и активности его обозначения. Первая поло­

са газеты отражала всегда официальную позицию, 
сюда выносились столичная официальная хрони­
ка, партийные известия, но до 1933 г., до первых 
итогов пятилетнего плана, где суммировались до­
стижения индустриализации и коллективизации, 
мы не встречаем еще отношения к Сталину как к 



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 35

единственному вождю. Газета, даже на перовой 
полосе публикует большей частью официальную 
хронику местного уровня. На этот момент Сталин 
в редких документах отчетного характера, касаю­
щегося событий общесоюзных обозначается как 
вождь ВКП (б), но еще не народа (трудящихся)71. 
Именно первый большой успех в экономической 
сфере сразу позволил публично обозначить Ста­
лина вождем в глазах теперь уже не только партии 
и столицы, но и регионов. 11 января 1933 г.газета 
публикует отчетный доклад Сталина и здесь же 
звучит здравица: «Да здравствует тов. Сталин — 
железный вождь большевистской партии, вдох­
новитель и организатор побед пятилетки». Сла­
ва Сталина как вождя, начинает расти быстро, 
даже стремительно. А это значит, что ресурсы 
для этого уже накопились. В газете за 1934 г. по­
являются первые обобщенные формы «сталинско­
го подхода», когда прилагательное «сталинский» 
уже начинает применяться кразного рода явлени­
ям, например, «хозрасчетная сталинская бригада» 
(5 января 1934 г.), «сталинский стиль» в работе и 
т.д. Рабочие рационализаторы, проявившие сме­
калку, называют свою бригаду «сталинской», обо­
значая особый подход к труду. С этого года часто 
публикуются письма Сталину рабочих с мест и 
регионов, в том числе из Воронежской области. 
В них звучат похожие из письма в письмо слова 
о «любимом вожде нашей партии». Но самым лю­
бопытным, пожалуй, следует считать обращени­
е-приветствие Воронежской партийной конферен­
ции к Сталину.Здесь любопытно это обращение на 
«ты». Так человек мог обращаться только к Богу, 
с которым его связывала особая близость. То есть 
определенная волна «умиления» шла и снизу, от 
региональных партийных функционеров. Но все 
же больше эту волну разгоняли сверху. Отку­
да вниз шли прямые инструкции, какие лозунги 
должны звучать на первомайском параде, а это 
было официальным делом, контролировавшимся 
ЦК ВКП (б), а значит и самим Сталиным. Каждый 
год газета в конце апреля печатала «лозунги для 1 
мая» на первой полосе газеты.

71 «Под руководством ВКП (Б) и ее вождя тов. Сталина трудящиеся массы нашей страны одержали победы всемирно­
исторического значения. Коммуна за 1 января 1933 г.

72 Стихотворение поэта А. Пришлеца «Стальные стаи» о советской авиации в № 190 за 1935 г.

С 1935 г. в газете на перовой полосе стали ча­
сто появляться фотографии Сталина в окружении 
самых разных людей; вот он с дочкой, которую ла­
сково прижимает к себе (вождь — тоже человек и 
ему человеческое не чуждо); вот он с соратниками 
по партии. Они смотрят, проверяют, контролиру­
ют, общаются.фото Появляются стихи, где нередко 

обыгрывается слово «Сталин»72, оно наполняется 
дополнительными смыслами и оттенками. Зна­
ковыми для 1934 г. были первомайские лозунги 
о «партии Ленина», «теории Маркса, Энгельса и 
Ленина», «великом победоносном знамене Марк­
са, Энгельса, Ленина»; завершались речевки здра­
вицей «да здравствует ленинизм». А уже 1 января 
1936 г. в передовице появилось название «Вперед 
под знаменем Ленина-Сталина», начался подъем 
на новую ступень вождистской идеологии. Эти 
новые пафосные откровения шли из Москвы, из 
окружения Сталина и им поддерживались. 22 дека­
бря 1933 г. Каганович делал доклад «Стахановское 
движение — торжество дела Ленина-Сталина», т.е. 
образцовому труду присваивалось имя вождей. В 
другом номере за январь 1936 г. публикуется еще 
один московский доклад (Я.А. Яковлева, заведую­
щего сельскохозяйственным отделом ЦК ВКП(б)) 
«На борьбу за сталинские 7-8 миллиардов пудов 
зерна».В январе впервые появляется важное допол­
нение к понятию «вождь партии» — «Вождь партии 
и народа» (9 января 1936 г.). Регион ответил на эти 
откровения Москвы собственными признаниями в 
любви к вождю: «сталинский поход за высокий уро­
жай», «горячий привет стахановцам — Сталинским 
питомцам», «по сталинскому пути», «сталинская за­
бота об учителе». Колхозные успехи напрямую на­
зываются сталинскими, звучат слова «сталинский 
устав сельскохозяйственной артели», «сталинский 
устав колхозной жизни». Патриотизм тоже стано­
вится в этот год сталинским: «молодые патриоты 
сталинской выучки», «сталинский комсомол». Оби­
лие фотографий, где стахановцы вместе с вождем 
на кремлевских приемах. И от молодежи приходит 
еще один импульс, еще одна деталь, характеризую­
щая вождистскую силу Сталина. В приветствии от 
X съезда комсомола, проходящего в апреле 1936 г., 
было обращение к вождю: «Вождю народов товари­
щу Сталину». В том же 1936 г. был озвучен еще один 
эпитет «великий Сталин», сначала в контексте, как 
друг всех детей СССР. В тот же 1936 г. появляется 
историческая «сталинская конституция победного 
социализма» еще более укрепившая верховный ав­
торитет Сталина.

1936 г. во многом стал для Сталина определяю­
щим его вождистскуюстатусность, страна сильно 
изменилось за послеленинское десятилетие и у вла­
сти появилась возможность напрямую обращаться 
к народу со словами удивления и восхищения про­
исшедшими изменениями. Воронежская область, 



36 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

которая в 1936 г. была отмечена орденом Ленина за 
выдающиеся успехи в сельском хозяйстве и маши­
ностроении, в ответном письме обращается к Ста­
лину не больше как к «творцу новой жизни», «вели­
кому вождю народов». Здесь также звучит прямое 
обращение на «ты», как к Богу: «Тебе, дорогой то­
варищ Сталин, наш вождь и учитель, наш друг»; а 
коммунистическая партия называется уже «партия 
Ленина-Сталина». В Воронеже не оговорились, по­
тому уже вскоре в числе официальных лозунгов на 
первомай прозвучали и эти фразы: «за дело Лени­
на-Сталина» и «коммунистическая партия Лени­
на-Сталина». В 1939 году Сталин достигает пика 
своих вождистских возможностей, в первомайских 
речевках уже достигнута предпоследняя ступень 
совершенства вождя; он вместе великими классика­
ми марксизма олицетворяет знамя: «Да здравствует 
великое, непобедимое знамя Маркса-Энгельса-Ле- 
нина-Сталина». Эти слова произносились как с 
мавзолея во время демонстрации, так и во всех три­
бун на бесчисленных городских площадях СССР. У 
Сталина накануне войны остался один незавоеван- 
ный рубеж, одна ступень на которую он хотел, но 
не смел подняться, потому что она тоже требовала 
«не слов, а дел». Этой ступенью был ленинизм, как 
учение. Поставить сюда свое имя Сталин так и не 
решился, а война сразу сменила все акценты.

С началом Великой Отечественной войны исче­
зает из официального употребления само понятие 
«вождь», свой статус Сталин мгновенно понизил до 
максимально низшей для себя ступени — офици­
альной должности. В 1942 г. он — народный комис­
сар обороны (так звучит везде и печатается), но уже 
в мае 1943 г. он — верховный главнокомандующий. 
И с этим статусом Сталин и заканчивает войну. По­
сле войны, не сразу, но постепенно начинает заво- 
дитсямашина прежних вождистских устремлений. 
И хотя в 1946 г. Сталин еще только министр Воо­
руженных Сил СССР и генералиссимус, но в газеты 
опять возвращаются вождистские эпитеты (и это 
конечно, с подачи центра): «сталинские пятилет­
ки», уточняется и формулируется место Сталина в 
системе вождей: «Под знаменем Ленина, под води­
тельством Сталина». Уже к 1946 г. Сталин понял, 
что ему не достичь высшей ступени вождистской 
иерархии, у него нет морального права услышать 
с мавзолея слова «ленинизм-сталинизм», и потому 
он вообще вычеркивает из первомайских речевок- 
заключительную фразу «Да здравствует ленинизм».

Интересно, что все свои главные достижения 
сам вождь мерил понятием «расцвета Родины»; все, 
что происходило в СССР в 1930-е годы, по мысли 
Сталина, называлось расцветом Родины, поэтому 
после окончания войны, в 1946 г. Сталиным ставит­
ся опять эта задача: «к новому(выделено нами. — 

О.К.) расцвету Советской Родины, к полной побе­
де коммунизма в нашей стране». В 1947 г. Сталин 
окончательно снимает с себя бремя несения офици­
альной должности, и передает ее как поношенную 
шинель Н. Булганину вместе с должностью военно­
го министра, а сам опять становится «великим во­
ждем и учителем». Снятие лозунга «да здравствует 
ленинизм» из первомайского обихода, думается 
можно объяснить трезвым расчетом вождя; он по­
нял, что такого расцвета, какой была предвоенная 
эпоха, ему уже не достичь и поэтому надеяться на 
достижение последней ступени вождизма не стоит. 
Да и сам вождь, пройдя войну, уже не мог играть с 
прежней живостью и театральной искренностью с 
народом в ту довоенную игру, которая обозначала 
тесное единство, даже слитность вождя и народа. 
Если мы посмотрим на динамику официальных изо­
бражений на первой полосе Сталина в праздничный 
день 1 мая за период, с 1937 по 1953 год, то зримо 
увидим разницу в понимании Сталиным своего ме­
ста в обществе. С 1937 по 1 мая 1941 г., когда Ста­
лин еще «вождь» народа, идущего в коммунизм, он 
постоянно изображается как глава устремленного 
вперед народа. Ласковой улыбкой и одобрением, 
он, точно дошедший уже до коммунизма, зовет 
народ к себе. Эти картинки имеют по символикеи- 
конографичныйхарактер, в них очевиден намек на 
икону, где с небес, из левого или правого верхнего 
угла Христос благословляет того или иного святого. 
А народ, ступивший на коммунистическую дорогу, 
изображается святым!

Но уже 1 мая 1942. г. Сталин показывается со­
вершенно по-другому; это фотопортрет, не рисунок 
или литография, и за этим стоит и идея максималь­
ного смирения, опрощения, а также снятие с себя 
вождистских полномочий. Парадокс состоит в том, 
что вождь — это военно-дружинный статус, тут же 
получается наоборот, как только началась война, 
вождь снимает с себя полномочия, как какие-то не­
нужные побрякушки и одевает простую солдатскую 
шинель. В 1943 г. первомайский Сталин уже не­
много абстрагируется, вместо фотопортрета опять 
появляется рисованный портрет, чуть повернутый в 
профиль. В 1945 г. перед нами уже литография для 
военной медали, где бронзовый Сталин олицетво­
ряет собой успех полководца. Вплоть до кончины, 
до 1953 г. Сталин продолжал появляться в празд­
ничные дни в виде портрета, уже без народа, как 
символ полководца, а е вождя. Хотя вождистская 
риторика продолжала существовать, но она шла, 
как было замечено, выше, по кругу, поскольку, Ста­
лин так и не мог в силу определенных объективных 
законов встать на последнюю вождистскую ступень 
— автора сталинизма, более высшей ступени чем 
ленинизм.



О. В. Кириченко Традиционная антропология советского вождизма 37

Итак, подведем итоги рассмотрения динамики 
формирования вождистского образа, в котором при­
нимали участие все советские силы: сам вождь, пар­
тия и в целом власть, а также — общество (народ). 
Поначалу, Сталин за счет активной внутрипартий­
ной борьбы с т.н. правой и левой оппозицией, зара­
ботал первую порцию вождистского авторитета в 
самой партии и ступил на первую ступень подлин­
ной власти; но для народа этого оказалось мало, для 
него это было только начало достижений. Поэтому, 
когда начались реальные сдвиги в экономике, в про­
мышленности и сельском хозяйстве, только тогда 
(даже не смотря на высокую цену, заплаченную за 
это народом), то сразу стал повышаться и народ­
ный статус вождя. Перечислим, все пройденные 
Сталиным ступени вождизма; из них одна партий­
ная и шесть народных: 1) вождь партии (заработана 
в борьбе с оппозицией); 2) знамя Ленина-Сталина 
(1936 г.); 3) вождь партии и народа (1936 г.) как ва­
риант — вождь народов, отец народов; 4) великий 
Сталин (1936 г.); 5) дело Ленина-Сталина (1938 
г.); 6) партия Ленина-Сталина (1938 г.);7) великий 
вождь и учитель (1946 г.). Некоторые ступени близ­
ки друг другу и, поэтому, по сути, речь идет о трех 
ступенях вождистского восхождения (и четвертой 
не достигнутой Сталиным): 1)вождь партии; 2) 
вождь народа 3) великий вождь и учитель. Понятие 
«великий» должно было легитимизировать вождя в 
глазах остального мира, как правителя, как полко­
водца, и, самое главное — государственного деяте­
ля. То есть все высшие чины, с точки зрения свет­
ской Сталин в системе государственной иерархии 
достиг. Именно достиг, а не присвоил! И последний 
вождистский чин — основатель учения сталиниз­
ма, более высшей ступени чем предыдущее учение 
ленинизм, Сталин достичь не смог, что свидетель­
ствовало не столько о его теоретических неспособ­
ностях, сколько указывало на тупиковый характер 
марксистского учения, как такового. Практика, в 
лице Сталина на это ясно указала. Очевидно, ста­
линизм, если бы он был достигнут и приобрел по­
зитивный смысл, то он бы олицетворял единство 
народной и партийной формы вождизма. Интересно 
отметить, что на XX в. Хрущев напрямую не гово­
рил о сталинизме, как учении Сталина, но все вни­
мание сосредоточил на отклонениях от ленинизма: 
культе личности и других явлениях. Но фактически 
в этом докладе шла речь о попытке заменить лени­
низм другим учением, ему противроположным.

Сталин, прошедший путь вождя вместе с наро­
дом, в отличие от Ленина, прошедшего этот путь 
только с партией (потому что после 1917 г. он так 
и не успел реализовать то потенциал, который по­
лучил от народа, в качестве вождя), по сути, являет 
собой единственный образец реального советского 

вождя, сумевшего стать вождем в процессе реаль­
ной общенародной борьбы за социализм. Ленин же 
— скорее виртуальный вождь, мифологический, 
с которым связан успех победы революции и со­
здание государства нового — советского — типа. 
Но мифологический вождь Ленин на сегодня пока 
побеждает реального вождя Сталина, потому что 
такой вождь более выгоден всем либеральным и 
антироссийским и антитрадиционалистским силам. 
Лениным легко манипулировать, акцентуировать 
необходимые смыслы, со ссылкой на нужный кон­
текст его текстового наследия; Ленина до сих пор 
на официальном уровне не принято связывать, в 
отличие от Сталина, ни с одним из крупных боль­
шевистских провалов (ни с репрессиями, ни с голо­
дом, ни даже с гонениями на Церковь (!). Последнее 
особенно примечательно, потому, что ленинский 
период почти целиком приходится на первые рево­
люционные годы, на которые, как на объективные 
обстоятельства послереволюционной разрухи и ха­
оса, легко сваливать и гонения на Церковь, и саму 
Гражданскую войну. Ленин на сегодня официаль­
но выведен из-под удара «суда истории»; памятни­
ки ему сохраняются во всех крупных (и не только 
крупных) городах страны; мавзолей продолжает 
быть особым центром Красной площади, где со­
вершаются важнейшие праздничные мероприятия 
страны; он доступен для посещения; в отношении 
Ленина не вынесено ни одного официального госу­
дарственного суждения, подобного тому, что было 
сделано в отношении Сталина на XX съезде.

Ленин — это другой тип вождя и другой тип 
вождизма, который принципиально отличается от 
сталинского типа. Здесь,человеческое полностью 
поглощено камнем или бронзой, и памятник, в силу 
этого обладает, неограниченными манипулятивны­
ми возможностями, сюда может быть пристегнута 
любая легенда, любой миф, отвечающий неким ре­
волюционным чаяниям масс и исторической злобе 
дня. На Ленина сегодня с любовью глядят Китай, 
Вьетнам и Куба, его почитает Корея, к нему растут 
симпатии в Японии, да и на Западе, он сегодня чуть 
ли не главный авторитет для левых. Ленин как бы 
связывает воедино коммунистическую идею и бур­
жуазную в одно целое и дает шанс убить двух зай­
цев. Ленин, как миф, позволяет самому вождю быть 
номинальной фигурой, без всего того, что было 
связано с именем Сталина, когда вождь буквально 
погружен во все детали исторического развития, он 
тесно привязан к народу. Ленин же освобожден от 
обузы народности, он — вождь, но вождь револю­
ции, а не пролетариата, или иной социальной груп­
пы и это тоже привлекает к нему буржуазные силы. 
От Сталина-вождя можно ожидать неожиданных 
поступков, он может быть нелогичен, более суров, 



38 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

чем нужно человечеству; человеческое в нем, как 
оно ни мало, формирует индивидуальное поле на­
ционального развития. Все этосовершенно недопу­
стимо для противоположной социалистическому 
лагерю стороны. Вот почему и там вырабатывается 
понимание о более предпочтительном — ленинском 
— типе вождизма, вожде чисто партийном, а не на­
родном. Такой вождь, в глазах Запада (а теперь и 
коммунистического Востока) конечно, может назы­
вать себя народным, может играть в народность, как 
это делал Ленин, апеллировать к архаике и близким 
народу образам бунтарям, но не делать эти образы 
основой своей идентичности. И самое главное та­
кой вождь не должен реализовывать сталинский ва­
риант народной мобилизации. По сути, сегодня на 
земном шаре сталинский тип вождя (и то, как тип, а 
не как идеал) сохранился только в Северной Корее.

Ленинский период (1917—1921 гг.) многие совре­
менники оценивали крайне негативно, из-за страш­
ной волокиты и бюрократизации. Возмущался М. 
Горький в 1920 г., что советская власть стремится 
к централизации, а она привела, считает он, само­
державие к гибели. «Вы говорите, что у нас в “Доме 
искусств” буржуи, а я вам скажу, что это все ваши 
же комиссары и жены комиссаров»73. Горький ска­
зал Чуковскому с глазу на глаз, что не верит в ком­
мунизм, который строят сегодняшние большевики74. 
Чуковский отмечает: «Ругают большевиков все». 
Сумели бы большевики построить социализм, если 
бы сохранилась модель вождизма партийного типа, 
на подобие той, какую сегодня используют в Китае? 
Думается, что сумели бы, если бы смогли, как совре­
менный Китай опереться на западные технологии и 
западный рынок, но при Ленине такой перспективы 
перед молодой советской республикой не открыва­
лось. Нужен был сталинский план индустриализа­
ции и коллективизации, чтобы Запад, хотя бы ча­
стично и на короткий срок, как в 1930-е годы, стал 
делиться своим техническим потенциалом. В Китае 
ситуация зеркальная той, что была в СССР; сначала, 
при Мао Цзе Дуне страна прошла сталинский, на­
родно-мобилизационный период вождизма, потом, 
начался ленинский этап, связанный сДэнСяоПином 
и последующими генсеками. Сейчас нет смысла го­
ворить об успешности в Китае ленинской модели 
вождизма, потому пока неизвестно чем закончится 
этот эксперимент. В любом случае, уже ясно, что ле­
нинская модель — это своего рода либерально-соци­
алистическая модель, рассчитанная на частичную, 
но глубокую интеграцию в западную экономику и 
западный рынок. Вождь в этой модели практически 

73 Чуковский К.И. Дневники. 1901 — 1929. М., 1991. С. 144.
74 Там же. С. 145.

растворен в коллективном уме партии, но это состо­
яние не является состоянием равновесия, как пока­
зывает исторический опыт. Как бы ни было выгодно 
стране и народу следование этой модели, но в основе 
ее лежитвождистская форма правления, идентифи­
цирующая себя с борьбой и движением, с постоянны­
ми переменами, и потому она не может долгое время 
оставаться в состоянии статики. Внутри советской 
ленинской модели постоянно шла борьба вождей за 
первенство, закончившаяся победой Сталина; при 
Сталине партийная власть была доведена до абсурда. 
Затем маятник закачался чаще. Нынешняя ленин­
ская модель Китая также предполагает возвращение 
на каком-то историческом этапе к «подлинному» на­
циональному лидеру, вождю наподобие Мао. И такая 
работа, думается сегодня не просто «идет», она ки­
пит постоянно внутри китайской элиты.

Другое дело, современная Россия, фактически 
отказавшаяся от приоритета партийности, которая 
сегодня играет больше декоративную, чем сущност­
ную роль. Страна как будто встала на путь запад­
ного парламентаризма, где роль партий ограничена 
выборными дебатами и некоей текучей организа­
ционной деятельностью. Там сегодня не партии 
формируют и поддерживают вождя, как ясно пока­
зали последние выборы президента США, а некие 
«силы» (финансово-экономические, информацион­
ные, общественные). Партия в условиях господ­
ства вождистских форм власти всегда была формой 
посредничества вождя и народа, поскольку часть 
народа состояла в партии, особенно при Сталине, 
когда партия стала массовой.Ее формальная роль 
в поддержке руководителя страны, который на се­
годня имеет неофициальный статус «национально­
го лидера», позволяет говорить, что и в нынешней 
Россия модель вождизма стала напоминать запад­
ную. Однако, есть и отличия. Западные «силы», кор­
ректирующие деятельность президента, находятся 
лишь частично внутри государственного аппарата, 
а большей частью, они расположены за пределами 
его, они не видны. Российские силы, судя по всему, 
все сосредоточены государственном аппарате и они 
полностью подчинены президенту. То есть власть 
Российского президента, в этом контексте гораздо 
более сильная, концентрированная и эффективная. 
Но и у Российского президента есть своя «ахилле­
сова пята» — это властные полномочия глав нацио­
нальных республик, которые в значительной части 
и оттягивают часть его огромных властных полно­
мочий и фактически мешают ему быть по-настояще­
му «национальным лидером».


