
РЕЦЕНЗИИ.
АННОТАЦИИ.

СООБЩЕНИЯ.

Е.И. Якубовская

Высота ли высота поднебесная...
Рецензия на: Народное искусство.
Русская традиционная культура и православие.
XVIII–XXI вв. Традиции и современность / Авт.-сост. науч. ред. М. А.
Некрасова. М.: Союз Дизайн, 2013. 620 с.: ил.

Высота ли высота поднебесная, 
глубота́ , глубота́ — акиян-море! 
Широко ́ раздолье по всей земли!

[Кирша Данилов 2000, 
№ 1, ст. 1–3].

Ди́  вны высоты́ морски́  я, 
ди ́  вен в высо́  ких Госпо́дь.

(Пс. 92: 4).

Поэзия русской былины и поэзия Давидова 
псалма — казалось бы, что может быть между 
ними общего? Но примеры, приведенные в эпигра­

фе, свидетельствуют: русский эпос, дошедший до 
нас в записи репертуара Кирши Данилова, слыву­
щего «последним скоморохом», и строки высокой 
духовной поэзии Псалтири несомненно объеди­
няет общий образный строй. «А много ли таких 
примеров?» — с сомнением спросит читатель, 
привычно полагающий произведения народного 
и церковного творчества по разные стороны высо­
кой стены.

Уверяю вас, дорогой собеседник, — очень 
много. Именно этот вывод напрашивается, когда 
мы переворачиваем последнюю страницу сборни­
ка статей, а точнее, коллективной монографии 
«Народное искусство. Русская традиционная 

культура и православие. XVIII–XXI вв. Традиции 
и современность», созданной по инициативе и под 
научной редакцией известного искусствоведа, 
действительного члена Российской академии ху­
дожеств, доктора искусствоведения, профессора 
М. А. Некрасовой.

Изобразительно-пластическое, орнаменталь­
ное искусство: крестьянская архитектура, резь­
ба и роспись по дереву, керамика, народный 
костюм, лубок, искусство народных промыслов 
XVIII– XXI вв., а также музыкально-поэтиче­
ское, песенное творчество, народные обряды 
здесь осмысляются в контексте целостного пра­
вославного мировоззрения, рассматриваются 
в единстве православной веры. Книга богато 
и щедро иллюстрирована: на ее страницах мы 
видим лица носителей традиционной культуры, 



192 РЕЦЕНЗИИ. АННОТАЦИИ. СООБЩЕНИЯ.

запечатленных то объективом фотографа, то ки­
стью живописца, произведения церковных и на­
родных художеств, добытые в ходе полевой со­
бирательской работы и хранящиеся в музейных 
собраниях, дивные произведения архитектуры, 
картины русской природы и эпизоды духовной 
жизни современных русских людей 1.

1 На фоне столь замечательного исполнения элементов изобразительного ряда книги особенно досадными кажутся опечатки, 
количество и характер которых снижает достоинство издания.

Рецензируемая книга вносит существенный 
вклад в разрешение одной из серьезнейших про­
блем современного народоведения — отсутствие 
адекватного взгляда на мировоззренческую осно­
ву русской традиционной, в первую очередь кре­
стьянской культуры в ее «зрелый» период, с XVII 
по XX в. На протяжении всего XX в. фольклори­
сты, этнографы и искусствоведы с жаром стреми­
лись доказать, что мировоззрение русских кре­
стьян определялось отнюдь не православием, как 
это есть на самом деле, а условно реконструиру­
емым учеными «язычеством» либо двоеверием. 
При этом реконструкция «язычества» нередко 
подменяла собой объективный анализ уходящих 
корнями в глубокую древность представлений 
земледельцев о матери сырой земле и Природе, 
в XVIII–XX вв. переосмысляемых крестьянством 
в свете православного мировоззрения. Об этом 
пишет в своей статье, вошедшей в корпус рецен­
зируемого издания, видный этнолог К. В. Цехан- 
ская: «На протяжении двух столетий в науке соз­
давалась искаженная картина русской народной 
культуры без учета тысячелетней православной 
традиции. Нередко это было обусловлено плохим 
знанием православия самими исследователями, 
поскольку уже к концу XIX века интеллигенция 
в своей значительной части отошла от веры и не 
придавала значения религиозным основам рус­
ской народной культуры» (с. 233).

В советскую эпоху все, что было связано с ре­
лигиозным сознанием народа, разумеется, было 
под запретом. Во 2 пол. XX в. в связи с возрожде­
нием православия в широких слоях русского об­
щества усилился интерес к народной традицион­
ной культуре. Это сопровождалось активизацией 
полевой собирательской работы специалистов 
и любителей, которая, в свою очередь, спрово­
цировала движение молодежи к практическому 
освоению аутентичных образцов фольклора и на­
родного прикладного искусства, воспринятых не­
посредственно от носителей народной культуры, 
а затем и к погружению в мир народной традиции.

Параллельно в науке о народной традицион­
ной культуре идет постоянный поиск общих то­

чек, объединяющих различные ее виды. Прежде 
всего, актуальны перекрестные связи крестьян­
ского прикладного искусства, имеющего общую 
корневую систему как со специально-церковны­
ми его видами, так и с народными промыслами, 
и фольклора, во всей полноте его форм и жанров, 
включая комплекс земледельческих и семейных 
обрядов. В связи с этим чрезвычайно востребова­
ны исследования обобщающего, теоретического 
характера, отражающие картину современного 
состояния народной традиционной культуры в ее 
исторической перспективе.В русле этих проблем 
через всю монографию проходят несколько ге­
неральных тем и идей, которые раскрываются 
в конкретных исследованиях членов авторского 
коллектива:

• общность древних земледельческих и хри­
стианских начал в этических представлениях 
русских крестьян;

• переосмысление архаических образов, зна­
ков, обрядовых комплексов в свете зрелого на­
родного православного мировоззрения;

• культурные универсалии, объединяющие 
изобразительнопластический и словесномузы­
кальный фольклор;

• история народных промыслов как одной из 
форм традиционного искусства;

• история возникновения, разрушения и воз­
рождения различных видов народного и церков­
ного прикладного искусства, и в некоторых ста­
тьях — опыт их государственной поддержки, 
необходимый для будущего.

Сборник открывается введением автора кон­
цепции, составителя М. А. Некрасовой. Раскры­
вая историю формирования концепции книги, 
она подчеркивает стержневую мысль, которая 
лежит в ее основе: «Народное искусство, прежде 
всего по природе своей образности, — носитель 
высокой нравственности». Именно поэтому оно 
«актуализируется в современной культуре, как 
никогда востребовано в таких ее сферах, как об­
разование и воспитание» (с. 14).

Итак, коллектив авторов предпринял специ­
альное исследование образной природы и со­
держания русского крестьянского искусства 
XVIII — начала XX в., «как культурной целост­
ности, воспроизводящей вечные ценности, зна­
чимые для народа» в контексте православия, «по­
скольку крестьянское ядро традиций пронизы­
вает все формы развития народного искусства» 
(с. 19).



Е.И. Якубовская Высота ли высота поднебесная... 193

В первом разделе М. А. Некрасовой2 рассматри­
ваются основные символы, образы, идеи народно­
го искусства, раскрывается духовная сущность 
его содержания. Излагая свое восприятие истоков 
восприятия крестьянством православной веры, 
автор пишет: «Вера в Единого Бога освобождала 
дух славянина — труженика земли от порабоща­
ющей зависимости от природы. <…> Если древ­
ний славянин, задабривая ее, склоняя стихии на 
помощь своим нуждам, вымогал это магическими 
действиями, то русский крестьянин <…> искал 
единения с ней, славил Бога» (с. 34).

2 Раздел I. «Православно-народная сущность образа. Воздействие на крестьянское искусство этики и эстетики древнерусской 
культуры. Монастыри, их роль в зарождении искусства народных промыслов XVIII — нач. XIX в.».

3 Выделено автором статьи.
4 Говоря о «пасхальной» сущности образа «виноградья красно-зеленого», автор упоминает об исполнении «Виноградья» на 

Пасху (с. 83, 102). В русской календарной традиции закрепилось исполнение величаний с таким припевом на Святках (период 
от Рождества до Крещения), но факты исполнения «Виноградья» на Пасху нам неизвестны: на Пасху поются другие славле­
ния: тропарь «Христос воскресе из мертвых», иногда с оригинальным напевом, восходящим к календарным весенним песням, 
в некоторых местах исполняются «волочёбные» песни (от славянского «волочёбно» – «велечёвно» – «величанье») с припевом 
«Христос воскрес, Сын Божий». Данное уточнение, впрочем, не меняет сути мысли автора.

Таким образом, воспринятое народом право­
славие «изнутри перестраивало поэтические воз­
зрения славян» (с. 32), и, конечно, неслучайно 
не только название сословия, но и само понятие 
«крестьянин», как человек, обрабатывающий зем­
лю, живущий трудом на земле, связанный с зем­
лей кровно, родилось из слова «христианин». В по­
строении образа ансамблевого единства (с. 34), 
которое прослеживается на всех уровнях кре­
стьянской культуры, определяющую роль играет 
Храм — источник религиозного переживания 
и образец устроения мира.

Раскрывая суть переосмысления древних родо­
космологических символов в новом историческом 
и духовном контексте, автор, ссылаясь на иссле­
дования специалистов, удачно приводит примеры 
из духовных стихов, былин, колядок, сопоставляя 
их с миром орнаментально-пластических образов.

Столь же «космичен» в народном сознании 
и образ пути, осмысляемого как путь в Жизнь 
вечную, а смерть — как врата в нее. Цель земной 
жизни, жизненного пути человека — обретение 
Рая. Образ Рая, как символ вечной жизни, вопло­
тился в народном искусстве в образе Цветения, 
«вобравшем народный идеал, соединивший зем­
ное и небесное» (с. 59). В этом свете поновому 
читаются орнаментальные композиции северных 
прялок с образом путника-ездока в нижней части 
лопасти прялки и райского сада с цветами и пти­
цами в ее центре (с. 60–61, 64–66). На примере 
анализа их росписи М. А. Некрасова раскрывает 
символическую суть изображений и далее прово­
дит аналогии с ней в различных формах и жанрах 

народного искусства, отраженных в последующих 
разделах монографии.

Образ целостности мира в его православных 
и народных началах исследуется на примере 
одного из художественных воплощений Древа 
Жизни — «Древа Виноградного». Описывается 
сложная орнаментальная композиция в поволж­
ской домовой резьбе, в центре которой — вино­
градная лоза, произрастающая из руки человека. 
В нее вплетены фигуры добрых, улыбающихся 
львов (символ Божественной силы), фантастиче­
ских птиц и рыб с женскими головами (знаки све­
та и воды) наряду с евхаристическими символами 
(Чаша, крест и Евангелие). Истоки их образной 
символики исследовательница находит в мона­
стырских художествах, книжной миниатюре и ка­
менной резьбе владимиро-суздальских храмов, 
житиях святых и текстах Священного Писания — 
обязательных элементах духовного кругозора кре­
стьянских мастеров, особенно старообрядцев.

«Отдельные миры — человеческой, раститель­
ной, животной жизни, — пишет она, — претво­
ряются в образ единства планетарного масшта­
ба. Образ исполнен переживанием всеобщности 
ИДЕИ ПРЕОБРАЖЕНИЯ»3 (с. 80). Далее вывод 
подкрепляется анализом мотива виноградной 
лозы в других видах народного искусства: зо- 
лотном шитье (женский праздничный костюм), 
росписи сундука (значимый предмет интерьера) 
и, наконец, в композиции богородичных икон 
(в акафистах Богоматерь величается как «дре­
во благоплодовитое», «Богонасажденный вино­
град»). Проводимые параллели с праздничнопо­
здравительным величанием «виноградье красно- 
зеленое»4 приводят ученого к предположению: «… 
не есть ли резной фриз над окнами избы изобрази­
тельно-орнаментальное величальное, пожелатель- 
ное песнословие — “виноградье красно, зелено” 
в образе виноградной лозы, растительного побега, 
изображаемых в резьбе как символ света и жизни, 
привлекаемого к дому благоденствия» (с. 83). Для 
нас это, несомненно, так.

Вслед за исследованием духовной сущности об­
разного строя народной традиционной культуры 
читатель, естественно, ожидает развития и кон­



194 РЕЦЕНЗИИ. АННОТАЦИИ. СООБЩЕНИЯ.

кретизации теоретических положений на матери­
але изобразительного и музыкально-поэтического 
фольклора. Но план монографии построен иначе. 
Первым среди «ликов» народного творчества вы­
ступает мир народных художественных промыс- 
лов5. Народные промыслы как одна из современ­
ных форм народного искусства, вобравшего в себя 
и древние истоки крестьянских прикладных реме­
сел, и культуру монастырских рукоделий, взаимос­
вязанных с церковным прикладным искусством, 
неслучайно находятся в центре внимания М. А. Не­
красовой как специалистаискусствоведа. Глубокая 
духовная основа, пронизывающая русские художе­
ственные промыслы, вступает в вопиющее проти­
воречие с отношением к ним государства, относя­
щего это явление лишь к сфере промышленности, 
но не культуры. Из-за этого животворящее начало 
веры и традиции, преемственность жестко пода­
вляются управляющими этой сферой структурами, 
на первый план выступают «дикие» законы рынка, 
насаждающие «кич» и «ширпотреб», изза чего мно­
гие промыслы как явление народной культуры еще 
недавно находились на краю гибели.

5 Раздел II. «Народные художественные промыслы XIX–XXI вв. Христианские темы, сюжеты, мотивы. Традиции и современность».
6 Раздел III. «Иконопочитание в прошлом и настоящем как выражение народноправославного сознания. Драгоценный оклад – 

иконостас, икона».

Статьи М. А. Некрасовой, А. У. Грекова, 
Т. Л. Астраханцевой и Н. Н. Менчиковой, со­
ставляющие раздел монографии, посвященный 
народным промыслам, образуют гармоничный 
ансамбль, связанный множеством перекличек 
и аналогий. Авторы статей об искусстве палех­
ских, богородских, гжельских и дымковских 
мастеров раскрывают духовную сущность «на­
родного художества», его тесную связь с тра­
дициями народной культуры в целом. В фокусе 
исследования — древние традиции иконописа- 
ния (Палех), монастырской деревянной резной 
пластики (Богородское), «старообрядческая 
старина» (Гжель), народные истоки традицион­
ной глиняной пластики (дымковская игрушка). 
На примере творчества крупных современных 
мастеров на религиозные темы и сюжеты рас­
сматривается соотношение личности (начало 
развития) и традиции (начало организующее, 
закон народного искусства).

Всем статьям этого раздела присуща особая 
тональность. Говоря о духовнообразном строе 
произведений, авторы сумели передать нам, чита­
телям, особое, праздничное восприятие общения 
человека с Богом, изначально присущее самому 
явлению народных художественных промыслов. 
Удивительно точно подобранные иллюстрации 
передают дух радости, пронизывающий просвет­

ленное творчество современных художников, 
открывших для себя веру и впитавших народные 
традиции. Представляется, что в контексте обще­
го содержания монографии, дающего мощный фон 
исследуемому явлению, данный раздел произво­
дит впечатление поразительного открытия пре­
жде неведомого художественно-образного мира.

В центре третьего раздела сборника 6 — икона, 
которая «с богословской точки зрения <…> явля­
ется важнейшим средством познания и общения 
с Богом» (с. 234).Почитание икон является одним 
из догматов христианской веры. В статье «Иконо- 
почитание как проявление единства Церкви и рус­
ской народной традиции» этнолог К. В. Цеханская 
обращается к истории и формам иконопочитания 
в русской традиции. Выделяется почитание икон 
в храме, в доме, где «образа в божнице напомина­
ли о невидимом Божием присутствии» (с. 240). 
В народной традиции обрядовые действа, связан­
ные с семейными событиями: родами, крестинами, 
свадьбой, проводами в дальнюю дорогу — в сол­
даты, в отходничество и паломничество, смертью 
человека, — происходили при непременном уча­
стии домашних икон. Земледельческие обряды, 
исполняемые как семьей, так и общиной, также 
включали присутствие икон. Иконы же «играли 
важную роль в организации топографии жизнен­
ного пространства» (с. 243), освящая простран­
ство, освоенное человеком: на дорогах, в лесах, 
у источников, колодцев и рек. И наконец, «…ико- 
ны в крестных ходах раньше и теперь составляют 
связующее звено между храмом как сакральным 
местом, домом как малой церковью и всем жиз­
ненным пространством вокруг» (с. 245).

Две статьи данного раздела посвящены хра­
мовым керамическим иконостасам как явлению, 
тесно связанному с народными традициями гон­
чарства и культурой древнерусских изразцов. 
В центре внимания историка архитектуры Ю. Р. 
Савель ева иконостасы Н. В. Султанова — худож­
ника, архитектора и ученого конца XIX — начала 
XX в. Н. В. Султанов возродил древнюю «басмен­
ную», а также изразцовую технику с ее народны­
ми истоками, что проявлялось как в технологии, 
так и в образном строе. Тамбовский краевед В. А. 
Кученкова представляет уникальный, замечатель­
но сохранившийся храм в глубинах Центральной 
России — Михаило-Архангельскую церковь в с. 
Мордово Тамбовской обл. Поистине поражает 
своей красотой керамический иконостас, в народе 
слывущий «фарфоровым».



Е.И. Якубовская Высота ли высота поднебесная... 195

Предметом еще одной группы статей является 
драгоценный убор икон, в особенности богоро­
дичных. И. Ю. Перфильева знакомит читателей 
с опытом возрождения традиции златоустовскими 
ювелирными мастерами (патриаршие мастерские 
ЛиК). Л. А. Шитова обращается к анализу драго­
ценного оклада богородичных икон 2 пол. XVII в. 
в его эстетической общности женским «украсам». 
Она делает вывод, что «национальное понимание 
красоты ориентировано на духовные идеалы. В на­
рядах просматриваются глубинные истоки, вос­
ходящие в христианский период отечественной 
истории к образу Царицы Небесной» (с. 301).

Четвертый раздел монографии посвящен музы­
кально-песенному и гимнографическому творчеству 7.

7 Раздел IV. «Образ православной веры в русском народном музыкальнопесенном поэтическом творчестве. Духовные стихи. 
Жанр гимнографический».

8 Раздел V. «Народный костюм, предметы быта — их значения в православных ритуалах и обрядах. Сакральный смысл орна­
ментальных символов».

Сам факт включения этого материала в сбор­
ник, посвященный народному искусству, традици­
онно для нашей науки понимаемому лишь в рам­
ках материальной культуры, представляет собой 
новый шаг в глубину познания духовных основ 
народной жизни. При этом в фокусе внимания ис­
следователей оказываются явления, обычно раз­
деляемые, разводимые в разные стороны, напри­
мер, духовные стихи, которые изучаются в рамках 
фольклорной традиции, и акафисты, никогда пре­
жде в качестве явления народного творчества не 
рассматривавшиеся. Так и феномен «песенного 
славления», многообразно проявляющийся в рус­
ской культуре, здесь предстает именно как куль­
турная универсалия.

Две статьи посвящены духовным стихам. И. 
В. Поздеева рассматривает их с точки зрения на­
родной словесности, в то время как статья Н. Н. 
Гиляровой посвящена, прежде всего, их напевам. 
Оба исследования основаны на весьма солидных 
по объему полевых материалах двух различных 
местных народных традиций — пермской верхо­
камской и центральнорусской (Рязанская, Калуж­
ская, Владимирская обл., верховья Дона).

Богатый личный собирательский опыт позво­
лил каждому из авторов донести до читателя не 
только результаты изучения ими особенностей 
местных вариантов на фоне суждений о сути 
поэтических и музыкальных образов духовных 
стихов во всем их многообразии, но и дыхание 
живой традиционной культуры. Так, описание 
И. В. Поздеевой исполнения верхокамскими певи­
цами духовного стиха «О Борисе и Глебе» перено­
сит читателя в атмосферу полевой экспедиции, ча­
сто становившейся для ее участников окном в со­

кровенный мир духовной жизни народа: «В первый 
раз мы услышали этот древнейший из известных 
в реальной современной жизни памятников из 
открытых окон избы, где закончилось отпевание 
местной духовницы, замечательного, доброго и те­
плого человека. Гроб с телом готовили к выносу, 
молившиеся сели на лавки вдоль стен и запели. 
Так и звучала эта мелодия в воздухе, наполненном 
июльским солнцем, запахами трав, сена и ладана, 
а по дорожке между полями удалялась от дома 
одинокая телега с гробом. Мы были потрясены 
и красотой, и необычностью, и глубокой печалью 
происходящего, словно бы для нас соединилось по 
воле Божьей вечное, прошлое и настоящее 70-х гг. 
XX века» (с. 307).

Статья этнографа А. И. Юренко «Акафист, его 
современное бытование как гимнографического 
жанра религиозного народного творчества», ос­
нованная на материалах полевых исследований, 
наблюдениях, сделанных в приходах, мемуарах, 
открывает новый аспект исследования явлений 
духовной жизни русского народа.

Особый, во многом неожиданный, взгляд на 
русскую музыкальную культуру в ее тесной, ро­
довой связи с фольк лором продемонстрировала 
этномузыковед И. Б. Теплова в небольшом, но 
емком исследовании «Универсалия “славления” 
в истории русской культуры устной и письменной 
народной традиции». Размышляя об особой роли 
в русской народной и профессиональной музыке 
подблюдной песни с характерным припевом «Сла­
ва», автор впервые в науке охватывает всю палитру 
«разнообразных “славлений”: “хвалебных” песен, 
“песен-слав”, “слав-благодарений” и других форм, 
сложившихся в народной культуре» (с. 343). Эта 
палитра нашла отражение в целом ряде произведе­
ний крупнейших композиторов XIX столетия, яр­
чайшим из которых явился финальный хор оперы 
М. И. Глинки «Жизнь за царя» («Славься»), воспри­
нимаемый как один из национальных символов.

Проведенное И. Б. Тепловой исследование по­
казало значимость и органичность «славления» 
для русского менталитета и духовности: «Тради­
ции славления на Руси имеют глубокие истори­
ческие и генетические корни, которые обнаружи­
вают себя вплоть до XX века и продолжают “про­
растать” и в наше время» (с. 343).

Пятый раздел, посвященный смысловому со­
держанию народного костюма и предметов быта 
в контексте обрядов 8, открывает статья Е. А. Са­



196 РЕЦЕНЗИИ. АННОТАЦИИ. СООБЩЕНИЯ.

моделовой «Русская народная свадьба в ее связях 
с православной культурой». Она строится как де­
монстрация ряда параллелей, которые автор усма­
тривает между образами и ритуалами, включен­
ными в традиционный крестьянский свадебный 
обряд9 и миром евангельских событий и «христи­
анских обычаев и постулатов» (с. 365). Многие из 
этих параллелей требуют более глубокого иссле­
дования, которое могло бы доказать связь между 
поставленными в один ряд явлениями либо не 
подтвердить ее наличие10. Так, в частности, нам 
представляется слишком прямолинейным следу­
ющее утверждение автора: «Аллюзией на рожде­
ние Христа в хлеву выглядит большая роль соло­
мы, снопов, зерна на свадьбе» (с. 364). Конечно, 
можно вспомнить святочный обычай подстилать 
сено или солому под рождественскую скатерть, 
но снопы и зерно связаны именно с образом хлева 
слишком отдаленно и опосредованно, чтобы усма­
тривать здесь аллюзию.

9 Автор рассматривает в основном рязанский материал, хотя это нигде не оговаривается в тексте, а извлекается лишь из мате­
риала ссылок. В результате создается впечатление, что примеры, приводимые в основном тексте статьи, характерны для некоего 
«общерусского» свадебного обряда, которого, увы, в реальности не существует.

10 Мы должны также специально отметить несколько «постановочный» характер фотографий, приводимых автором, отлича­
ющий их от всех остальных иллюстраций в корпусе сборника статей. Свадебное действо на них происходит в интерьере некоего 
«нейтрального пространства». Участники одеты в традиционные костюмы, но при этом некоторые детали заметно снижают 
этнографическую достоверность последних: джинсы и ботинки на женихе, белые туфли на дружке, обилие косметики на лицах 
девушек. Также именно в свете православных традиций и канонов несколько странное впечатление производит и плетеная 
повязка на голове жениха.

Большинство статей данного раздела сконцен­
трировано на проблеме древнейших образносим­
волических элементов традиционного костюма, 
бытовавшего исключительно в обрядовом про­
странстве. При этом авторы ставят конкретные 
аналитические задачи и решают их на материале 
четко обозначенных местных традиций. Так, две 
статьи С. В. Горожаниной посвящены обрядовой 
одежде старообрядцев Вятской губернии. Анализ 
моленной одежды вятских старообрядцев позво­
ляет автору убедительно показать, что «старове­
ры, являясь носителями духовнонравственных 
основ древнерусской культуры, сумели сохра­
нить до наших дней во время молитвы обрядовый 
костюмный ансамбль» (с. 437) во всей полноте 
его образного и смыслового содержания. К тако­
му же выводу приводит и исследование «смерт­
ной одежды».

Тему обрядового костюма продолжает иссле­
дование В. М. Жигулевой «Свадебная одежда 
в народноправославных обрядах и обычаях конца 
XIX — начала XX века: Пензенская и Тамбовская 
губернии». Автор приходит к выводу, что этиче­
ски и эстетически совершенные, многозначные 
древние формы и декор свадебного костюма, от­
ражающие земледельческую символику, «…были 

исполнены христианского смысла <…>, в чем их 
универсальность и объемность жизненно значи­
мого содержания» (с. 381).

Г. В. Соколова в своей статье представляет ред­
кий праздничный тип одежды, бытовавшей у на­
селения югозападной части территории бывшего 
Скопинского уезда Рязанской губернии. Здесь 
экспедиционное обследование и анализ музейных 
собраний показали сочетание «православной ре­
лигиозности населения с сохранением архаичных 
обычаев» (с. 417), одним из которых было «хожде­
ние по ржам» на Духов день, с ношением особого 
«духовского» праздничного костюма. Рассматри­
вая особенности декора, цветовую символику, 
форму предметов «духовского» костюма, автор 
связывает их с архаичными представлениями 
местных крестьян о матери сырой земле, которая 
в Духов день «отдыхает», ибо «одухотворена Твор­
цом» и «пребывает в именинницах» (с. 420). Таким 
образом, можно говорить о переосмыслении древ­
него обычая, образный строй которого хранит ар­
хаичный костюмный комплекс.

В разделе о предметах костюма и быта выде­
ляются исследования, посвященные символи­
ческим изображениям на таких значимых в кре­
стьянском быту и обрядности предметах, как ру­
баха и полотенце.

Л. А. Тульцева на материале вышивки празд­
ничной одежды просватанной девушки в цен­
тральнорусской традиции выявляет образно-сим­
волическое значение мотива процветшего креста. 
В результате анализа вышитых предметов с таким 
мотивом исследовательница делает вывод, что 
«образы процветшего креста воплощают собой 
идею возрождения жизни и ее процветания». При 
этом она утверждает, что «крестьяне прекрасно 
понимали христианскую сущность креста, когда 
защищали себя им» (с. 389).

Образный мир, отраженный в традиционных 
тканых полотенцах, отличается многослойностью, 
несущей в себе следы разнообразных верований. 
Изобразительные универсалии архаических зна­
ков рассматривались в недавнюю эпоху лишь с од­
ной, «языческой» точки зрения. В исследовании 
Т. В. Вильдановой обрядовая функция полотенца 
предстает с позиции православного мировоззре­



Е.И. Якубовская Высота ли высота поднебесная... 197

ния русских крестьян, обусловившего и соответ­
ствующие образы. Очень удачно автор приводит 
выдержку из духовного стиха (с. 397), иллюстри­
рующую трансформацию смыслового содержания 
древних космогонических образов-символов. Ис­
следовательница раскрывает значение полотен­
ца в свадебном и похоронном обрядах, его роль 
в праздничном убранстве дома, закрепившуюся 
в русской традиции тесную связь с иконой (оформ­
ление «святого угла», почитаемых икон в церкви 
и вне ее). Так, по аналогии с женским головным 
убором, обнимающим «чело» святого лика, верх­
нюю часть полотенца, украшающего икону, назы­
вали очельем (с. 396).

Через роль полотенца в обряде раскрывается 
смысловая наполненность изобразительных моти­
вов. К ним принадлежит и мотив женской фигуры 
с поднятыми к небу руками, который находит ана­
логии с иконографическим типом образа Богоро­
дицы Оранты, Заступницы. Автор приводит одно 
из народных наименований этого образа Богомате­
ри — «Нерушимая Стена» (с. 401). В связи с этим 
хочется вспомнить один из сюжетных мотивов 
русских былин. В завязке сюжета о Василии Иг­
натьевиче и Батыге таинственные златорогие туры 
рассказывают своей матери-турице о том, что виде­
ли возле Киева чудо: по «стене городо ́ вые» ходила 
красна девица, она читала Божью книгу Евангелье, 
сколько ни читала, вдвое плакала. Матушка-турица 
говорит своим деткам: «То не красная была девица, 
а сама Пресвятая Богородица; она ведает над Ки­
евом погибелье», причем во множестве вариантов 
Богородица прямо называется «Стеной (защитой) 
городо ́вою», а оплакивает она веру христианскую, 
которая также есть Стена Нерушимая и которую 
грозятся порушить сильные и коварные враги11. 
Эта параллель словесных и изобразительных мо­
тивов показывает, сколь сложно и тонко связаны 
они в смысловую цепь, восходящую к реальному 
прототипу (древний мозаичный образ Богоматери 
Оранты в соборе Св. Софии в Киеве).

11 «Были мы туры да во чисто́м во поли́ , 
Нам случилосе бежать мимо столен Киев град.
Уж мы видели над Киевом чудны́  мчудно ́ :
Как по той ли по стены по горо́довые
А ходила душа красная девица,
На руках носи́ т Божью книгу Евангельё, 
Она което ни читала, вдвое плакала».
Говорилато турам да родна матушка:
“Вы глупые туры да неразумные!
Не красная девица тут плакала,
Тут плакала сама Мать Богородица,
Тужила-то о вере христианские”»
(Петр Андреевич Воинов, Кенозеро. «Василий Игнатьевич и Батыга») [Гильфердинг 1873, столбец 1117, № 231].
12 (Канон ко причащению. Песнь 1).
13 (Канон ко причащению. Песнь 3, Богородичен).

Завершает раздел чрезвычайно емкая по мате­
риалу и охвату историкоэтнографических источ­
ников статья Т. В. Вильдановой «Предметы-симво­
лы в русской кресть янской трапезе, их обрядовый 
смысл». В центре исследования — предметы кре­
стьянской посуды, предназначенной для обрядо­
вой и праздничной еды, которые рассматриваются 
в широком контексте празднично-обрядовой куль­
туры русского крестьянства.

Автору удалось увязать функциональные 
и образные особенности исследуемых предме­
тов с многослойной палитрой духовной жизни 
крестьянина; при таком подходе читатель имеет 
возможность продолжать мысль автора примера­
ми, почерпнутыми из собственного научного, со­
бирательского опыта. Так, в начальном разделе 
статьи высказывается суждение о том, что «на­
родное благочестие отличало благоговейное от­
ношение к еде» (с. 439), и прежде всего к семей­
ной трапезе. Приводятся параллели: поведение 
за столом и в храме; обеденный стол, занимав­
ший в интерьере крестьянской избы центральное 
место в красном углу; престол в храме, называ­
емый в церковной традиции «трапезою» («Когда 
хлеб на столе, и стол — Престол», — гласит 
пословица). Добавим, что в свете изложенного 
возникают и параллели с литургической поэзи­
ей: Хлеб — Христос («Хлеб живота ве́чнующе- 
го да будет ми Тело Твое святое, благоутробне 
Господи»12), Трапеза — Богородица («Хлеба 
живо́  тнаго Трапе́  за Пресвятая» 13).

Ярким примером свидетельства о процессе пе­
реосмысления древних языческих традиций в но­
вом, православном духе служит серебряная чаша 
черниговского князя с резной надписью, пред­
назначенная для питья «вкруговую». Надпись, 
которая гласит: «<…> кто из нее пье, тому на 
здоровье, а хваля Бога своего осподаря великого 
кня<зя>», говорит о том, что праздничное засто­
лье в период, соответствующий времени героев 
«Слова о полку Игореве», было уже проникнуто 



198 РЕЦЕНЗИИ. АННОТАЦИИ. СООБЩЕНИЯ.

«молитвенным и благодарственным духом право­
славной трапезы» (с. 443) 14.

14 Благодарственная формула «хваля Бога и государя» приняла в русском фольклоре устойчивую словесную форму, об­
щую для разных жанров. Ср.: в свадебной величальной песне «Что по сеням, сеням новеньким»: «Нас Господь Бог помилует, 
государьцарь (или: князь) пожалует» [Якубовская 2012, 158]. Величание по традиции сопровождалось угощением величаемого 
и певиц вином. В балладе из сборника Кирши Данилова «Когда было молодцу поравремя великая, честьхвала молодецкая» слова 
«Господь Бог миловал, Государь царь жаловал» звучат горьким воспоминанием о былой чести и славе лирического героя песни 
[Кирша Данилов 2000, 257, № 33].

15 (Евангелие от Матфея 5:13). Метафора соли имеет параллели и в других Евангелиях: «Соль — добрая вещь; но ежели соль 
не солона будет, чем вы её поправите? Имейте в себе соль, и мир имейте между собою» (Евангелие от Марка 9:50); «Соль — 
добрая вещь; но если соль потеряет силу, чем исправить её? ни в землю, ни в навоз не годится; вон выбрасывают её» (Евангелие 
от Луки 14:34–35).

16 Раздел VI. «Народная традиция в художественной деятельности монастырей, их религиозно-просветительская роль».
17 В приводимом автором списке наград, полученных на Парижской выставке, работы характеризуются как «прекрасные», 

«превосходные», «отличные», «искусные», «тщательно и со вкусом исполненные» и т. д. (с. 512–513).

Автор исследования подчеркивает роль мона­
стырей, с самой ранней поры православия на Руси 
бывших собирателями и хранителями рецептуры 
и самого порядка традиционного русского столо­
вания. В этой части исследования приводятся ин­
тереснейшие описания монастырских традиций, 
связанных с квасом (например, чаша в честь Бо­
городицы, взаимосвязь между подачей кваса и ко­
локольным звоном и др.). В этих описаниях ожи­
вают в своем глубоком значении предметы утвари: 
чаши, ковши, ставцы, некогда входившие в состав 
имущества монастырей.

Чрезвычайно интересен раздел статьи, где 
рассматривается крестьянский свадебный обряд, 
в ходе «домашней» части которого центральное 
место занимает благословение жениха и невесты 
хлебом-солью и иконой. Т. В. Вильданова выделя­
ет роль солонки, нередко выполнявшейся в виде 
птицы: лебедя, голубя — образа Духа Святого. 
Хотелось бы также добавить, что и образ самой 
соли, для которой создается этот предмет, также 
имеет глубокие символические корни в литурги­
ческой поэзии и присутствует в священных тек­
стах: так, в Нагорной проповеди Спасителя сказа­
но: «Вы — соль земли» (Мф. 5:13)15.

Шестой раздел16, посвященный значению мо­
настырской культуры в развитии народного ис­
кусства, открывает статья Т. А. Ворониной, где 
раскрывается роль лубка в жизни крестьянства. 
Обильно иллюстрированная, работа Т. А. Воро­
ниной дает дополнительный материал об источ­
никах знания крестьянами событий Священно­
го Писания, житий святых и их чудес. В статье 
«Влияние православной культуры на содержание 
сюжетной росписи сундуков XVII–XVIII вв.» Н. 
Н. Гончарова анализирует стиль и сюжеты ро­
списи на крышках сундуков, выполненных ма- 
стерам-иизографами северной традиции, также 
связанными с монастырской культурой. Универ­
сальность бытовой функции сундука, остававше­

гося одним из значимых предметов в традицион­
ном русском жилище вплоть до XX в., позволяет 
утверждать, что назидательные сюжеты роспи­
сей, принадлежащие миру христианской куль­
туры, были близки заказчикам и исполнителям 
этих вещей, входили в круг их интересов и нрав­
ственных представлений.

Обобщая результаты проведенного исследова­
ния, Н. Н. Гончарова делает важный вывод, с ко­
торым соотносятся итоги большинства статей 
коллективной монографии. «С христианством на 
Русь проникает античная культура, искусство Ви­
зантии, — пишет исследовательница, — <…> 
Православная Россия продолжает этот процесс 
собирания, включая в него то культурное насле­
дие, которое оставила после себя языческая Русь. 
Происходит не проникновение в православную 
культуру языческих обычаев, а их воцерковление 
и христианизация языческого искусства» (с. 501).

О. В. Кириченко в статье «Народные основы 
женского монастырского творчества» дает обзор 
художественно-прикладного творчества женских 
монастырей. Исследователь отмечает, что вслед­
ствие широкого выхода изделий на рынок (вплоть 
до общероссийского и общеевропейского) и не­
избежной специализации послушания насельниц 
в конкретных видах рукоделий монастырское 
творчество приобретало черты профессионализ­
ма. Однако при этом монастырские мастерицы 
все же не теряли связь с коллективным опытом 
тех местных традиций, где они получили свои 
трудовые навыки. В результате в общежительных 
женских монастырях возникают предпосылки для 
нового явления — монастырского народного ху­
дожественного творчества (с. 512), образцы кото­
рого были отмечены высокими наградами на обще­
российских и европейских выставках 17.

Н. В. Панфилова и М. В. Бойкачев в статье «Зо- 
лотное шитье арзамасских монастырей и традици­
онный русский костюм Нижегородской губернии 
конца XVIII–XIX веков» на материале собрания 
предметов церковного и народного обихода (де­



Е.И. Якубовская Высота ли высота поднебесная... 199

тали костюма) из Нижегородского исторического 
музея отмечают взаимопроникновение образов, 
композиционных и стилистических приемов золо­
тошвейного мастерства.

Очерк Ю. С. Спесивцева «Христианская вера 
в жизни и творчестве суджанских гончаров» ин­
тересен тем, что об истории промысла, духовной 
жизни гончаров рассказывает мастер — носитель 
этой традиции.

Заключительный раздел монографии «Дела 
и люди»18 открывается историко-биографическим 
очерком Р. Б. Калашниковой «Олонецкие священ­
ники — бытописатели края». Герои очерка — 
сельские священники, корреспонденты Русского 
географического общества, собравшие уникальные 
материалы по фольклору, истории и этнографии 
края. Это были, в большинстве своем, совсем моло­
дые люди, выросшие среди северного крестьянства 
и получившие духовное образование. Они востор­
женно приняли предложение РГО, распространен­
ное через епархиальное начальство, и с жаром при­
нялись за дело. Их труд «…привел к созданию бога­
тейшего фонда этнографических материалов, кото­
рый будет полностью проанализирован и по досто­
инству оценен, видимо, исследователями XXI века 
как замечательный вклад российского духовенства 
в русскую этнографическую науку» (с. 547). Автор 
статьи воссоздает духовный портрет этих незау­
рядных личностей на фоне их биографий, истории 
семьи, приводит записанные ими интереснейшие 
образцы фольклора и местного диалекта.

18 Раздел VII. «Дела и люди: благотворительность как проявление христианской морали и этики, роль личности в сохранении 
и развитии народного искусства».

19 «Послесловие. Сто лет спустя: взгляд на перспективу».

В статье О. В. Смуровой «Благочестие крестья- 
нотходников, их влияние на религиозную жизнь 
столиц» анализируются факторы, определявшие 
как сложности и проблемы, возникавшие в духов­
ной жизни крестьян, которые, уходя в город, от­
рывались от укрепляющего ее влияния сельской 
общины, так и роль благочестивых крестьян как 
хранителей православия среди городской суеты.

Галерею портретов талантливых русских лю­
дей — выходцев из крестьян, созидавших основу 
сильной и развитой России на пороге испытаний, 
продолжает статья Н. В. Толстухиной «Духовно­
нравственный облик русских предпринимателей: 
церковная и благотворительная деятельность пав­
ловопосадских купцов В. И. Грязнова и Я. И. Ла­
бзина». «Их умелая кадровая, производственная 
и торговая политика, — пишет автор статьи, — 
а также понимание вкуса и запросов основных 
потребителей — крестьян способствовали созда­
нию платков, настолько близких народной эсте­

тике, что впоследствии их стали воспринимать 
как один из национальных символов» (с. 563). 
Н. В. Толстухина особо останавливается на такой 
стороне деятельности павлово-посадских купцов, 
как благотворительность — часть деловой полити­
ки Я. И. Лабзина и выражение личного благочестия 
«купца духовного» (с. 566) В. И. Грязнова, позже 
канонизированного Православной Церковью.

Н. И. Пономарева, директор СанктПетербург- 
ской общеобразовательной «Школы народного 
Искусства императрицы Александры Федоровны», 
в своем очерке знакомит нас с историческим опы­
том государственной поддержки императрицей на­
родных художественных промыслов — основании 
в 1911 г. уникального по своим задачам учебного 
заведения — «Школы народного Искусства».

Императрица любила русскую старину XVI– 
XVII вв., черты которой хорошо просматривались 
в «кустарных» изделиях русских крестьян и мо­
настырских «рукодельных художествах», неда­
ром именно она, вместе со своей сестрой вел. кн. 
Елизаветой Федоровной возглавляла кустарный 
отдел России на Всемирной выставке в Париже 
в 1900 г. Вместе с тем, она понимала, что развитие 
народного прикладного искусства к началу XX в. 
привело его к утрате старых традиций. Поэтому 
она с энтузиазмом восприняла новую для своего 
времени идею организации школы-музея — цен­
тра, главной задачей которого было возрождение 
традиций народного и церковного искусства пу­
тем изучения талантливыми молодыми мастерами 
лучших его образцов и организация выпускника­
ми Школы таких же центров на местах. Отноше­
ние к народному искусству как к культуре, «сози­
дающей человека, пробуждающей в нем чувство 
общности со своим народом» (с. 587), — главное 
зерно концепции Школы, поддержанное государ­
ством в лице царствующей императрицы.

Подводя итоги масштабного коллективного ис- 
следования19, автор его концепции и составитель 
М. А. Некрасова вновь возвращается в теме го­
сударственной поддержки народного искусства. 
«Создание в царской России Школы народного ис­
кусства самой Императрицей, тем более с целью 
укрепления очагов традиционной народной куль­
туры, преемственности традиций, имеет особый 
интерес теперь, в обстановке разрушения, гибели 
традиций», — пишет она (с. 589).

Автор с надеждой на возрождение народного 
искусства обращается к опыту санкт-петербург­
ских учебных заведений: средней общеобразо­



200 РЕЦЕНЗИИ. АННОТАЦИИ. СООБЩЕНИЯ.

вательной «Школы народного искусства импе­
ратрицы Александры Федоровны» и государ­
ственной Высшей школы народных искусств, 
в которых в той или иной мере используется опыт 
исторической «царицыной» школы. Приведенные 
в ее статье иллюстрации — творческие работы 
выпускников средней и высшей школ свидетель­
ствуют о том, что эта надежда не бесплодна. 
Создательница и бессменный директор средней 
школы Н. И. Пономарева «…в основу образо­
вательной системы стремится заложить идеи, 
воплощенные в педагогической практике и в ор­
ганизации школы императрицы» (с. 590). В дея­
тельности вуза М. Н. Некрасова отмечает посте­
пенно осознаваемую руководством как главную 
цель «ориентацию на конкретные традиционные 
художественные промыслы, взаимодействуя 
с ними в целях сохранения культуры преемствен­
ности» (с. 591) — идею, некогда заложенную 
в основу исторической Школы.

Дальнейший путь М. А. Некрасова видит 
в создании школ народного искусства на местах, 
под руководством выпускников Высшей школы, 
и в этом плане выделяет творчески продуктивный 
опыт школ М. К. Тенишевой в Талашкине и Е. 
Г. Мамонтовой и Е. Д. Поленовой в Абрамцеве, 
в центре деятельности которых стояли церковь 
и музей, что стало особенностью русского дви­
жения обращения к национальным традициям. 
Но для этого воспитание самих будущих педаго­
гов таких школ должно более широко и активно 
обогатиться знакомством с другими видами на­

родной традиционной культуры, без чего невоз­
можно формирование основополагающего для нее 
целостного духовного опыта молодых мастеров. 
В этом плане лично нам представляется плодот­
ворным для Высшей школы народных искусств 
сотрудничество с Фольклорно-этнографическим 
центром Санкт-Петербургской консерватории, где 
накоплен большой опыт изучения и практическо­
го освоения народных традиций.

В заключение составитель книги возвращает­
ся к перспективам развития народного искусства, 
и прежде всего народных промыслов, как духовной 
культуры. Она высказывает убеждение, что отно­
шение государства к народному искусству должно 
в корне измениться. Осознание народного искус­
ства как «инструмента образования и воспитания, 
формирующего отношения индивида с социумом, 
с другими народами, с Землёй, Природой» (с. 603), 
а деревни — как души России, питающей основы 
русского менталитета и духовности, ведет к выра­
ботке государст венной политики, направленной на 
сохранение этих фундаментальных основ.

Нам представляется важным, заканчивая свой 
творческий диалог с авторами сборника, осуще­
ствившего идею комп лексного исследования 
традиционной народной культуры в свете право­
славного мировоззрения ее носителей, привести 
итоговое определение народной культуры автора 
концепции книги как «ЭКОЭТНО религиозной 
СИСТЕМЫ <…>, что составляет уникальность 
феномена, безбрежность его глубин, зовущих 
к открытиям и защите» (с. 606).


