
О. В. Кириченко

Конвертация богатства в советскую эпоху 
(1950-е — 1990-е годы)1

1 Статья написана при финансовой поддержке РГНФ, проект № 15-01-00455.
2 М.М. Пришвин, например, пишет о своем литературном герое: «Требуется в истории жизни Волкова объяснить, как он 

провел 20 лет от пулемета до канала и как (в труде) он вложил свою веру в вечность рубля» — Пришвин М.М. Дневники. 
1948—1949. С. 271; В другом месте: «Реальной валютой народа в то время была только церковь, революция и чувство родины…» 
— Там же. С. 361.

3 Экспедиция ИЭА РАН 1996 г. Беседа с архимандритом Авелем (Македоновым). Архив О.В. Кириченко.

часть 2.

Церковный опыт конвертации богатства

Впростом народе совершенно ясным было осоз­
нание самого факта преображения добрых дел 
на земле в небесные сокровища. Понимала это и 

интеллигенция2. Люди знали причину того, поче­
му в определенных случаях такого преображения 
не происходит. Деньги, нажитые нечестным пу­
тем, не могли получить дороги на небо, как счи­
тали в народной среде. Своими особенностями 
отличались и богатства, полученные не совсем 
корректно. Например, как рассказывал нам в бесе­
де архимандрит Авель (Македонов), его дедушка, 
человек благочестивый, очень любил трудиться, 
даже в воскресенье не мог себя заставить не ра­
ботать. Но в этом случае он на вырученные от вос­
кресной работы деньги покупал кожу, шил обувь 
для бедняков и раздавал ее бесплатно3.

Важно отметить, что у Церкви в этот период 
появляется некоторый шанс возобновить возмож­
ность конвертировать материальные средства ве­
рующих, пусть и в скромных размерах и при тща­
тельном досмотре и ограничениях со стороны го­
сударства, в идеальное, небесное богатство. Пока 
государство в 1930–1940-е годы осуществляло 
свой проект конвертации богатства, оно со всей 
возможной жесткостью и жестокостью отсекало и 
Церковь, и общество от традиционного участия их 
в конвертации богатства. Поэтому тогда у Церк­
ви и верующей части общества оставался почти 
единственный путь вложения своего капитала в 
жизнь вечную, это — исповедничество и муче­
ничество. Собственная жизнь оставалась для них 

последней ценностью, которой они могли распла­
титься за то, чтобы остаться со Христом. Отсюда 
сталинский период с его упором на создание но­
вой — «экономической женщины», отдававшей 
всю себя для страны, которую грозился покорить 
фашизм — не может не иметь второго плана — 
церковного (мученического и исповеднического). 
И если бы этого второго плана не было, то у «эко­
номической женщины», возможно, и не было бы 
шансов выполнить свое историческое предназна­
чение, и ее подвиг и не был бы поднят на такую 
высоту. Только в единстве того и другого мы впра­
ве рассматривать этот процесс конвертации богат­
ства, который совершался в сталинский период. 
Ценою мученичества (кровного и бескровного) од­
них и ценою огромных трудов других достигалась 
общая цель спасения Отечества. Столь огромная 
цена, которую платило советское правительство и 
лично Сталин, не была следствием каких-то дур­
ных или наоборот — гениальных качеств вождя. 
Цена эта вырастала и из цены революции 1917 г., 
которую в числе прочих активных большевиков 
долгие годы готовил, а потом защищал Сталин. 
Революция насильственно упразднила монархию 
и разрушила традиционный уклад жизни в стране. 
Об этом надо помнить всем сталинистам, — что 
«победоносный Сталин» начинался не с 1945 г., а 
с 1914 и 1917 годов, – с крови, террора, предатель­
ства Отечества и проч. С этим кровавым прошлым 
вождь и его партия пришли к 1941 г., навязав рус­
ской женщине неразрешимое противоречие: или 



14 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

остаться в традиции, или, став свободной от нее, 
защитить страну от врага.

Что такое сфера конвертации богатства с точ­
ки зрения понимания (осознания) ее церковными 
людьми? Конвертация земных богатств, разных 
по своей природе, напрямую связана с будущим 
человека, народа и страны. Отталкиваясь от этого 
смысла, можно увидеть, с каких разных позиций 
подходят к будущему отдельный человек, народ и 
государство. Будущее отдельного человека обя­
зательно решается в рамках конвертации богат­
ства церковными средствами, через церковные 
формы конвертации богатства. Народ (общество) 
решают эту проблему через форму социальной 
помощи, про что Евангелие говорит: «милости 
хочу, а не жертвы». Для государства конвертация 
как автономное действие не предусмотрена. Но 
оно организует конвертацию, а может и узурпиро­
вать власть церковную и народную (как это было 
в советское время), чтобы попытаться самому на­
чать «организовывать» будущее.

Все чудом сохранившиеся церковные формы 
конвертации богатства в послевоенное время 
могли существовать только благодаря особым об­
стоятельствам (Великой Отечественной войне), 
заставившим сталинское государство развернуть 
реальный механизм конвертации богатства для ре­
шения проблемы обороноспособности в кратчай­
ший срок. Но как показало послевоенное время, 
это был лишь тактический маневр советского пар­
тийного руководства, стратегия же строительства 
утопического общества продолжала оставаться 
прежней. Та небольшая свобода, которую обще­
ство и Церковь получили в предвоенный и военный 
период, оказывалась лишь крохотным минимумом 
по сравнению с государственной конвертацией. 
Но и этот минимум разрешенных государством 
для верующих денежных вложений в церковные 
и благотворительные дела постоянно секвестиро­
вался: деньги, полученные Церковью, изымались 
в виде налогов, отчислений в фонд мира, фонд ох­
раны памятников и др., церковные вещи (машины, 
стройматериалы и т.д.) конфисковывались под ви­
дом нарушения церковными общинами каких-то 
мифических законов и т.д. Масса примеров, ког­
да верующие, собрав деньги на ремонт отданного 
им храма, не получали его после ремонта под на­
думанными предлогами. В конце 1950-х — нача­
ле 1960-х годов, когда гонения на Церковь опять 
стали масштабными, изъятие церковных доходов 
стало одной их эффективных форм удушения при­

ходов. Отчеты сельского духовенства и правящих 
архиереев в эти годы повсеместно говорят об од­
ном: почти все доходы съедают расходы, у храмов 
не хватает средств на содержание хора, на членов 
церковного совета, так что те были вынуждены 
трудиться бесплатно. Вот что пишет Воронеж­
ский архиерей в 1962 г.: «актив работает безвоз­
мездно, духовенство бедствует, приходы самолик­
видируются. Уже 4 прихода закрылись за крайней 
маломощностью»4. Но и в эти годы Церковь живет 
и действует. Вот, например, как обстояло дело в 
одном из глухих рязанских приходов, когда туда 
пришел священник-подвижник. Речь идет о вос­
становлении сельского храма во имя Воскресения 
Христова в 1962 г. о Иоанном (Крестьянкиным) в 
с. Борец Рязанской обл. «Ко времени назначения 
туда о. Иоанна все пришло в запустение. Содер­
жать такой храм силами оставшихся в селе стару­
шек не представлялось возможным, молодежи в 
округе не было. И вот пришел новый священник, 
без средств, без помощи, с одним только указом и 
с горячим желанием сделать все возможное, что­
бы ожил дом Божий. И опять со всех приходов, 
где служил раньше отец Иоанн, потекли в Борец 
люди-умельцы. Облачения шили труженницы в 
Рязани, в Москве, в Питере, готовое везли, соби­
рая церковь в Борце к службе, как невесту Хри­
стову. Не было богослужебных книг, но молитва, 
усердие и любовь многих людей не оставались у 
Господа безответными. Сохраненные кем-то и 
когда-то книги из разрушенных церквей пришли 
в храм Воскресения Христова»5. Уполномоченный 
(«упал намоченный», как говорили верующие в 
ту пору тихо про себя), видя, что на глазах про­
исходит преображение храма, приходская жизнь 
кипит, срочно переводит отца Иоанна туда, куда 
мирянам было трудно добраться без транспорта, в 
с. Некрасовку Ермишевского р-на. В приходской 
жизни о. Иоанна был интересный эпизод, кото­
рый по-своему очень показателен. Находясь на 
приходе в Троицком храме в с. Троице-Пеленице 
Рязанской обл., по обоюдной договоренности с на­
стоятелем храма о. Дорофеем, они отказались от 
платы за требы и совсем упразднили церковный 
ящик. Прихожане, конечно, воодушевились, им 
это понравилось, приход стал увеличиваться, в 
церкви появилась молодежь, по всей епархии их 
стали превозносить за такой поступок, но ближ­
нее духовенство обратилось к ним с просьбой пе­
ресмотреть свое решение, т.е. без платы за требы 
духовенству не на что было растить своих детей. 

Государственный архив Воронежской обл. (далее – ГАВО). Ф. 967. Оп. 1. Д. 82. Л. 55–56.
Смирнова Т.С. Память сердца. Свято-Успенский Псково-Печерский монастырь, 2006. С. 191.



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 15

Заволновался и уполномоченный. Архимандрит 
Иоанн впоследствии приводил этот пример из 
своей жизни как образец «ревности не по разуму 
и верха безрассудства»6. Принимая это объясне­
ние старца, нельзя, однако, не видеть, что сама 
по себе проблема жесткой денежной оценки цер­
ковных треб, выполняемых духовенством, все же 
существовала. Денежная регламентация как бы 
съедала саму идею жертвенности и в то же вре­
мя являлась поводом для произвола со стороны 
отдельных представителей духовенства, которые 
могли манипулировать цифрами, чтобы увеличи­
вать свой доход.

6 Смирнова Т.С. Указ. соч. С. 172—173.
7 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Архив О.В. Кириченко.
8 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Беседа с А.И. Шитовой. Архив О.В. Кириченко.

Монастырское поминовение
Сохранение сложной культуры церковного по­

миновения усопших в послевоенный период связа­
но с открытием в стране нескольких мужских мо­
настырей: Глинской пустыни, Псково-Печерского 
монастыря, Троице-Сергиевой, Киево-Печерской 
и Почаевской лавр. Здесь собрались опытные мо­
нахи, имелись старцы, сохранилась старая тради­
ция монастырского поминовения живых и усоп­
ших. И хотя период свободы для этих обителей не 
был длительным, и уже в начале 1960-х начался 
новый этап гонений на Церковь, в том числе и на 
монастыри, но все же здесь успел сложиться опыт 
возрождения старой традиции, которую новое, 
более молодое поколение монахов успело увидеть 
и усвоить. Так, нам известно, что служившие в 
Воронежской епархии в 1960—1980-е годы не­
сколько настоятелей приходских храмов, извест­
ных в качестве подвижников-монахов, прошли 
такую школу в Почаеве. Схиархимандрит Сера­
фим (Мирчук) из с. Ожога был послушником в 
Почаеве, вплоть до закрытия почаевского скита. 
Приходской храм, где он был настоятелем, стал 
со временем Благовещенским женским монасты­
рем. Иеросхимонах Тихон (Золотухин) имел тай­
ный монашеский постриг в пору своего служения 
в приходском храме во имя Архангела Михаила в 
с. Большие Ясырки. Он также прошел почаевскую 
школу послушания. Со старцами Киево-Печер­
ской лавры был связан другой подвижник воро­
нежской земли схиигумен Митрофан (Мякинин), 
много почерпнувший у прп. Кукши Одесского. 
Эти монахи, а также еще несколько человек, про­
шедших послушание в скиту Почаевской лавры, 
потом были тесно связаны с глинскими старцами, 
перебравшимися после закрытия Глинской пусты­
ни в Грузию, в том числе в абхазские горные скиты.

По воспоминаниям нескольких духовных детей 
воронежских подвижников, именно в абхазские 
скиты, к монахам-отшельникам отправлялись в 
1960—1980-е годы основные поминальные зака­
зы. Речь шла о «вечном помине» за здравие и за 
упокой. Стоил он 100 руб. «новыми деньгами». 
Схимонахиня Антония (Казакова), с которой мы 
беседовали, говорила так: «А на вечный помин мы 
отправляли на Кавказ к пустынножителям через 
митрополита Зиновия, так как он духовно окорм­
лял кавказских пустынножителей»7. Деньги, ко­
торые передавали прихожане кому-то из старцев 
(схиигумену Митрофану, схимонахине Михаиле), 
отправлялись в Воронеж и оттуда посылались с 
надежным человеком далее. Или же деньги отда­
вали одной из келейниц схимонахини Михаилы, и 
та сама везла их в Тбилиси. Форма «вечного по­
мина» в условиях существования нестабильности, 
в какой пребывали абхазские скиты, может пока­
заться странной. Русские монастыри в прошлом, 
до революции знали такое поминание как «вечный 
помин», но в новых условиях как вообще такое 
явление могло существовать, если ежедневно над 
скитскими подвижниками висела угроза ареста? 
Тем не менее старцы, которые благословляли при­
нимать такую требу, полагали, что она возможна. 
Мы лишь косвенно можем говорить о том, почему 
это происходило. Не раз в рассказах тех, кто по­
сылал на Кавказ вечный помин, звучало понятие 
«Золотая книга», но никто не мог пояснить, что 
это такое. Ясно, что это было условное, народное 
название той книги, которая на небесах, и куда 
человек записывался в вечное поминовение. Обя­
занности вечно поминать брали на себя подвиж­
ники, обязавшиеся «молиться вечно», точно зная, 
что они выполнят это обещание, молясь как на 
земле, так и в будущем — на небе. Схимонахиня 
Михаила (Сарычева) так объясняла своим келей­
ницам значение «Золотой книги»: «Вечный помин 
написан на небесах золотыми буквами»8.

Схимонахиня Антония (Казакова) рассказы­
вала нам, что свои записки и пожертвования она 
посылала в 1960—1970-е годы во многие монасты­
ри: в Троице-Сергиеву лавру, В Псково-Печерский 
монастырь, в Пюхтицы, много записок на Украи­
ну, на Кавказ, в скиты. Посылала записки и деньги 
почтой по известным почтовым адресам и получа­
ла потом ответы, что деньги и записки были полу­
чены. «Пришлют в письме иконочку какую-нибудь 
бумажную. Сорокоуст везде по-разному стоил, где 



16 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

20 руб., а где и 5. Присылают бумагу: заказали 6 
сорокоустов, потому что я послала 30 руб.». Так­
же она отмечала, что в ее семье вся родня, вплоть 
до прадедушек записана на вечное поминовение. 
Туда же записаны здравствующие. Когда кто-то 
из них умирает, то пишется письмо в конкретный 
монастырь и сообщается, что такого-то человека 
надо поминать «за упокой». Вечный помин посы­
лали не сами, но через батюшку схиигумена Ми­
трофана (Мякинина), который отправлял их по 
своим каналам, собрав у нескольких человек запи­
ски и деньги.

Монастыри, хотя и было их немного, в глазах 
церковных людей и в этот период продолжали 
быть духовными маяками. В обителях было не­
мало духовно опытных монахов, переживших 
тяжелые годы гонений, тюрем и ссылок, воспи­
танных молитвой в неволе. Во всех монастырях 
процветало старчество, что также привлекало 
сюда тысячи паломников. Сегодня трудно собрать 
всю информацию о пожертвованиях богомольцев, 
поскольку кроме официальных денег — оплаты за 
требы, свечи, просфоры и т.д. были и неофициаль­
ные пожертвования. Например, такой активный 
паломнический центр, каким являлась Глинская 
пустынь, имел такие приношения в самой разной 
форме: посылки, денежные переводы, переда­
чи пожертвований в самой обители. «Только за 
апрель 1953 г. Глинская пустынь получила бо­
лее 700 посылок из разных городов страны (Мо­
сквы, Курска, Куйбышева, Фрунзе, Мурманска, 
Архангельска, Алма-Аты, Самарканда, Сухуми, 
Севастополя, Армавира, Челябинска и других го­
родов, а за 11 месяцев 1953 года в Глинскую пу­
стынь поступило более 200 денежных переводов 
из 119 городов на общую сумму 52 330 рублей»9. 
Автор отмечает, что «доходы Глинской пустыни 
во второй половине 1950-х годов быстро возрас­
тали, — в основном за счет пожертвований бо­
гомольцев, которые составляли примерно две 
трети от общего объема поступлений. Только за 
1955 г. доходы Глинской пустыни выросли на 40% 
по сравнению с 1954 г.10 В 1959 г. пожертвования 
богомольцев составили более 66% всех доходов 
обители, церковный сбор – 32%, около 2% было 

9 Схиархимандрит Иоанн (Маслов). Глинская пустынь: История обители и ее духовно-просветительская деятельность 
в XVI—XX веках. М., 1994. С. 506.

10 Там же. С. 568.
11 Там же. С. 534.
12 Там же. С. 506.
13 Там же. С. 510.
14 Там же.
15 Там же. С. 535.
16 Экспедиция ИЭА РАН 1996 г. Беседа с Е.В. Сидоровой. Архив О.В. Кириченко.

получено за счет продажи скота и прочих посту- 
плений11. Остальную часть доходов обитель полу­
чала за счет церковного сбора. Доход от сельского 
хозяйства был минимальным (менее 1%)12. Ко­
нечно, «большие доходы» обители были таковыми 
относительно ее прежних, мизерных доходов. Так, 
в 1953 г., когда уполномоченный велел монасты­
рю заплатить налог на доходы монастыря за три 
года в размере 63 тыс. руб. (старыми деньгами), то 
обители оказалось это не под силу, и ей пришлось 
прибегать к помощи патриархии, откуда и была 
получена эта сумма13.

Имея большие доходы, Глинская пустынь сама 
начала помогать богомольцам: в 1955 г. было ро­
здано нуждающимся богомольцам около 16 тыс. 
руб. Для богомольцев предоставлялась монастыр­
ская библиотека. «В монастырь приходили много­
численные письма богомольцев. Отец настоятель 
избирал из среды братии духовно опытного инока 
на должность письмоносца для ответов на пись­
ма богомольцев… Нередко, получив письмо из 
Глинской пустыни, человек изменял свою жизнь 
и устремлялся к духовному совершенствованию, 
поскольку к душеполезному наставлению иноки 
обители присоединяли и свою горячую молитву 
о просившем у них помощи и совета»14. Обитель 
посещало множество богомольцев, «иногда более 
700 человек в день». Всем им предоставлялись и 
ночлег, и пища. Братия не отказалась от того, что­
бы кормить богомольцев даже тогда, когда им при­
грозили закрыть обитель, а епархиальное управ­
ление издало указ, запрещающий предоставлять 
паломникам гостиницу и кормить их15.

В 1970–1980-е годы передача заказов в мона­
стыри на «вечный помин» совершалась и напрямую 
самими богомольцами, приезжавшими в открытые 
монастыри с паломническими целями. В основном 
ездили монахини из закрытых монастырей и чер­
нички, чтицы Псалтири по усопшим. Именно от 
чтиц мы получили такую информацию, имеющую 
не единичный характер. Елена Васильевна Сидо­
рова (1916 г.р.) из г. Михайлова Рязанской обл. 
посещала Почаев, Киев, Жировицы с паломниче­
скими целями. В Жировицком монастыре она была 
записана на вечный помин16. Обычным делом для 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 17

многих церковных людей послевоенного времени 
стало проведение отпуска в стенах любимой оби­
тели, или на приходе, где служил их духовник-ста­
рец. Днем, в будни, такие богомольцы трудились 
на монастырских послушаниях: на огородах, на 
скотном дворе, на монастырской стройке, а утром 
и вечером и в праздники посещали храм. Время, 
проведенное рядом со старцем-духовником, счита­
лось важным не только с точки зрения духовного 
очищения и душевного здоровья, но и как важный 
молитвенный труд, совершенный ради усопших 
предков. Ради этого же сюда привозился помин — 
деньги, какие-то продукты и вещи.

Поминовение на приходе
Приходская жизнь в послевоенной церкви от­

личалась от дореволюционной. Быть верующим в 
эти годы — это был уже подвиг исповедничества. 
Внесение денежной лепты в церковную жизнь 
также было делом не рядовым, поскольку люди в 
послевоенный период в основном жили небогато, 
каждая копейка была на счету, но все же верую­
щие старались и на церковь выделить какую-то 
часть. Несомненно, в условиях почти повсемест­
ного уничтожения монастырей в стране приход­
ские храмы взяли на себя некоторые дополнитель­
ные функции, связанные с поминовением живых 
и усопших, и особенно последних. Церковные до­
ходы в послевоенный период служат самым ярким 
показателем конвертационной активности верую­
щих мирян, поскольку пожертвования на церковь 
(покупка свечей, заказ поминаний, молебнов, по­
мощь церкви и другие виды пожертвований) для 
многих были единственной возможностью напря­
мую внести свою лепту в Дом Божий.

Церковное поминовение (усопших) за Богослу­
жением включает в себя молитвы и таинства, кото­
рые произносятся и совершаются в определенные 
периоды суточного и недельного Богослужения. 
Таинства и молитвы совершаются за Божествен­
ной литургией, а молитвы без таинств на панихи­
дах и литиях. Суббота считается сугубым днем 
для поминаний усопших, за субботней всенощной 
(в пятницу вечером) и за литургией в субботний 
день. Кроме того, в годовом круге, как известно, 
есть отдельные дни поминовения усопших.

Поминовение за Божественной литургией 
включает в себя поминание на проскомидии (на 
часах перед началом литургии), которое в прежнее 
время исполнялось в совместной молитве священ­
ника, вынимающего частицы из просфор, и при­
хожан, стоявших у северных дьяконских дверей 
и читающих родовые синодики. Сейчас нередко 

частицы вынимаются вечером за всенощной, от­
чего проскомидия становится чем-то подвижным. 
Для мирян проскомидия является важной и ответ­
ственной частью Богослужения, предваряющей 
литургию. Вынутые частицы из небогослужебных 
просфор в конце литургии ссыпались священни­
ком в общую Чашу с причастием и тогда каждая 
упомянутая покойная душа (имя), омытая святы­
ми Дарами (Кровью и Телом), получала свою долю 
Божественной благодати.

На приходах было немало монахинь из разо­
ренных монастырей, которые учили важности 
правильного поминовения. Они ввели практику 
составления прихожанами личных синодиков, ко­
торые хранились отдельно в притворе храма (или 
возле кануна) как в сельских храмах, так и в город­
ских. Для книжечек малого формата с вписанны­
ми туда именами усопших родственников шились 
специальные мешочки, а все это вместе лежало в 
отдельной деревянной коробке. Данные книжечки 
использовались начиная с проскомидии. Верую­
щие, придя утром в храм, покупали просфору (или 
приносили свою), если был день памяти кого-то из 
синодика, и тогда просфору (или просфоры) пере­
давали вместе с запиской в алтарь17. Централизо­
ванно записки с положенными сверху просфорами 
уносил на отдельном подносе алтарник или поно­
марь. Книжечки оставались у прихожан. Когда на­
чиналась проскомидия, священник открывал дья­
конские двери и начинал вынимать частички из 
присланных в алтарь просфор. А в это время все 
алтарники становились напротив алтаря и вместе 
с прихожанами, которые также здесь собирались, 
начинали читать синодики. Так шла совместная 
молитва-прошение и молитва перед таинством 
священника и прихожан. Потом уже в конце ли­
тургии, после причастия, священник ссыпал все 
вынутые из приходских просфор частички в об­
щую Чашу с Телом и Кровью и произносил слова о 
прощении грехов всех, кто здесь поминался.

17 Такая практика сохранилась в отдельных, в том числе московских, храмах.

С книжечками прихожане молились и за литур­
гией, когда начиналось поминовение усопших. Те, 
у кого были духовниками опытные люди, нередко 
иеромонахи (которых было немало на приходах), 
знали о смысле происходящего и важности ли­
тургической молитвы за усопших. В послевоен­
ные годы, как нам кажется, многие простые при­
хожане получили серьезный опыт осмысленной 
молитвы за богослужением, они были научены не 
только молиться, но и понимать контекст проис­
ходящего. В г. Борисоглебске Воронежской обл., 
где нам много приходилось работать, многие вспо­



18 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

минают служившего здесь, в Знаменской церкви 
(единственной открытой в советские годы), прот. 
Андрея Учамприна, священника, свято чтившего 
церковные каноны, благочестивого и молитвен­
ного пастыря. Близких ему прихожан он учил, 
как надо правильно молиться за литургией, как 
правильно поминать усопших. Раиса Владими­
ровна Лычагина (1914 г.р.) так передает его сло­
ва: «После “Достойно есть” начинай поминать за 
здравие. Потом за упокой. А когда “Тебе поем”, то 
сначала молись за упокой, а потом за здравие. А 
когда скажут “Тебе молимся”, тут запиши в книгу 
жизни, то есть в помянник. Вся литургия — с по- 
нятием!»18 Многие, приобретя понимание сугубой 
молитвы за усопших дома, брали на себя труд чи­
тать Псалтирь по усопшему родственнику.

18 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Беседа с Р.В. Лычагиной. Архив О.В. Кириченко.
19 Рассказы приводим со слов схимонахини Антонии (Казаковой), жительницы Воронежа. Запись 2001 г. – Экспедиция ИЭА 

РАН 2001г. Архив О.В. Кириченко.

Тесное общение с монашествующими, со свя­
щенниками-подвижниками для огромного числа 
простых мирян по-настоящему открыло «небо»; 
они узнали о пути души после земной кончины 
человека, о трудностях прохождения через «воз­
душные мытарства». Среди воронежских под­
вижников советского (особенно послевоенного) 
времени имя схимонахини Михаилы (Сарыче­
вой) выделяется тем, что эта старица, кроме дара 
прозорливости, обладала еще одним уникальным 
даром — видеть судьбы умерших. Рассказы об 
этой уникальной особенности матушки от людей, 
близко ее знавших, открывают мир поминовения 
усопших как особый сложный мир, который и в со­
ветское время продолжал существовать в рамках 
традиционной церковной культуры, хотя и со сво­
ими особенностями. Собирать подобный материал 
современному исследователю не так легко. Нам 
удалось получить эти сведения лишь потому, что 
мы общались с ближайшим кругом лиц, знавших 
схимонахиню Михаилу непосредственно. Такие 
сведения не попадают в жизнеописания подвиж­
ников, так как могут бросить ненужную тень (как 
считают издатели и цензура) на светлый облик 
подвижника или подвижницы благочестия. Этот 
опыт видения судеб людей, находящихся в загроб­
ном мире, конечно, по-своему уникален и еди­
ничен. Другое дело, что распространенным был 
опыт поминания усопших через сугубые молитвы 
и принесение в качестве пожертвований каких-то 
вещей и средств. Здесь важно отметить, что стар­
чество, столь широко представленное в церковной 
жизни страны в советский послевоенный период, 
имело особое значение в деле создания приемле­

мых для данного времени норм практики помино­
вения. Старцы пребывали не только в монастырях, 
но и на приходах, и в общем-то в какой-то мере за­
меняли ту обычную монастырскую практику цер­
ковного поминовения, что существовала прежде в 
дореволюционных монастырях.

Новым здесь было, возможно, то, что можно 
отнести к области духовных прозрений, на что и 
опирается, в числе прочей духовной базы, такой 
человек, как старец. Потусторонняя сфера, мо­
литвенная помощь усопшим становятся важной 
стороной деятельности старцев. Только прозорли­
вый старец, которому Бог открывал информацию о 
происходящем с душой конкретного человека по­
сле смерти, мог правильно выстроить правильную 
«стратегию и тактику» поминания за усопшего. 
Приведем несколько таких рассказов, раскрыва­
ющих механизм получения сведений о загробном 
мире. Данные события происходили в Воронеж­
ской и Тамбовской областях, где жила старица 
схимонахиня Михаила (Сарычева)19.

Со слов нашей собеседницы, схимонахини 
Антонии (Казаковой), ныне жительницы г. Во­
ронежа: «Однажды ей (схимонахине Михаиле. 
— О.К.) явилась сестра Анна и сказала: “А в Зо­
лотую книжку, в которую ты сейчас записала (на 
вечный помин. — О.К.), от нас сразу берут и пе­
реводят в другое, более высокое место». «Обыч­
но всех, кто ей являлся, матушка записывала в 
Золотую книгу, но если человеку и так было хо­
рошо за гробом, она не делала этого». Об одном 
из таковых, купце Карцове, был отдельный рас­
сказ. Этот купец при жизни торговал хлебом и 
не скупился, каждому покупателю сверх нормы 
насыпал обязательно еще горочку — «и корец 
сверху». В видении схимонахиня Антония виде­
ла, как с почетом вели по небу ангелы Карцова 
и отовсюду слышались голоса: «Карцова ведут!». 
В жизнеописаниях подвижников (как и в жити­
ях святых, и в Евангелии) нередко звучит мысль 
о прямой связи добрых дел и загробной участи 
человека. Например, в житии прп. Корнилия Ко- 
мельского есть яркий эпизод о ночном видении 
святому после того, как днем он раздал щедрую 
милостыню нищим. Видение ему показывал древ­
ний «великий отшельник египетский»: «Он вывел 
Корнилия на широкое место, на котором лежали 
грудами на одной стороне просфоры, а на другой 
калачи и сказал ему: “вот твое подаяние нищим, 
собери его к себе в полы одежды”, — Корнилий 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 19

набрал столько, что милостыни стали сыпаться 
вон из полы»20.

20 Исторические сказания о жизни святых, подвизавшихся в Вологодской епархии, прославляемых всею церковью и место 
чтимых. Вологда, 1880. С. 419.

21 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Архив О.В. Кириченко.

В рассказах монахинь из разоренных мона­
стырей, как передавали нам общавшиеся с ними 
люди, было и немало случаев о непростой загроб­
ной судьбе тех, кто испытывал нужду в молитве 
или церковном пожертвовании, хотя родственни­
ки были уверены, что у человека «там» сложилось 
все хорошо: он и в храм ходил, и в поведении был 
примерным. Приводился такой характерный слу­
чай. Некая Клавдия, чтица Псалтири по усопшим, 
сумела накопить 100 руб. для подачи записки на 
вечный помин (ей платили по 3 руб. за каждый 
полный цикл чтения о новопреставленном), но 
матушка Михаила сказала, что ей явилась ее ра­
нее умершая дочь и попросила схимонахиню Ми­
хаилу вписать на вечный помин не Клавдию, а ее, 
так как ей плохо. Выяснилось, что между матерью 
и дочерью в свое время была серьезная, хотя и 
краткая размолвка, и в этом грехе дочь не пока­
ялась. Матушка давала близким ей людям такие 
духовные советы: «Ты дорогие платья не покупай, 
а подешевле, а то тебе милостыню нечем будет да­
вать». Игумен Власий (Болотов), к которому обра­
щалась схимонахиня Антония (в 1960-е годы еще 
мирянка, молодая девушка), говорил ей по поводу 
молитв и пожертвований о ее новопреставленном 
отце: “Я видел отца вашего Андрея, бежит, бежит, 
а все мертвые вокруг ему завидуют: За тобой как 
хорошо ухаживают родные”.

Со слов схимонахини Михаилы, в день поми­
новения душа присутствует там, где ее церковно 
за литургией поминают. Так, на 40-й день кон­
чины (у обоих — 25 декабря) двух ее близких 
людей — схиигумена Митрофана (Мякинина) 
и схиигумена Кукши (Величко) они оба яви­
лись ей, в бестелесном виде: «Матушка Михаи­
ла сказала келейнице, что приходил гость — о. 
Кукша и сказал: “Сейчас мы спешим, слишком 
много по нас трапез заупокойных заказано, надо 
спешить, мы полетим”, и улетели». Вот другой 
рассказ о близости ее с загробным миром: «Ты 
знаешь, я сидела, молилась по четкам и вот на 
каждой бусинке, три раза поминала матушку 
Домну, и вдруг она села птичкой и со мной за­
говорила (40 дней в этот день прошло со дня 
ее кончины): “Матушка, я прилетела к вам”. А 
матушка ее спрашивает: “Ну как тебе, матушка 
Домна, там?” И та все мне рассказала». Очень 
поучителен был рассказ схимонахини Михаилы 

о явлении ей на сороковой день «тетки Варвары» 
— матери схимонахини Антонии. Матушка гово­
рит дочери: «Я по ней молилась все 40 дней. Я 
ей говорю: “Тетка Варвара, это — ты?” Она мне 
поклонилась: “Матушка — это я пришла”. “Ну, 
расскажи, как тебе в загробной жизни?” Она го­
ворит: “Да мне неплохо, за вашими святыми с 
батюшкой молитвами. А еще хорошо, потому что 
я пускала людей на ночлег, когда они приезжали 
из других сел в нашу церковь и им негде было 
переночевать. Если б знала тогда, какая награда 
за это бывает, то выходила бы на дорогу и сама 
бы двумя руками зазывала к себе”».

Очень важны эти отдельные свидетельства 
загробных судеб и влияния на них внесенных в 
церковь пожертвований и молитв за них. В той 
старческой среде, в которой духовно воспитыва­
лись опрашиваемые нами люди, было принято не 
только милостиво, но и внимательно относиться 
к проблеме упокоения души человека после его 
смерти. Особенно это касалось тех, кто входил 
в круг духовных детей данных старцев. Схимо­
нахиня Антония (Казакова) описывает судьбу 
одной такой женщины. У нее были некоторые 
нравственные недостатки: излишнее любопыт­
ство, разговорчивость, умение передразнить 
человека. После ее кончины за нее сугубо мо­
лились, подавали много сорокоустов, «барахла 
всякого пораздавали много по ней», Псалтирь 
читали в течение всех 40 дней. А та стала снить­
ся и говорить: «Шура, плохо мне здесь, в аду я, 
помогите». За нее стали снова молиться и пода­
вать милостыню21. Матушка Антония приводила 
нам несколько примеров того, как шла духовная 
борьба за душу новопреставленного, которого 
останавливали на мытарствах бесы. Один случай 
с женой священника Андрея Акилиной, которая 
не могла пройти мытарства (это духовно видела 
схимонахиня Михаила) и нуждалась в помощи. 
Муж ее, священник Андрей, сразу дал в пожерт­
вование нуждающимся «три хорошие вещи»: пуд 
муки, валенки новые и новый полушубок. И хотя 
«весы выровнялись», но схимонахиня сказала по­
слушницам, чтобы было еще одно пожертвование.

Интересен и следующий рассказ о загробной 
участи певчей Анастасии. Незадолго до кончины 
у нее случился пожар. Во время хлопот об устрой­
стве нового дома она внезапно умерла. При жиз­
ни хорошо зная матушку Михаилу, она явилась 
ей во время молитвы той и попросила о помощи; 



20 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

чтобы матушка записала ее в Золотую книгу, но 
та отказалась, сказав, что у нее нет денег. Ана­
стасия попросила матушку обратиться к людям, 
знакомым Анастасии и попросить их пожертво­
вать, кто сколько может. Деньги действительно 
собрали, и Анастасия была записана на вечный 
помин. После этих событий Анастасия явилась 
матушке уже радостная и сказала, что ее переве­
ли в хорошее место. Матушка Михаила так объ­
яснила келейницам причину скорби Анастасии: 
хотя та и была певчей, но не получила за это на 
небе никакого утешения, ведь она пела на клиросе 
за деньги и потому она здесь, на земле свое уже 
получила22. Со слов монахини Феодориты (Шито­
вой), матушка Михаила говорила ей, что имея дар 
от Бога молиться за умерших и видеть их посмерт­
ные судьбы, она со стороны потустороннего мира 
все время имела множество обращений от усоп­
ших, с просьбами о помощи. «Шли к ней, прямо 
в очередь становились, просили святых молитв. 
Рассказывала, как к ней приходили монахи из Тро- 
ице-Сергиевой лавры и просили: “Матушка, мы к 
тебе пришли, Господь нам сказал, ищите на земле 
молитвенников, способных отмолить вас, за ваши 
грехи блуда”. И матушка за них молилась, и они 
были прощены». Порой умершие корректировали 
действия матушки. Так, одна из таковых, учитель­
ница, попросила у матушки помощи. Причем ска­
зала, что ее вещи раздавать нищим не следует, так 
как «я в них ходила развлекаться, в клуб, в кино, 
плясала, играла, потешала бесов. Матушка, ты по­
проси деньги на вечный помин у моей свекрови, я 
ей зарплату отдавала”. И действительно, свекровь 
прислала необходимую сумму, и матушка отосла­
ла эти деньги в Тбилиси митрополиту Зиновию23.

22 Там же.
23 Там же.
24 Там же. Беседа с Марией Григорьевной Фурсовой (1919 г.р.). Воронежская обл., пос. Мордово.
25 Там же. Беседа с Марией Филипповной Кузнецовой. С. Большие Ясырки, Воронежская обл. Архив О.В. Кириченко.
26 Там же.
27 Там же. Беседа с Ниной Петровной Мякининой. С. Михайловка, Воронежская обл. Архив О.В. Кириченко.
28 Там же. Рассказ схимонахини Антонии (Казаковой). Архив О.В. Кириченко.
29 Там же. Беседа со схимонахиней Федоритой (Шитовой). Архив О. В. Кириченко.

Священник, схиигумен Митрофан (Мякинин), 
который тоже, со слов духовных его детей, много 
делал для поминовения усопших, служил по ним 
заупокойные литургии, особенно в первые сорок 
дней со дня кончины24. Отец Митрофан постоян­
но, как только представлялся случай, поминал 
людей, записанных в синодик. «Он даже ког­
да шел на вызов к уполномоченному, то брал за 
пазуху все синодики, чтобы поминать. Он верил, 
что он молится за усопших, и они за него молятся. 
На проскомидии он поминал людей не менее 2-3 

часов25. При кончине самого старца схиигумена 
Серафима присутствовала старица схимонахиня 
Серафима (Белоусова). Как только он скончался, 
она сразу же благословила раздавать его вещи и 
поминания, кому что26. В родном селе, где батюш­
ка завещал себя похоронить, родственники поми­
нали его по-своему, раздавая на похоронах белые 
коленкоровые платочки27. Находившаяся рядом 
с о. Митрофаном блаженная Маша Усманская 
по благословению старца молилась за усопших, 
кладя поклоны перед Богом. «Я когда приезжала 
к ней, – рассказывала нам схимонахиня Антония, 
— она говорила мне, как она воюет с бесами. Она 
молилась сначала по 500 поклонов за умершего, 
потом стала делать по 1000 поклонов»28.

Беседуя с монахинями, постриженицами 
воронежских старцев, зримо ощущаешь иную 
церковную культуру поминовения усопших, ко­
торую они узнали от старцев и усвоили на всю 
жизнь. Монахиня Феодорита (Шитова), человек 
замечательной души и памяти, говорит, что ее не 
раз люди спрашивала, как церковного человека, 
о смысле поминания: «Меня порой спрашивают: 
зачем эти записки, имена, деньги? Зарыли че­
ловека в землю и всё! Не знают они, эти люди, 
ничего о будущей жизни». Ей игумен Власий 
(Болотов) так говорил о специфике церковного 
поминовения: «Когда начинаешь поминать: По­
мяни, Господи, души усопших рабов твоих, моих 
сродников по плоти, подаждь во оставление гре­
хов всем в вере, надежде скончавшихся. Когда 
скажешь: “В вере и надежде скончавшихся”, то 
какие веровали Господу, все к престолу теснят­
ся, а какие не веровали, уходят в сторону и исче- 
зают»29. Те же реалии «живого поминовения» мы 
встречаем в биографии архимандрита Иоанна 
(Крестьянкина), написанной с его слов: «Утром, 
если не было праздника, после братского молеб­
на батюшка вставал к жертвеннику, и, по его 
свидетельству, толпы людей, старые и молодые, 
юные и младенцы, тесня друг друга, проходили 
перед ним. Шли семьями, соединяясь в большие 
группы по городам и весям, шли и те, кто только 
вчера попросил его молитвенной помощи в сво­
их скорбях, и те, с кем не прерывалось общение 
многие годы. Батюшке не нужны были записки, 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 21

он воочию видел тех, о ком воссылал свои моле­
ния и прошения Богу, вынимал частички о всех. 
Он поспешал, как и проходящие перед ним, что­
бы всех помянуть до Херувимской песни, омыть 
их грехи в Чаше Жизни и тем помочь, облегчить 
тяготы и скорби»30.

30 Смирнова Т.С. Указ. соч. С. 224.
31 Жизнеописание старца иеросхимонаха Сампсона. М., 1995. Т. 1. С. 84.
32 Там же.
33 Там же. С. 199.
34 Самуилова Н. Рассказы старого священника // Благовест. Самара, 1993. № 8. С. 6.

О том же рассказывал иеросхимонах Сампсон 
(Сивер) своим близким духовным чадам: «Часто 
во время проскомидии, когда вынимаю частичку 
за усопшего, вижу человека, за кого я вынимаю. 
В тот момент, когда вынимаю частичку, покой­
ник мне делает поясной поклон и отходит. Одно­
го забыл имя, тогда сам покойник сказал: “Меня 
зовут Владимир”. Бывает очередь на весь храм, 
ожидают своего помина. Ведь покойники ждут 
и нуждаются в помине»31. Отец Сампсон имел 
много синодиков и любил совершать проскоми­
дию, это поминание занимало у него не менее 
трех часов32. В Елоховском соборе, где он слу­
жил, живя в Москве, его обязанностью было со­
вершение проскомидии. Потом его благослови­
ли совершать домашние службы на переносном 
антиминсе, и старец Сампсон часто служил за­
упокойные литургии в память о близких людях 
и духовных чадах. Он так писал об этом: «”Во 
время болезни что же мне делать? Я лежу, да 
лежу, а мой синодик плачет. Может быть, мне 
в келии поминать моих любимых покойничков?” 
Батюшка только так подумал, и через два дня 
его келейник видит сон: по всей улице (конца не 
видно) выстроилась очередь, и вся очередь шла 
в Батюшкину келию. Все люди незнакомые. Он 
кричит: “Что вы идете, куда идете? Ведь батюш­
ка болен, он не в состоянии принимать людей!” 
А они все идут, идут, идут мимо него»33.

Приведем еще один пример, взятый из воспоми­
наний «старого священника», который сохранил­
ся в архиве дочери самарского священномученика 
Н. Самуиловой. Речь идет о воспоминаниях свя­
щенника, который был знаком со священномуче­
ником митрополитом Серафимом (Чичаговым) и 
от него слышал эту историю. Рассказ идет от лица 
священномученика Серафима. Однажды он, соби­
рая материал для жизнеописания прп. Серафима 
Саровского, посетил двух пожилых монахинь, 
одна из которых была слепая. «Слепая постоянно 
молилась за усопших, причем души их являлись 
ей и она видела их духовными очами. Кое-что они 
могли сообщить и о преподобном (речь идет о прп. 

Серафиме Саровском. — О.К.). Перед поездкой в 
Саров о. Серафиму (тогда священнику) одним ли­
цом были переданы деньги – 5 руб. с просьбой най­
ти человека, который бы согласился келейно мо­
литься за самоубийцу. Слепая монахиня согласи­
лась помолиться и за того человека, и за матушку 
священника и просила прийти через три дня. Вот 
что она сказала потом: «“Была, была у меня Ваша 
матушка, она такая маленькая-маленькая, а с ней 
приходил ангелочек”. Я вспомнил, что моя млад­
шая сестра скончалась трех лет. “А вот другой 
человек, за которого молились, то высокий такой, 
громадный, но он меня боится, все убегал. Ой, 
смотрите, не самоубийца ли он?” Мне пришлось 
сознаться, что он действительно самоубийца»34.

Чтицам Псалтири по усопшим загробный мир 
был также весьма близок и реален. Среди чтиц 
Псалтири по усопшим этнографу можно собрать 
много ценной информации о народном (в реалиях 
конкретных событий) понимании поминовения 
усопших, влиянии молитвы на загробную участь 
новопреставленного и в целом о народном по­
нимании (т.е. состоящем из конкретного опыта) 
конвертации богатства. Домашняя молитвенная 
поминальная практика (по синодикам) была харак­
терна для многочисленного слоя монахинь, про­
живающих большей частью в сельской местности 
после массового закрытия монастырей в начале 
1930-х годов. В дореволюционный период многие 
монастыри принимали от богомольцев многочис­
ленные заказы на поминание во время чтения 
«неусыпаемой Псалтири». Также для некоторых 
женских монастырей была характерна услуга чте­
ния Псалтири по усопшим на месте. Для этого 
выделялись пожилые сестры, читающие Псалтирь 
и шли по приглашению сельчан в те дома, где на­
ходился покойник. Крестьяне отдавали предпочте­
ние подобному молитвенному труду монахинь пе­
ред чтением Псалтири черничками, также весьма 
распространенному в сельской народной среде. В 
советский период монахини и чернички настолько 
сблизились, что люди порой даже не различали их 
и обозначали одним и тем же понятием «монашки». 
Чернички в этот период в большинстве своем во­
шли в послушание монахиням и стали вести более 
строгую уставную жизнь, выполнять монашеское 
правило и даже стремиться к пострижению. Нема­
ло черничек в тяжелые 1930-е годы приняли вместе 
с монахинями активное участие в противодействии 



22 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

церковному обновленчеству, широко распростра­
нившемуся в провинции, в том числе в селах, на 
приходах35. Соответственно, изменился и распоря­
док жизни черничек, они также стали пользоваться 
синодиками, участвовать не только в единоразовом 
поминовении, но и в долгосрочном, и не всегда за 
фиксированную плату.

35 Кириченко О.В. Монахини и чернички как организаторы народного противодействия церковному обновленчеству в 1930-е
годы // Традиции и современность: Научный православный журнал. 2006. № 4. С. 3—26. 36. Экспедиция ИЭА РАН 1996 г. Беседа 
с Е.В. Сидоровой (1916 г.р.). Архив О.В. Кириченко.

37 Там же. Беседа с А.Е. Зарайкиной. Архив О.В. Кириченко.
38 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Беседа с А.Т. Гусевой. Воронежская обл. Архив О.В. Кириченко.
39 Экспедиция ИЭА РАН 2003 г. Архив О.В. Кириченко.

Замечается еще некоторая особенность жизни 
черничек послевоенного советского периода. Не­
мало из них идет в черничество не из-за физиче­
ских недостатков, а из желания принести духов­
ное облегчение своим усопшим или погибшим 
сродникам. Начальный путь их в черничество во 
многих случаях был отмечен чудесными событи­
ями: или знамениями (вещий сон и что-то иное), 
указывающими на правильность избранного ре­
шения; или же небесной помощью при обучении 
церковно-славянской грамоте. Вот рассказы не­
скольких черничек. «Я неграмотная, у меня с дет­
ства был туберкулез костей, даже хотели делать 
операцию. Вышла замуж, мальчик болел, потом 
умер, я по нём очень кричала. И одна бабушка 
дала Псалтирь, сказав: “Будешь по нём читать, а 
когда я умру, меня будешь поминать”. Мария ее 
звали. Когда она умерла, я не умела еще читать. 
Встала я на колени рядом с гробом и начала мо­
литься: “Господи, научи меня читать, я никогда не 
буду брать плату за чтение”. К утру я уже могла 
читать Псалтирь. Деньги, которые мне давали, я 
потом отдавала бедным людям. Читаю ночью по 
три часа, с 12 до 3 часов ночи. У нас в Михайло­
ве 60 человек черничек читает по покойникам»36. 
Другая пожилая чтица Псалтири из г. Михайло­
ва (1916 г.р.) Александра Егоровна Зарайкина, 
осталась вдовой в 25 лет, муж погиб на фронте, 
много плакала о нем. Горе позвало чаще ходить 
в храм, быть ближе к Богу. Александра Егоровна 
также была неграмотной, но была тяга в чтению 
Псалтири. «Мне нравилось, как читают Псалтирь, 
захотелось и мне обучиться. Подойду к Божьей 
Матери “Вратарнице” и стараюсь прочитать над­
писи на иконе, спрашиваю, как правильно. Во сне 
привиделась девушка, одетая монахиней. Она ска­
зала: “Хочешь научиться читать? Я научу тебя, 
давай твою руку”. И стала моим пальцем водить 
по строчкам Псалтири и произносить слова пер­
вого псалма. Раза три она мне снилась и всякий 
раз учила читать». А дальше с правилами чтения 

Псалтири по усопшим Александру Егоровну озна­
комили «монашки», одна Ольга, «живущая возле 
храма», другая Василиса. «По Оле я уже читала, 
она написала свою родню и сказала: “Поминай за 
Псалтирь”»37.

Приведем воспоминание чтицы Псалтири Ана­
стасии Тихоновны Гусевой 1909 г.р., которую 
воспитала ее бабушка, поскольку в полтора года 
девочка осталась сиротой. «Бабушка читала Псал­
тирь по покойникам, читала утром и вечером. 
Поминала так: “помяни, Господи, всех знаемых и 
незнаемых, отныне и до века новопреставленных, 
с запада и до востока и помяни, Господи, на поле 
брани убиенных, без вести пропавших, безымян­
ных деток, помяни, Господи, кого некому помя­
нуть”. И я так читаю»38.

Интересной и важной нам показалась беседа 
с жительницей с. Горшечное Курской обл. Хай- 
ниновой Александрой Григорьевной (1929 г.р.), 
церковницей и чтицей Псалтири39, человеком 
глубоко церковным. Она подробно рассказала о 
предсмертном и посмертном времени, связанным 
с ее матерью. Та также была чтица Псалтири, 
клирошанка, хорошо знавшая богослужебный 
круг. «А ей Господь и смертушку предсказал. 
Проснулась как-то и говорит она мне: “Ты далеко 
собираешься?”– “На работу”, — отвечаю. А она 
болела, уже год как мощевала. Сначала чуть хо­
дила по стеночке, а потом слегла. “Иди, но скорее 
приходи, я сегодня буду умирать”. Дочь уже по 
пути с работы думает в первую очередь о скорых 
хлопотах и мыслями переключается на них. Где 
купить спирт для оплаты за рытье могил и т.п., 
сколько нужно рыбы на поминки. Так что сыну ее 
пришлось даже поторопить: “да какая тебе рыба, 
там бабушка ждет тебя, умирает”. После кончины 
и похорон дочь все время поминала мать, читая 
Псалтирь, также разослала деньги по церквам и 
монастырям. Поехала в Старый Оскол, отвезла в 
церковь, где служил почитаемый священник, ме­
шок муки для печения просфор. На 40-й день зака­
зала обедню, сходила на могилку, потом пришла 
и легла отдохнуть. И здесь ей было своего рода 
видение. Когда она очнулась, то видела – только 
облака ходят по комнате: голубые и синие. Она не 
сразу вспомнила, что она видела во сне и вспом­
нила не всё. «Будто мама находится на втором 
этаже, а этаж высокий! Лестница стоит. Дай, ду­



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 23

маю, взойду по этой лестнице. Обращаюсь к ней: 
“Мам, да как же мне с тобой поговорить?” Она: 
“Проси Господа, он тебя вознесет”. Подошла я к 
лестнице, заглянула на нее, а там какой-то согну­
тый, сгорбленный лежит в каком-то комбинезоне. 
Я говорю: “Господи, унеси меня от него, Христа 
ради”. Побежала к стене и очутилась возле мамы. 
Когда мы обряжали дома маму, мне не очень по­
нравилось ее платье, коротковато показалось, и 
рукав прожжен свечой, думала даже сшить ей но­
вое. Спрашиваю: “Мама, ты одна живешь, как ты 
живешь?” Она: “Хорошо, садись” А потом: “Нет, 
подожди, ты мне платье помнешь” Встала она, а 
платье у нее точно подрясник, длинное, рукава с 
широкими складками, как у священника. Шерсть 
сияет. Встала она, поправила складки, чтобы я на 
них не села и говорит: “вот теперь садись”. Спра­
шиваю у нее: “Как ты живешь?” “Хорошо”. “А что 
ты тут ешь?” “А знаешь, все, что люблю: и картош­
ку, и молоко, и хлебушко есть у меня” И подняла 
руку над полом, показывая, как много у нее здесь 
хлеба. “Всем, всем раздаю”. А я понимаю, что этот 
хлеб — моя мука, переданная на печение просфор. 
“Ох, Шурка, как я стала умирать, увидела издали 
сатану, как я испугалась, а потом невидимые силы 
куда-то его дели, так что больше уже не видела 
этой страсти”. И пробыла я с мамой с 6 вечера до 
6 утра, проснулась без пятнадцати шесть утром. 
Она меня водила, много показывала, но что имен­
но, я не запомнила: какие-то сады, дети40.

40 Там же.
41 Там же.
42 Там же.
43 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Беседа с М.Т. Дьячковой. Архив О.В. Кириченко.
44 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Беседа с прот. Александром Долгушевым. Архив О.В. Кириченко.

Со слов Александры Григорьевны, ей нередко 
приходится объяснять людям, что важно не толь­
ко заказать помин, но и самому помолиться за 
душу усопшего. «Если не успели помолиться, то 
дома положите 40 поклонов за него». Зная, что 
она ездит в Старый Оскол к духовнику, многие 
ее знакомые в Горшечном передают Александре 
Григорьевне записки в церковную лавку: обедни, 
панихиды, сорокоусты. По целому часу она потом 
оформляет эти записки в церкви. Рассказала нам 
еще случай о поминовении усопшей соседки. Муж 
соседки не позаботился о ее церковном поминове­
нии, и тогда Александра Григорьевна сама насто­
яла, чтобы он дал 10 руб. на сорокоуст по жене 
Валентине. На эти деньги она заказала в храме 
обедню, панихиду и сорокоуст. Через некоторое 
время сосед встречает ее и с благодарностью рас­
сказывает свой сон. «Видел Вальку во сне, она го­
ворит: ”Юрк, не обижай Шуру, она нам знаешь, 

как помогает, она нам очень нужна”. Говорю ему: 
“Вот! А ты, небось, думал, что я для себя деньги 
выпрашиваю? Ты поживи теперь для своей жены. 
Она тебе оставила дом, времяночку, всю обста­
новку, ишь ты какой. Продай холодильник и пода­
вай в храм на ее помин”41.

Помин, считает Александра Григорьевна, по­
могает установить своего рода контакт с душой 
умершего, он обязательно поблагодарит, или о 
чем-то предупредит, или простится. Так у нее 
было, когда она поминала своего духовника о. 
Владимира Отта. После заказной обедни и пани­
хиды она увидела его во сне, где батюшка насто­
ятельно советует ей больше читать акафист Спа- 
сителю42. Духовник при жизни много наставлял 
Александру Григорьевну, как ей правильно отно­
ситься к денежным подношениям, получаемым за 
чтение Псалтири. Например, ее волновало, что 
порой люди дают больше, чем у нее такса за по­
мин (10 руб.). Священник посоветовал брать то, 
что дают, не более и не менее того. Посчитав, что 
переданный ей отрез материи за помин не нужен, 
она передала его в дар Коренной пустыни. Как 
чтица Псалтири, Александра Григорьевна остро 
ощущает, что пожертвованные ей за чтение день­
ги не простые доходы, и потому с большим тре­
петом и страхом относится к ним. Так, она стала 
просить духовника вообще отказаться от чтения 
Псалтири: у нее есть огород, есть работа в церк­
ви, а здесь слишком много волнений. Кто-то даст 
больше, чем нужно, а она этого не учла, кто-то 
из усопших оказался атеистом и молиться за него 
сердечно так тяжело, что после «три дня в лежку 
лежу», как говорит чтица.

Монахиня в миру М.Т. Дьячкова говорила 
нам, что по покойнику нужно три поминовения: 
заказная обедня, чтение Псалтири и милостыня, 
включая поминальный обед43. «Сейчас так нигде 
не поминают. У нас поминали так: заказывается 
полностью заказная обедня. С двух просфор вы­
нимаются частицы, за здравие и за упокой. Соро­
коуст тоже совершаем полностью с просфорами и 
свечами… И на панихиде опять поминаем. Потом 
выношу, даю каждому, кто заказывал, в руки его 
просфору»44. Конечно, было военное время, когда 
из-за малочисленности храмов и малочисленно­
сти духовенства церкви были переполнены, коли­
чество записок исчислялось тысячами и, соответ­
ственно, ни о каких отдельных заказных литурги­



24 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

ях не было и речи. Приходские записки за здравие 
и за упокой, подаваемые на проскомидию, были 
основным средством церковного поминовения 
для большей части народа. В беседе, проходив­
шей 29 августа 1996 г. с архимандритом Авелем 
(Македоновым), настоятелем Иоанно-Богослов- 
ского мужского монастыря в Рязанской епархии, 
им было отмечено, что единственный в Рязани 
храм, куда он ходил еще мальчиком в военные 
и послевоенные годы, собирал огромное число 
людей, не вмещавшихся в церковь. Однажды он, 
стоя в плотном окружении на службе, заметил, 
что в алтарь все время передают «верхом» кор­
зины с записками и просфорами. Корзинок было 
много, и мальчик задумался: как может священ­
ник один, совершая богослужения, успевать 
прочитать такое количество записок и вынуть 
за каждое имя частичку? В ответ на его мыслен­
ное недоумение «сзади слышу голос, такой голос 
старческий: “Пока их, — говорит, — донесут от 
ящика до алтаря, Ангел всех перечитает”. Вот. Я 
не стал оглядываться, только понял, что это мне 
ответ на мои мысли»45. Но уже в последующие 
мирные годы многое поменялось. Выше приводи­
мый нами перечень церковных услуг в Покров­
ском соборном храме г. Воронежа (1946 г.) сви­
детельствует в пользу этого.

45 Экспедиция ИЭА РАН 1996 г. Беседа с архимандритом Авелем (Македоновым) О.В. Кириченко и Х.В. Поплавской. Архив 
О.В. Кириченко.

46 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г.
47 Там же. Беседа с М.Т. Дьячковой. Архив О.В. Кириченко.
48 ГАВО. Ф. 967. Оп. 3. Д. 9. Л. 232.
49 ГАВО. Ф. 967. Оп. 3. Д. 1. Л. 240.
50 ГАВО. Ф. 967. Оп. 3. Д. 12. Л. 265.

Многие наши сельские респонденты отмечали 
в беседах, что раньше (до 1990-х) они записочки 
не писали, а «заказывали только обедни». «Рань­
ше у нас обедни заказывали, а сейчас стали запи­
сочки за душу, ничего не пойму, где правильно, 
где нет. По покойнику чаще всего заказывают 
обедню и панихиду»46. Речь идет о том, что су­
ществовала широкая народная практика заказы­
вать поминовение в приходской церкви только 
на памятные дни — годовщины, в дни скорбей и 
болезней и т.п. В этом случае литургия получа­
лась действительно заказной и служилась по од­
ному человеку. М.Т. Дьячкова рассказывала, что 
ее духовник иеросхимонах Тихон (Золотухин), 
почаевский воспитанник, так и служил по одно­
му человеку. «А служба такая, как под родитель­
скую субботу: на всенощной и 17 кафизму чита­
ем и канон заупокойный, все полностью и после 
всего панихида. На литургии на следующий день 
опять поминается один только человек»47.

Доходы приходских храмов
Доход храма состоял из учета нескольких при­

ходных статей: 1) денег от молебнов и треб; 2) 
помина годового за упокой; 3) помина годового за 
здравие; 4) сорокоуста за упокой; 5) сорокоуста 
за здравие; 6) за причастия; 7) за соборования; 8) 
денег за просфоры; 9) денег за свечи; 10) денег за 
продажу крестиков, иконок и т.д. 11) доброволь­
ных пожертвований. Основной доход приходским 
храмам приносили продажа свечей (эта статья 
приносила доход в три раза больше, чем продажа 
просфор), просфор и оплата молебнов и треб. В не­
больших сельских храмах реальный список услуг 
был меньше. Например, в численно небольшой 
слободе Бароновка в список входили: 1) продажа 
свечей; 2) просфор; 3) крестиков и др.; 4) тарелоч­
но-кружечный сбор; 5) исполнение треб48.

Покровский собор г. Воронежа в 1962 г. предла­
гал прихожанам и верующим следующий перечень 
услуг: крещение и молитва (для роженицы) – 3 
руб.; молебен — 2 руб.; молебен с акафистом — 3 
руб.; молебен с акафистом и водосвятием — 4 руб.; 
отпевание в храме — 2 руб.; светлая панихида (оче­
видно, на светлой седмице.— О.К.) — 3 руб.; пани­
хида — 3 руб.; сорокоуст заупокойный — 10 руб.; 
сорокоуст заздравный — 5 руб.; помин годовой за­
упокойный — 30 руб.; помин годовой заздравный 
— 20 руб.; заупокойная всенощная — 5 руб.; собо­
рование в храме и на дому — 5 руб.; причащение на 
дому — 2 руб.; венчание — 10 руб.; проскомидия 
— 10 коп.; обеденное поминовение — 1 руб.; помин 
и исповедь — кто сколько может49.

Цены на церковную утварь в храмах г. Вороне­
жа (Казанская церковь г. Воронежа, р-н Отрожка) 
от 13 сентября 1961 г. были следующие:50 (новые 
цены, установившиеся в 1961 г., они снижены по 
сравнению с предыдущими на сумму от 15 до 50 
коп.) Свечи: «сотка» — 20 коп.; «восьмидесятка» 
— 25 коп.; «сороковка» — 35 коп. венчальные 
— 1 руб.; паникадильные — 1 руб.; просфоры — 
20 коп.; рукописание при погребении — 50 коп.; 
венчики — 50 коп.; крестики погребальные — 
50 коп.; крестики нательные — 25 коп.; иконки: 
15х8 — 50 коп.; Сретения — 30 коп.; Умиления 
— 1 руб.; 45х35 — 2 руб. 50 коп.; поминания — 60 
коп.; лампады на кронштейне — 2 руб.; лампады 
на цепочке — 4 руб.; покрывало — 2 руб. 50 коп.



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 25

Большинство верующих заказывали обеден­
ное поминовение (1 руб. 10 коп.), покупая (или 
принося свою) просфору и передавая ее в алтарь. 
Цена церковной просфоры — 30 коп. (в сельских 
храмах просфора стоила 20 коп.)51. Некоторые 
настоятели пытались устанавливать свои индиви­
дуальные расценки, более высокие, чем в целом в 
области, но верующие крайне болезненно на это 
реагировали, писали епархиальному архиерею 
письма с возмущением. Также бывало, что устояв­
шиеся обычаи мешали священнику свободно дей­
ствовать, прибавляя цену. Так, настоятель Ли­
пецкого Христорождественского собора пишет 
в отчете епархиальному владыке: «просфоры 
дают причту самый незначительный доход, т.к. 
для сорокоустов и наемных обеден просфоры 
выдаются бесплатно, а на проскомидию подают 
обычно 1 руб. на просфору, а частенько бывает 
так: подают две просфоры и 1 руб. Иногда — 40 
просфор с 3 или 5 рублями»52.

51 Там же. Д. 9. Л. 353.
52 Там же. Оп. 1. Д. 27. Л. 62.
53 Там же. Л. 310—311.
54 Там же. Оп. 1. Д. 67. Л. 70.
55 Там же. Ф. 967. Оп. 1.Д. 56. Л. 32.
56 Чеботарев С.А. Тамбовская епархия в 40—60 гг. XX века. Тамбов, 2004. С. 377.
57 «Старыми деньгами» мы будем обозначать деньги до 1961 г., до обнуления. После войны было две денежные реформы: 

1947 г., когда была уменьшена денежная масса и сами банкноты защищены от подделок; и 1961 г., когда произошло 
обнуление денег (убрали один ноль и десять рублей превратились в один рубль). Конечно, реальная стоимость денег все 
время менялась, они дешевели вследствие девальвации, но этот процесс не сопровождался индексацией зарплат. Поэтому 
в целом можно говорить о замороженном состоянии (весь советский послевоенный период) денежных накоплений и даже 
стоимости денег. Деньги были все время искусственно дорогими, а продукты искусственно дешевыми.

Чрезвычайно популярным у верующих в после­
военный период был заказ молебнов с акафиста­
ми. Каждое воскресное богослужение заканчива­
лось литией и длинным молебном, во время кото­
рого читалось несколько акафистов почитаемым 
святым. Акафисты читались в большинстве своем 
не священниками, а алтарниками перед соответ­
ствующими иконами в храме. На канун обычно 
клались простые приношения: хлеб, сахар, конфе­
ты, масло. Кроме того, в храм в качестве пожерт­
вований прихожане приносили кусками тюль, бе­
лую бязь, полотенца, шторы, штапельное полотно, 
капрон, платки53. Среди верующих Воронежской 
епархии в 1940-е — 1950-е годы была распростра­
нена практика покупать лампадное масло для по­
читаемых храмовых икон, а также для лампад у 
себя дома. Уполномоченный, однако, заставил ру­
ководство епархии отказаться от торговли в хра­
мах лампадным маслом54.

Попробуем определить средний доход Церк­
ви, получаемый от приходских храмов в разные 
годы послевоенного времени. Подробные данные 
о доходах, получаемых приходскими храмами Во­

ронежской епархии, позволяют получить некие 
средние цифры, характерные для всей Русской 
Православной Церкви в этот период. Зная число 
приходов, действующих в конкретный год, можно 
получить и общую сумму: 1) всех доходов, полу­
чаемых приходскими храмами в тот или иной по­
слевоенный год в СССР; 2) общую сумму дохода 
приходских храмов с 1945 по 1985 г.

Доход любого храма исчислялся суммарно из 
доходов 1) от продажи свечей; 2) просфор; 3) 
крестиков, венчиков, разрешительных молитв, 
лампадного масла; 4) от отдельных жертвовате­
лей; 5) тарелочно-кружечного сбора; 6) прочих 
поступлений. Основной доход храма был от про­
дажи свечей и продажи просфор, в то время как 
священники имели основные поступления от 
«доброхотных подаяний за совершение треб»55.

Послевоенный период, судя по всему, распа­
дается на два периода: 1) 1945—1955 гг., когда 
доходы приходских храмов росли неравномерно, 
то падая, то поднимаясь, при весьма небольшом 
темпе роста; 2) 1955—1985 гг. Рост доходов; 
достижение в середине 1970-х годов наиболее 
высокого уровня. При этом надо учитывать, что 
в конце 1950-х — начале 1960-х годов огромное 
число храмов (особенно сельских) было закрыто 
и даже уничтожено, т.е. возрастание доходно­
сти происходило в условиях жесткого дефицита 
в стране храмового пространства. Имеющийся 
у нас в распоряжении статистический материал 
попытаемся представить в средних цифрах обще­
союзных доходов городских и сельских храмов за 
1945—1955 гг. и за 1955—1985 гг.

По первому периоду у нас имеются следу­
ющие данные. В Тамбовской епархии в первое 
послевоенное двадцатилетие ситуация с дохода­
ми была следующая56: в 1948 г. городские храмы 
епархии (их было 7) имели средний доход (один 
храм) 399 096 руб. (39 909 руб. новыми – после 
1961 г.57 – деньгами); сельские в 1948 г. (их было 
48) имели средний доход (на 1 храм) — 63 907 
руб. (6 390 руб.). Всего 55 храмов за 1948 г. име­
ли доход 5 861 208 руб., т.е. в среднем на каж­



26 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

дый храм приходилось 106 567 руб. (старыми 
деньгами). Затем доходы понижались до 1953 г. 
при том же количестве храмов. Особенно низки­
ми они были в 1949 и 1950 г. В 1949 г. городские 
храмы (один храм) имели средний доход 36 050 
руб. (новыми деньгами), а сельские (один храм) 
— 5 913 руб. (новыми деньгами). В Воронеж­
ской епархии, в отличие от Тамбовской, в 1948 
г. было 133 храма, при годовом доходе за 1949 г. 
10 464 268 руб.58. Общие доходы двух епархий, 
пропорционально имеющимся храмам, прибли­
зительно одинаковые. Дополнительные данные 
по отдельным сельским храмам позволяют сде­
лать вывод, что среди сельских храмов было две 
категории по своей доходности: бедные и близ­
кие к бедным59 и другие — тяготеющие к сред­
ним и богатым60. Большинство сельских хра­
мов имело средний доход около 2000 руб. в год 
(новыми деньгами). Средние — от 5 тыс. руб. и 
выше. Общесредняя же цифра по Воронежской 
обл. на 1949 г. – 78 679 руб. (7 867 руб. новыми 
деньгами). Средняя цифра по Тамбовской обл. 
за тот же год — 106 567 руб. (10 656 руб.), т.е. 
ненамного выше.

58 Там же. Оп. 1. Д. 55. Л. 116.
59 В некрупном сельском храме Воронежской обл. — Рождества Богородицы в с. Копанка Ольховатского р-на (ГАВО. Ф. 967. 

Оп. 1. Д. 131. Л. 7.) в 1950-е годы наблюдался определенный небольшой, но постоянный рост доходов: 1952 г. — 8000 руб. (800 
руб. новыми деньгами); 1953 г. — 7900 руб.; 1954 г. 12 000 руб.; 1956 г. — 19 000 руб.; 1957 г. — 15 000 руб.; 1958 г. — 15 000 
руб.; 69,1017 унции. — 20 000 руб. (Там же Л. 104). В крупном селе Малая Грибановка Воронежской епархии Покровский храм 
имел в 1956 г. доход 34 227 руб. (3422 руб. новыми деньгами) (Там же. Оп. 3. Д. 23. Л. 138). В эти же годы в молитвенном доме 
(Троицкая церковь) в с. Марьевка Ольховатского р-на доходы были просто мизерные: в 1949 г. — 5000 руб. (500 руб. новыми); в 
1954 г. — 2600 руб. (260 руб.); в 1958 г. — 5900 (590) руб.; в 1959 г. — 1400 (140) руб. (Там же. Д. 127. Л. 1113) Средней годовой 
суммой дохода сельского храма в 1940-е — начале 1950-х годов в Воронежской епархии следует считать сумму 1840—2000 руб.

60 Один из самых богатых сельских приходов Рязанской епархии – Казанский храм в с. Ферюлевка Рязанской обл. имел доход: 
в 1951 г. 73 тыс. руб., а в 1955 г. — 96 тыс. руб. (7,3 тыс. руб. и 9,6 тыс. руб. новыми деньгами).

61 Почему нами учитывается только статья доходности, без расходов храма? Потому что доход храма показывает реальную 
сумму пожертвований, формальную сумму, отданную Церкви для конвертации. Кто и как отдал, это другой вопрос, но здесь важен 
формальный момент. О фактическом — сколько денег конвертировалось — нам знать не дано. Дальше начинается другой путь 
денег, связанный с другими процессами. Деньги уходили на нужды Церкви (ремонт, оплату труда тех, кто здесь трудился, в том 
числе священникам, отчисления в епархию, и, наконец, — в государственный карман (фонд мира и т.д.). Священники, монахи, 
епископы были не только «людьми Церкви», участвующими с Божьей помощью в ее организации, но частными лицами, которые 
использовали часть своих денег также на добрые дела, как через Церковь, так и в рамках дел милосердия и благотворительности. 
Но в целом при подсчете церковных доходов надо отталкиваться от совокупной суммы пожертвований, полученных каждой 
приходской церковью и монастырем за год. Мы допускаем (зная реальность советского времени), что какая-то небольшая часть 
духовенства давала заниженные данные по доходности, но эта небольшая погрешность не меняет общей картины.

62 Там же.
63 Там же. Оп. 1. Д. 27. Л. 69.

Итак, в первый период (1945—1955) динамика 
доходности61 будет следующей: 1948 г. — 111 791 
руб. (11 179 руб. новыми деньгами); 1949 г. — 
10 308 руб.; 1950 — 10 374 руб.; 1951 г. — 10 875 
руб.; 1952 г. — 10 993 руб.; 1953 г. — 10 904 руб.

Нельзя не учитывать и доходы незарегистри­
рованных молитвенных домов. Например, в Ли­
пецкой обл. уполномоченный в 1957 г. составил 
список таковых из 38 храмов. Как отмечают 
уполномоченные в своих отчетах, доходы в ле­

гальных молитвенных домах были самые низкие 
по епархии, значит, и нелегальные молитвенные 
дома не имели высоких доходов в 1940—1950-е 
годы: — от 500 до 1500 руб. в год. В сумме 38 не­
легальных молитвенных домов могли приносить 
от 19 000 до 57 000 руб. в год.

Во второй период (1955—1985) наблюдался ди­
намичный рост доходности храмов. В Тамбовской 
епархии в 1962 г. средний доход одного городского 
храма (их сохранялось 7) был 86 461 руб., а средний 
доход одного сельского храма — 13 045 руб. При 
этом доля отчислений городских храмов в епархию 
понемногу повышалась и дошла в 1962 г. до 57 % (в 
1948 г. – 51%). Перекладывание бремени отчисле­
ний на богатые городские храмы не преследовало 
цели облегчить возможности сельских храмов по­
вышать планку своих доходов, а скорее всего было 
направлено усилиями уполномоченного на приоста­
новление резкого роста доходности городских хра­
мов. В 1963 г. средний доход городского храма (их 
было 7) равен 101 297 руб., а в 1964 г. (их стало 6) 
– 125 572 руб. Также быстро росли доходы сельских 
храмов. В 1963 г. средний доход сельского храма был 
равен 14 671 руб., а в 1964 г. — 28 525 руб.62 Общие 
цифры доходности «среднего храма» в Тамбовской 
епархии в эти годы будут такие: 1962 г. — 22 389 
руб.; 1963 г. — 25 696 руб.; 1964 г. — 39 308 руб.

Привлечем еще данные по Липецкой обл., вхо­
дившей в Воронежскую епархию. Храм в крупном 
поселке Кантемировка Воронежской обл. в 1960 
г. имел годовой доход 161 588 руб. (16 158 руб. 
новыми деньгами)63. Но в другом крупном селе, 
где проживало немало сектантов — Михайлов­
ке Михайловского р-на в 1960 г. доход был всего 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 27

1505 руб. (новыми); 1961 г. — 1982 руб.; 1962 г. 
— 1400 руб.64 Крупное с. Бурдино Липецкой обл. 
с храмом Вознесения Господня. Ежегодные дохо­
ды были следующие: 1967 г. — 14 262 руб. 1968 
г. — 10 948 руб.; 1969 г. — 19 362 руб.; 1975 г. — 
32 586 руб.; 1976 г. — 25 199 руб.65 Средняя цифра 
доходности за 1967—1976 гг. будет 21 767 руб.

64 Там же. Оп. 1. Д. 168. Л. 57.
65 Государственный архив Липецкой обл. (далее – ГАЛО). Ф. 72. Оп.1. Д. 77. Л. 98.
66 Там же. Ф. 2184. Оп. 1. Д. 8. Л. 102.
67 Там же. Д. 14. Л. 74.
68 Там же. Ф. Р. 2184. Оп. 1. Д. 14. Л. 63.
69 ГАВО. Ф. 967. Оп. 3 Д. 9. Л. 332.

В 1960 г. в Липецкой обл. действовало 30 хра­
мов. В этот же год с 30 храмов был получен доход 
в сумме 6 548 853 руб.66, что позволяет получить 
средний показатель доходности в этот год — 
21 829 руб. В 1965 г. общий доход 25 храмов обла­
сти равнялся 949 705 руб.67, т.е. среднестатисти­
ческий доход одного храма – 37 988 руб. Конечно, 
существовали храмы с большим или меньшим до­
ходом, но доходность во многом зависела от того, 
что власти, ведя политику закрытия храмов, пе­
рекладывали на незакрытые дополнительную на­
грузку. Например, в 1965 г. на весь Лебедянский 
р-н действовала только одна церковь. Доходы ее 
были следующие: 1963 г. — 50 692 руб.; 1964 г. 
— 75 526 руб.; 1965 г. — 59 379 руб.68 Средний 
показатель — 61 866 руб.

В Липецкой обл., входившей в Воронежскую 
епархию, в 1969 и 1970 гг. было 8 городских и 25 
сельских храмов. Приведем их доходы.

1. Рождества Христова в г. Липецке: в 1969 г.
— 142 506 руб.; в 1970 г. — 185 467

2. Преображения Господня в г. Липецке:
155 401 руб.; 156 875 руб.

3. Воскресения Христова в г. Ельце:
191 072 руб.; 202 298 руб.

4. Казанской Божией Матери в г. Ельце:
81 694 руб.; 57 895 руб.

5. Храм в г. Данкове: 100 063 руб.; 103 387 руб.
6. Храм в г. Лебедяни: 85 643 руб.; 104 859 руб.
7. Храм в Задонске: 64 931 руб.; 67 639 руб.
8. Храм в г. Усмани: 105 416 руб.; 116 581 руб.
Сельские храмы Липецкой обл.
9. с. Кузьминки Липецкого р-на:

15 624 руб.; 15 407 руб.
10. с. Лубна Липецкого р-на:

15 271 руб.; 18 303 руб.
11. с. Каменное Грязинского р-на:

35 431 руб.; 37 540 руб.
12. с. Княжье Байгора Грязинского р-на:

20 707 руб.; 21 659 руб.

13. с. Двуречки Грязинского р-на: 
17268 руб.; 18 711 руб.

14. с. Боровое Усманского р-на:
12 323 руб.; 14 604 руб.

15. с. Красная Байгора Усманского р-на:
19 263 руб.; 22 583 руб.

16. с. Павловка Добринского р-на:
19 022 руб.; 20 555 руб.

17. с. Панино Добринского р-на:
41 923 руб.; 41 493 руб.

18. с. Порой Добринского р-на:
15 417 руб.; 16 581 руб.

19. с. Путятино Добровского р-на:
25 206 руб.; 25 549 руб.

20. с. Острый Камень Л. Толстовского р-на:
31 118 руб.; 31 071 руб.

21. с. Бурдино: 16 649 руб.; 11 786 руб.
22. с. Покровское: 15 061 руб.; 15013 руб.
23. с. Воловчик: 19 043 руб.; 21 209 руб.
24. с. Ожога: 10 292 руб.; 16 076 руб.
25. с. Кривополянное: 133 763 руб.; 130 146 руб.
Средняя цифра доходов в городских храмах за 

1969 г. будет равняться 128 002 руб. Доход очень 
высокий. Средняя цифра доходов в сельских храмах 
(без учета храма в с. Кривополянное) – 26 108 руб. 
Общая средняя цифра доходности одного «среднего 
храма» за 1969 г. — 58 404 руб. Таковая же циф­
ра в 1970 г. составит 58 931 руб. Разница доходов 
городских и сельских храмов существенная — в 
5 раз (среднестатистически) городские имели 
большие доходы. Разница внутри группы город­
ских храмов — от 64 931 руб. (в Задонске) до 
191 072 руб. в Ельце – также существенна, в 3 
раза самый богатый городской храм отличался 
от бедного. Внутри группы сельских храмов эта 
разница между 10 292 руб. (Ожога) и 41 923 
руб. (Панино), т.е. в 4 раза. Эти показатели ука­
зывают на нестабильность внутри этих групп, 
а также на отсутствие неких общих условий их 
развития, подчинение их каким своим, индиви­
дуальным законам.

Теперь 1970-е—1980-е годы. Покровский 
храм в с. Бароновка Терновского р-на Воронеж­
ской обл. (небольшое по численности село и 
небольшой деревянный храм) имел следующие 
доходы, начиная с 1967 г.: 1967 г. — 6278 руб.69; 
1969 г. — 18 093 руб.; 1970 — 15 372 руб.; 1971 



28 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

— 19 161 руб.; 1972 — 23 737 руб.; 1973 — 
10 666 руб.; 1974 — 17 363 руб.; 1975 — 19 711 
руб.70; 1977 — 20 226 руб.; 1982 — 30 548 руб.; 
1983 г. — 22 698 руб.71 Средняя цифра (за пе­
риод с 1967 по 1983 г.) по данному храму будет 
18 413 руб. У нас имеются данные на 1967 г. о 
числе прихожан храма. В воскресные дни храм 
посещали от 30 до 100, т.е. в среднем 63 челове- 
ка72. На большие праздники приходили от 300 до 
800 человек, т.е. в среднем 550 чел. Если доход 
церкви в 1967 г. был равен 6274 руб., то на по­
сещающих воскресные службы (основа прихо­
да) приходилось на каждого в среднем 100 руб. 
Если же учитывать ходящих только по большим 
праздникам, то средняя сумма на одного челове­
ка будет 11 руб.

70 Там же. Л. 288.
71 Там же. Л. 427.
72Там же. Оп. 1. Д. 194. Л. 2.
73 Там же. Оп. 3. Д. 30. Л. 232.
74 Там же. Оп. 3. Д. 11. Л. 269, 287.
75 Там же.
76 Там же. Оп. 3. Д. 14. Л. 265, 290, 306.
77 Там же. Ф. 967. Оп. 3. Д. 2. Л. 381.
78 Там же. Д. 4. Л. 330.
79 Там же. Д. 13. Л. 285.
80 Там же. Д. 6. Л. 192.
81 Там же. Д. 22. Л. 294.
82 Там же. Д. 8. Л. 148.
83 Там же. Д. 19. Л. 260.
84 Там же. Д. 10. Л. 291.
85 Там же. Д. 53. Л. 146.
86 Там же. Д. 38. Л. 222.
87 Там же. Д. 44. Л. 247.

Село Троицкое Воронежской обл. с церковью 
Покрова Божией Матери. Отмечена как наиболее 
малодоходная из числа всей епархии. Общий до­
ход: 1975 г. — 8289 руб.; 1976 — 8100 руб.; 1977 
— 8408 руб.; 1979 — 8971 руб.; 1980 — 3499 руб.; 
1981 — 6526 руб.; 1982 – 7636 руб.; 1983 — 7640 
руб.73 Средняя цифра доходности — 6235 руб. за 
период с 1975 по 1983 г.

Крупное село Малые Ясырки Щученского р-на. 
Храм Михаила Архангела. 1975 г. — 33 326 руб.; 
1977 — 26 875 руб.; 1979 — 28 962 руб.74; 1981 — 
13 034 руб.; 1982 — 20 023 руб.; 1983 г. — 26 812 
руб.75 Средняя цифра доходности — 23 180 руб. 
за период с 1975 по 1983 г. Крупное село Николь­
ское с одним действующим Никольским храмом. 
Доход церкви в 1975 г. составлял 35 300 руб.; 
1979 — 38 625 руб.; 1980 — 40 208 руб.; 1982 г. 
— 33 394 руб.76 Средняя цифра — 36 801 руб. (за 
период с 1975 по 1982 г.). Покровская церковь в с. 
Пузево Бутурлиновского р-на в 1977 г. получила 
25 499 руб.77 В 1976 г. Пятницкая церковь с. Боева 
Каширского р-на получила 30 458 руб.78 Христо- 

рождественный храм в г. Анна в 1975 г. получил 
доход 60 345 руб.79 Афанасьевская церковь в с. 
Солдатское Острогожского р-на в 1975 г. имела 
доход 13 895 руб.80 В храме Рождества Христо­
ва в с. Кирсановка Грибановского р-на в 1976 г. 
получено 25 339 руб.81 Храм Вознесения в с. Но­
вая Чигла в 1975 г. имел 31 253 руб.82 Казанский 
храм в с. Ново-Толучеево Воробьевского р-на в 
1975 г. получил дохода 33 767 руб.83 Троицкая 
церковь в с. Старая Ольшанка Семилукского р-на 
в 1975 г. имела доход 17 752 руб.84 Церковь Воз­
несения в с. Березовка Аннинского р-на в 1975 г. 
имела доход — 15 118 руб.85 Церковь Рождества 
Богородицы в Самодуровка Поворинского р-на в 
1975 г. имела доход 47 507 руб.86 Михаило-Ар- 
хангельская церковь в с. Девица Семилукского 
р-на в 1976 г. получила доход 54 263 руб. 87

Соберем все средние показатели по годам. По 
Тамбовской епархии: 1962 г. — 22 389 руб.; 1963 
— 25 696 руб.; 1964 г. — 39 308 руб. Липецкая 
обл., Воронежская епархия: 1969 г. — 58 404 
руб.; 1970 г. —58 931 руб. Средние показатели 
по отдельным храмам Воронежской епархии — 
общая цифра с 1962 по 1970 г. (по епархиям) — 
40 946 руб.

По отдельным храмам: 1967—1976 гг. — 21 
767 руб.; за период с 1967 по 1983 г. — 18 413 
руб.; с 1975 по 1983 г. — 6235 руб. (малодоход­
ный храм); 23 180 руб. за период с 1975 по 1983 
г.; 36 801 руб. (за период с 1975 по 1982 г.). Об­
щая средняя цифра, обобщая данные некоторых 
сельских храмов здесь за период с 1967 по 1983 
г. — 21 079 руб. Учитывая разницу в доходах 
сельских и городских храмов — в 5 раз в среднем 
городские имели больше доходов, чем сельские. 
Значит, средняя цифра доходов городских хра­
мов с 1967 по 1983 г. будет 105 395 руб., а общая 
средняя цифра – 63 237 руб.



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 29

Итак, по годам рост доходов среднестатистиче­
ского храма: 1962 — 22 389 руб.; 1963 г. — 25 696 
руб.; 1964 г. — 39 308 руб.; с 1962 по 1970 г. (по 
епархиям) — 40 946 руб.; с 1967 по 1983 г. — 
63 237 руб. Зная общее число действующих при­
ходов на каждый год, можно вычислить общую 
среднюю сумму доходов всех «средних храмов» 
на конкретный год. 1962 г. —10 149 православ­
ных приходов в СССР умножаем на 22 389 руб. 
и получаем сумму 227 225 961 руб.; 1963 г. — 
8 314 приходов и 25 696 руб. — 213 636 544 руб. 
(2093 приходов в РФ — 53 781 728 руб.)88; 1966 
г. — 7523 приходов89 умножаем на 40 946 руб. и 
получаем 308 036 758 руб. дохода. 1976 г. — 7038 
приходов90 умножаем на 63 237 руб. и получаем 
445 062 006 руб.; 1981 г. — 7007 приходов умно­
жаем на 63 237 руб. и получаем 443 101 659 руб. 
(для приходов РФ — около 110 775 415 руб.). 
Рост доходов происходил на фоне постоянно со­
кращающегося числа приходов сразу с послево­
енного времени (в среднем по 50 приходов в год).

88 Там же. С. 397.
89 Там же. С. 417.
90 Там же. С. 446.
91 Научно-информационный журнал Биофайл – biofaile.ru/his/24667.html
92 Чеботарев С.А. Указ. соч. С. 72.
93 Якунин В. За веру и Отечество. Самара, 1995. С. 24.
94 Там же. С. 37.
95 Там же. С. 32.

Учитывая число активных верующих (30—40 
млн чел.), можно получить ту сумму, которая 
будет средней цифрой, которой обозначается по­
дача денег в храм на одного человека. Разделив 
443 101 659 руб. на 40 млн, получаем округлен­
ную цифру 11 руб. (в год). Она полностью совпа­
дает с той суммой, которую мы имеем по храму в 
Бароновка за 1967 г. Там эта сумма получилась 
от числа всех верующих, ходящих только на са­
мые значительные праздники. Для постоянно 
посещающих храм (каждую субботу и воскре­
сенье) эта сумма равнялась 100 руб. А средней 
суммой на одного человека будет 55 руб. в год. 
Возьмем ее за основу. Это будет сумма, которую 
в среднем платил верующий христианин, посе­
щающий храм как постоянно, так и редко.

Еще одна статья вложений верующими 
средств в дела Церкви связана с восстановлени­
ем вновь отданных храмов, их капитальным ре­
монтом. Это восстановление, по нашим подсче­
там, обходилось одному приходу в среднюю сум­
му — 150 000 руб. (старыми деньгами), в целом 
же по стране на восстановление и ремонт храмов 
за период с 1949 по 1957 г. было затрачено веру­
ющими порядка 82,4 млн руб.91

Милосердие и благотворительность

Государственный взгляд на дела благотво­
рительности

Как мы отмечали в предыдущей статье о совет­
ской эпохе 1920-х—1930-х годов, советская власть 
вообще не замахивалась на духовное преображе­
ние социальной сферы в целом, не пыталась ее 
духовно опекать, конвертировать ее, она словно 
вывела дела милосердия и благотворительности 
за рамки своего существования как буржуазный 
пережиток. Постепенно Церковь была полностью 
лишена возможности легально заниматься благо­
творительностью. В постановлении ВЦИК и СНК 
РСФСР «О религиозных объединениях» от 8 апре­
ля 1929 г. говорилось, что религиозные органи­
зации не вправе заниматься какой-либо деятель­
ностью, кроме как удовлетворение религиозных 
потребностей верующих. Впервые исключение из 
правила было допущено властью, когда Церкви 
разрешили в годы Великой Отечественной войны 
вести патриотическую работу, в том числе по сбо­
ру помощи средств для армии (такие сборы велись 
до 1947 г.)92. За годы войны была собрана немалая 
сумма — более 200 млн руб.93 Тем не менее эта 
цифра, хотя и значительная, не может передать те 
чувства и настроения, с которыми передавались в 
общую копилку эти деньги. Они шли от монахов и 
монахинь из разоренных монастырей, из еле вы­
живающих приходов, от верующих, на которых 
советская власть с самого начала повесила клей­
мо врага. Старые петербуржцы в годы блокады 
приносили все свои денежные пожертвования: 
Князь-Владимирский собор в первый год войны 
собрал 700 000 руб., во второй — 1 067 000 руб. 
К 1943 г. Ленинградская епархия, находящаяся в 
огненном кольце, собрала в Фонд обороны 3,5 млн 
руб.94 В Ленинграде был случай, когда в одном из 
храмов у иконы свт. Николая были обнаружены в 
пакете 150 золотых десятирублевых монет дорево­
люционной чеканки95. И это после стольких обид, 
нанесенных Церкви, когда насильственно изыма­
лись церковные ценности, осквернялись мощи, 
разорялись храмы, уничтожалось духовенство и 
монашество, экспроприировались богатства неу­
годных власти, в том числе церковных людей!



30 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

Власти не ожидали, что Церковь (и не только 
церковные иерархи, а вся Церковь!) так ответит 
ей на то зло, которое она ей причинила в предво­
енные годы. Патриотическая деятельная Церкви 
стала первой легальной формой ее благотвори­
тельности в советский период. Помощь стражду­
щему Отечеству, ее народу была христианской 
потребностью Русской Православной Церкви. 
Столь открытый общецерковный порыв не мог, 
хотя бы на время не быть замечен властью и не 
мог не быть поощрен. Известна встреча церков­
ных со Сталиным в 1943 г., принесшая Церкви 
определенные послабления. Позже, в 1945 г. но­
вая ситуация была законодательно закреплена в 
«Положении об управлении Русской Православ­
ной Церковью». Одна из глав документа была по­
священа имущественным правам, просветитель­
ской и благотворительной деятельности Церкви. 
Согласно Положению, Церкви разрешалась огра­
ниченная коммерческая деятельность, верующие 
могли легально покупать в храмах просфоры и 
свечи. Также важна была легализация пожертво­
ваний внутри церкви, необходимых для поддержа­
ния самой разной церковной деятельности: учеб­
ной, управленческой и т.д. Документ узаконивал 
и патриотические начинания Церкви, в связи с 
чем было разрешено помещать церковные деньги 
в банки или сберкассы. Правда, уже к 1947 г. сбор 
церковных средств на патриотические нужды цен­
трализованно прекратился, а перед Церковью по­
ставлена задача помогать государству отчислени­
ями в Фонд мира.

Нельзя забывать того, что власти, разрешив 
Церкви сбор средств на патриотические цели, 
жестко пресекали все иные — внепатриотические 
формы благотворительности. Так, Тамбовский 
епископ Лука (Войно-Ясенецкий), пользуясь воз­
можностью собирать средства для помощи лю­
дям, большую часть их передавал сиротам и бед­
ным. Тамбовский уполномоченный докладывал 
в Москву, что епископ с «неохотой собирает на 
патриотические нужды», но весьма охотно — на 
дела благотворительности96. В результате давле­
ния уполномоченного новый архиерей Иоасаф 
вынужден был отказаться от этой деятельности. 
На дела благотворительности в это время уходила 
большая часть епархиальных средств97. При этом, 
как отмечалось в отчетах с мест в Тамбовской 

96 Чеботарев С.А. Указ. соч. С. 54.
97 Там же. С. 59.
98 Там же. С. 72.
99 Там же. С. 72.
100 Научно-информационный журнал Биофайл biofaile.ru/his/24667.html
101 «Дядя Коля против…». Записные книжки епископа Варнавы (Беляева). 1950—1960. Нижний Новгород, 2010. С. 297.

епархии, «многие приходы продолжали оказывать 
благотворительную помощь»98. Добрые дела ста­
ли делать нецентрализованно, чтобы нельзя было 
придраться к конкретному священнику. Власть 
продолжала собирать информацию о конкретных 
проявления и о людях, «не соблюдающих закон». 
Но дело в том, что добрые дела, которые верую­
щие пытались делать, были сопряжены тоже с 
законом, но духовным. Например, помощь заклю­
ченным всегда считалась важным христианских 
делом, поэтому люди продолжали этим занимать­
ся. Просфорница Н.И. Ромашкина из г. Моршан- 
ска собирала в Родительскую субботу блины для 
заключенных (за что была уволена); настоятель 
храма в с. Мордово собирал подарки для слепых 
детей интерната, за что получил строгое преду­
преждение от уполномоченного99.

С 1945 по 1957 г. ситуация с благотворитель­
ностью была более-менее стабильной, хотя благо­
творительность и запрещалась, но контроль был 
не строгий. За период с 1949 по 1957 г. центра­
лизованно Церковь потратила на дела благотво­
рительности (т.е. то, что было получено от веру­
ющих, вернулось к людям на добрые дела) около 
75,2 млн руб., т.е. 11,3% ее дохода100.

Война, как когда-то революция, принесла много 
нищеты, социальной неустроенности, полуголод­
ного существования, но советский государствен­
ный аппарат находился уже в другом состоянии. 
После войны у государства были несоразмерные 
и репрессивные и идеологические возможности. 
Власть активно использовала средства массовой 
информации — газеты, радио — для создания бо­
лее благостной картины, чем она была на самом 
деле. Епископ Варнава (Беляев) пишет в своем по­
слевоенном дневнике, что не раз ему приходилось 
убеждаться в лживости информации. Например, 
газеты и радио вещали о восстановлении в боль­
шом объеме Сталинграда. Когда же оттуда верну­
лись знакомые люди, то оказалось, что город почти 
весь лежит в руинах, люди живут в полуземлян­
ках и т.д.101 Так же было со столичными нищими, 
которых поначалу было очень много в Москве, но 
очень скоро, в одночасье они все исчезли куда-то. 
Нищие рассматривались не просто как нарушение 
гармонии социалистической столицы (хотя боль­
шинство нищих было бывшими солдатами-калека­
ми), но как клеймо старого строя. Опыт выселения 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 31

нищих из столицы был приобретен большевиками 
еще в довоенное время, когда с подачи Е. Ярослав­
ского – тогда члена комиссии партийного контро­
ля при ЦК ВКПб – Сталин распорядился выслать 
из столицы весь контингент нищих в ссылку на 
спецпоселения в Казахстан. Ярославский пишет 
(23 февраля 1935 г.): «За последнее время можно 
заметить в ряде районов Москвы увеличение 
числа нищенствующих. Как живущий давно 
в Моск ве, я могу констатировать, что это 
увеличение в значительной степени сезонного 
характера: оно наблюдается весною с потеп­
лением. Но с каждым годом это появление на 
улицах Москвы нищенствующих становится 
все более и более нетерпимым для нашей социа­
листической столицы… Они, несомненно, явля­
ются носителями антисоветской пропа ганды. 
Мне кажется, что пора и можно с этим злом 
покончить. Мое предложение сводится к тому, 
чтобы для решения вопроса о том, как посту­
пить с ними, произвести однодневную облаву, 
выяснить точно, сколько их в Москве, кто они, 
как долго зани маются нищенством, где они жи­
вут, — чтобы получить совершен но ясную кар­
тину этого явления. Только после этого можно 
бу дет принять конкретное решение. С комму­
нистическим приветом Ем. Ярославский»102. 
Подключившийся к решению этой проблемы 
Ягода предложил решить вопрос радикально: «Я 
прошу разрешить изъятых нищих направлять 
под конвоем в спецпоселки Казахстана. Вопрос 
об отпуске средств для устрой ства нищих в 
спецпоселки мною поставлен перед Совнарко­
мом Союза 20 января сего года за № 55439. На­
родный комиссар внутренних дел Союза ССР 
Ягода 3 марта 1935 г. № 55517»103. Подобная же 
спецоперация проводилась и после войны, когда 
появились кроме обычных нищих — людей без 
крова, больных и престарелых — инвалиды вой­
ны. Чтобы люди с обезображенным войной телом 
не появлялись на улицах столицы и не просили 
подаяния, их решено было собрать и отправить в 
специальные учреждения далеко за пределы горо­
да. Наиболее известным и самым крупным местом 
этой ссылки стал закрытый тогда Валаамский 
Преображенский мужской монастырь. Решение 
было быстро приведено в исполнение еще до того, 
как были подготовлены помещения бывшей оби­
тели, создана вся необходимая инфраструктура, и 
поэтому социализация новых поселенцев продли­

102 Центральный архив ФСБ. Ф. 3. On. 2. Д. 816. Л. 1—6.
103 Там же.
104 Ветераны Валаама // http://www.rg.ru/2011/07/19/valaam.html
105 Там же.

лась на несколько лет. Как отмечает автор очерка 
«Ветераны Валаама», общая динамика собирания 
нищих с улиц центральных городов и прежде все­
го столицы выглядела, по сводкам НКВД, так: «Во 
втором полугодии 1951 года в городах задержано 
107 766 нищих, в 1952 году — 156 817 человек, 
а в 1953 году — 182 342 человека»104. Среди них 
70% были инвалидами войны, в том числе немало 
женщин105. Лица некоторых ветеранов — мужчин 
и женщин — попали потом на полотна известного 
художника Геннадия Доброва.

Это не значит, что советская власть и советское 
общество были во всем безжалостны и вообще не 
оказывали социальной помощи, не имели соци­
альных программ. Социальная политика проводи­
лась, социальный пакет постепенно складывался и 
к началу 1970-х, когда всесоюзная государствен­
ная пенсия появилась и у колхозников, сложился 
окончательно. Советский человек имел в рамках 
советского строя свой круг прав и гарантий: на бес­
платные образование, медицину, пенсию, отдых 
и др. Однако все эти нормы и гарантии действо­
вали в рамках советского онтологического про­
странства. Там, где оно прерывалось иным бытием 
(пусть не агрессивным, без активно выраженной 
антисоветской направленности), там начинались 
исключения людей из возможности пользовать­
ся услугами «народной медицины», «народного 
образования» и т.д. Нищие, казалось бы, должны 
были быть родными советскому строю, ведь сама 
революция совершалась ради угнетенных и отвер­
женных. Советская власть, очевидно, считала, 
что «тем» нищим она уже помогла, а это нищие 
ее — советские, которые лишь позорят совет­
ский строй, показывая его несовершенство. Зна­
чит, надо сделать вид, что их нет, не замечать их, 
убрать с глаз подальше. Так и с другими неблаго­
получными категориями. Это или пассивные вра­
ги советской власти («враги народа»), или пасын­
ки, которых она не хочет знать. Последних, надо 
сказать, было немало, если считать, что Великая 
Отечественная война прошла по каждой семье; ре­
прессии затронули также огромное число людей; 
голод и болезни, старость без опеки детей и сирот­
ство выбросили на дороги нищенских странствий 
тысячи и тысячи нищих. Нет социологических 
данных о численности всех категорий неблаго­
получных, но тот факт, что у современников они 
были на виду, говорит об их многочисленности. 
Мы не ошибемся, если скажем, что в этот период 

http://www.rg.ru/2011/07/19/valaam.html


32 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

каждая семья, каждая социальная ячейка были в 
той или иной степени сдвинуты со своего твердого 
основания и нуждались в той или иной помощи. 
Взаимная помощь друг другу и была в этот период 
единственной доминирующей, массовой формой 
конвертации. Но массовой лишь в численном по­
рядке, потому что и здесь, как и в церковной об­
ласти, государство проявляло бдительность и не 
позволяло разгуливаться милосердию, из-за чего 
оно могло носить только точечный характер, мак­
симально скрытый от глаз окружающих, таких 
нуждающихся или таких же помогающих другим. 
Несомненно, что взаимопомощь, милосердие но­
сили массовый характер, о чем говорят многие и 
многие факты (прямые и косвенные), но люди де­
лали и боялись, помогали и скрывали. И конечно, 
среди этого сонма взаимных добрых дел выделя­
лись своими поступками те, кто помогал вопреки 
боязни, помогал не разово, а постоянно, делая 
это сознательно, ради Христа, видя в этом смысл 
своей жизни. На этих отдельных примерах мы и 
остановимся.

Социальная деятельность, если она оторвана от 
церковной, если она не носит мотивации «ради Хри­
ста», в общем-то, становится неконвертируемой. 
Тогда она лишь «хорошее, доброе дело», но не ми­
лостыня ради Бога, и последствия ее будут так же 
приземленны, как и ее мотивация. Только действуя 
в одной связке с церковной составляющей, соци­
альная помощь способна преодолеть барьер конвер­
тации. Преодоление же возможно только на уров­
не личной жертвенности, личного подвига, когда 
человек преодолевает субстанциональный разрыв 
между собой и действительностью. В той действи­
тельности, в которой русский народ существовал в 
советское послевоенное время, всё христианское 
было, условно говоря, помечено необходимыми зна­
ками времени: «это не наше, не советское, это враж­
дебное — христианское, православное». Негласно 
этими знаками были помечены нищие, убогие, ка­
леки, люди, связанные с церковью, вдовы, имеющие 
много детей, люди, свободные от идеологических 
догм и установок, так называемые враги народа и 
др. По этой причине живая, активная помощь всем 
этим людям, помеченным печатью отверженности, 
и носила в объективном смысле характер подлинно­
го милосердия. Человек, помогающий им, выделял­
ся среди общества, как выделялся в евангельской 
притче милосердный самарянин среди местных 
людей, оказавшихся равнодушными к судьбе от­
дельного человека, попавшего в беду. Так на прак­
тике оказывалось, что «ближних», в евангельском 

смысле, у помеченных печатью отверженности не 
так много. Во всяком случае, чтобы стать таковым, 
нужно было переступить определенную черту и по­
мочь человеку, зная, что за это тебя могут наказать 
или взять на карандаш, как неблагонадежного. В 
этой парадигме, на наш взгляд, и следует рассма­
тривать всю систему социальной опеки, которая 
имела место в послевоенное время и которая цели­
ком зависела от индивидуального поступка каждого 
конкретного «милосердного самарянина».

Только в Церкви люди могли получить правиль­
ное понимание милосердия и благотворительно­
сти. Известен следующий факт, связанный с вели­
ким князем Московским Иоанном Даниловичем 
Калитой. В исторических сочинениях – он рачи­
тельный, даже скупой хозяин, собиратель русских 
земель, порой с характеристиками евангельского 
мытаря, поскольку ему приходилось собирать и 
возить в Золотую Орду дань с Руси. А вот житий­
ный текст (из жития прп. Пафнутия Боровского) 
указывает на его глубокое, каждодневное нище- 
любие, которое открыло ему дорогу в Царство Не­
бесное. Преподобный Пафнутий рассказывал сво­
им ученикам, что одна инокиня после хождения 
по мытарствам рассказывала ему о встрече в раю с 
Иваном Калитой. И дальше святой Пафнутий так 
пояснял этот рассказ: «Он был очень милостивым 
и носил на поясе кошелек (калиту), всегда пол­
ный серебряных монет, и куда бы ни шел, давал 
нищим, сколько зачерпнется из калиты. Один ни­
щий, взяв у него милостыню, скорее опять подо­
шел, он второй раз дал ему. И опять нищий ушел 
и снова пришел, прося, и в третий раз Калита дал 
ему, говоря: “Возьми, ненасытные твои очи”. И 
отвечая ему, сказал тот нищий: “Это ты очи не­
насытные: и здесь царствуешь, и там на том свете 
хочешь царствовать”»106.

106 Преподобный Пафнутий игумен и чудотворец Боровский и его обитель. Калуга, 1999. С. 28.

Из Евангелия и житий святых верующие узна­
вали об евангельском постулате милосердия: сде­
ланное для ближнего (нуждающегося) — сдела­
но для Христа. Иеросхимонах Сампсон (Сиверс) 
учил своих духовных детей: «Ищи настоящих 
нищих, которые на самом деле, ради Господа Ии­
суса Христа, просят и ждут — и некому подать. 
А мы виноваты в том, что не ищем таких людей, 
о них не заботимся. А есть милостыня духовная. 
Можно же подавать не только деньгами и мате­
риально, но советом, сочувствием, слезой, сво­
ей слезой, или своей радостью с радующимися, 
или отдать свое собственное, себе нужное. По 
правилу: никому никогда не отказывать. Бывает, 
что ничего нет. Отдай носовой платок, если он 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 33

чистый. Отдай. У тебя тросточка есть — отдай 
тросточку свою. Иди домой без палки, без тро­
сточки». Священник рассказал о необыкновенном 
священнике, с которым ему пришлось служить, 
отце Иоанне Кононове: «Мы шли по улице с отцом 
Иоанном Кононовым107, он просил нищего: “подо­
жди минуточку, я зайду за уголок и тебе принесу 
сейчас”. Оказывается, он шел за уголок, снимал 
свою рясу, свой подрясник, снимал свою един­
ственную последнюю рубашку и приносил: “Вот, 
возьми, пожалуйста”»108. Старец Сампсон отме­
чает особенности служения этого священника, 
напоминающие литургическое служение св. прав. 
Иоанна Кронштадтского: «Когда он служил обед­
ню, около него невозможно было стоять. Это ог­
ненное предстояние Богу был какой-то огонь. Он 
требовал у Бога, не просил, а требовал: “Дай, Ты 
должен дать!”… Какая у него была чистота и дерз­
новение! И страшно плакал!»109.

107 Речь идет о священномученнике прот. Иоанне Кононове, родом из Ставрополя, служившем в с. Ржавец Тамбовской (ныне 
Воронежской) епархии. Священник был арестован в 1938 г. и расстрелян сотрудниками НКВД в привокзальном подвале г. 
Борисоглебска.

108 Беседы и поучения старца иеросхимонаха Сампсона Сиверса. М., 1995. Т. 2. С. 132—133.
109 Там же. С. 133—134.
110 Черных Н.А. Последний старец. Ярославль, 2004. С. 176.
111 Там же. С. 270.
112 Там же. С. 369.
113 Кириченко О.В. Женское подвижничество в России. XIX — середина XX в. Свято-Алексиевская пустынь, 2010. С.

Народное понимание конвертации
Народ понимал конвертацию богатства хотя и 

просто, но, по сути своей, вполне определенно. Да­
ешь подаяние нищему, — даешь Самому Богу. Вот 
как, например, говорил архимандрит Павел (Груз­
дев) о своем отце: «Тятю вся нищета поминает и мо­
лится за него. Душа его во благих водворится. Если 
бы мы, его дети, были такими, каким был тятя»110. 
Будучи арестантом в 1949 г., сосланным в Киргизию 
на поселение, о. Павел так говорил о своем челове­
ческом статусе: «А уж мы не то чтобы нищие были, 
а какая есть последняя ступенька нищих — вот мы 
были на этой ступеньке». Он вспоминает случай, 
когда в ответ на подаяние старухи-украинки один 
арестант так ответил: «Взял этот старичок буханку 
хлеба — поляницу, перекрестил, поцеловал и гово­
рит: “Спасибо вам, добрые люди! Вы нас, несчаст­
ных, на земле накормили, а вас Господь на небе на- 
кормит”»111. Заключенный, по сути, цитирует еван­
гельский текст: «Тогда скажет Царь тем, которые 
по правую сторону Его: приидите, благословенные 
Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам 
от создания мира, ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; 
жаждал, и вы напоили Меня; был странником, и вы 
приняли Меня; был наг, и вы одели Меня; был болен, 
и вы посетили Меня; в темнице был, и вы пришли ко 

Мне. Тогда праведники скажут Ему в ответ: Госпо­
ди! когда мы видели Тебя алчущим, и накормили? 
или жаждущим, и напоили? когда мы видели Тебя 
странником, и приняли? или нагим, и одели? когда 
мы видели Тебя больным, или в темнице, и пришли 
к Тебе? И Царь скажет им в ответ: истинно говорю 
вам: так как вы сделали это одному из сих братьев 
Моих меньших, то сделали Мне» (Мф 25; 34-40).

У того же о. Павла Груздева есть в дневнике 
важные слова о конвертируемости милостыни: 
«Самая мудрая милостыня — это когда человек 
принимает на свое постоянное иждивение како­
го-нибудь беспомощного человека — будь то убо­
гий, лишенный возможности трудиться, старик 
или семья беспомощных сирот»112. В этой связи 
сразу вспомнились многочисленные свидетель­
ства образования в XIX —начале XX в. многочис­
ленных женских общежительных монастырей 
подвижнического духа. Большинство их начина­
лось именно с этого — с богаделен, где будущие 
монахини ухаживали за больными и убогими, 
старушками и бездомными. Так же вспомнилось, 
что те современные сельские пастыри, которые 
прошли школу старческого руководства в позд­
ний советский период, на этих же принципах 
устраивали у себя в приходе церковную жизнь. 
Строили новый храм, а рядом — богадельня для 
нуждающихся в помощи. На месте одного такого 
прихода (с. Ожога Липецкой обл.) во второй по­
ловине 1990 г. вырос женский Благовещенский 
монастырь, поскольку здесь призревались еще в 
1970—1980-е годы многие из пострижениц Воро­
нежских старцев113. Больные и немощные телом, 
они жили высокой духовной жизнью, что и позво­
лило родиться на этом месте монастырю.

Среди доли конвертируемого богатства на­
ходились и те приношения, которые миряне по­
давали в качестве пожертвований на канун. За 
жертвователей молились на трапезе священник 
и клир, все те, к кому попадали на стол продукты 
с кануна. За жертвователей молились блажен­
ные, посещаемые мирянами с какими-то духов­
ными целями. Вот как описывает Г.П. Дурасов 
практику такого приношения блаженной Марии 
(Леонтьевой): «К матушкиной кроватке подошли 



34 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

по очереди мои спутники, а затем, получив благо­
словение, пошли к машине за привезенными го­
стинцами. Муку и крупу, сахар, печенье и конфе­
ты, — всю нашу милостыню, матушка распоряди­
лась положить на ее кроватку, “перед Господом”, 
как она сказала. Затем стала молиться, чтобы 
Господь принял наши приношения. (Голос ее был 
чистым и, казалось, прозрачным, как у ребенка.) 
И уже после этого приняла наше подношение 
“как из рук Христа”»114.

114 Дурасов Г.П. «Как жить, чтобы святу быть». О подвижнице народного благочестия Марии Павловне Леонтьевой (1906– 
1998) // Традиции и современность: Научный православный журнал. № 10. 2010. С.

115 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Беседа с Е.К. Едапиной. Архив О.В. Кириченко.
116 Стародубцева М. Круговорот (Времена и судьбы). М., 1999.

Широко распространено в народе и понимание 
своей всегдашней духовной нищеты, которое по­
зволяет обращаться в случае крайне нужды (если 
уж нет сил терпеть) к Богу за помощью. И этому 
также есть объяснение в текстах Священного Пи­
сания. Например, в Псалтири не раз говорится о 
Боге как источнике богатства и его распорядите­
ле. Народная память изобилует примерами кон­
кретной, особенно «помощи вдовкам», и хотя эти 
истории просты и бесхитростны и порой кажутся 
фантастическими, но все же они часть народной 
религиозной жизни. Приведем один небольшой 
пример. Со слов Евдокии Кондратьевны Едапи- 
ной, жительницы с. Мордово Воронежской обл., 
она слышала рассказ женщины о военном време­
ни. У той было четверо детей, в войну они голо­
дали. Было так плохо, что дальше некуда. Мать 
плакала и молилась Божьей Матери и просила 
о помощи. Богородица к ней обратилась в обра­
зе обычной женщины, которая сказала: «О чем 
скорбишь раба Божия?» Та рассказал, что детям 
совсем нечего есть. Женщина посоветовала схо­
дить в такое-то место, в лесок и там взять кусок 
каменной соли. Страдалица-мать действительно 
нашла на том месте соль и обменяла ее на заво­
де на 9 пудов зерна. Так она и выжила в военные 
годы115. Со слов Е.К. Едапиной, был и другой слу­
чай в этом селе оказания небесной помощи дру­
гой женщине, также крайне нуждающейся.

В послевоенный период в стране оказалось мно­
го людей, по-настоящему обездоленных: вдов с 
малолетними еще детьми, нищих, в большом чис­
ле кочующих по сельским проселкам в поисках 
куска хлеба и крова над головой, сирот, для кото­
рых не хватало детских домов. Вдовы не попадали 
в категорию лиц, получающих помощь от государ­
ства, и потому они могли рассчитывать только на 
милосердие ближних. Для всех социально нужда­
ющихся категорий лиц наступили непростые вре­
мена. В 1960-е годы к ним стали добавляться быв­

шие лагерники, материальной судьбой которой 
государство также мало интересовалось, словно 
предоставляя простым людям проявить свои хри­
стианские, истинно человеческие чувства, если 
они не побоятся это сделать.

Поле для сеяния милосердия было огромно, но 
особенность его возделывания состояла в том, что 
народ, собиравшийся советским государством в 
одно целое для своих — идеологических, совет­
ских, целей, должен был проявлять христиан­
ское милосердие не как народ, а как отдельный 
человек, отвечающий только за себя. В этом смыс­
ле каждый из проявляющих милосердие являл со­
бой не образ советского народа, а другого — до­
революционного, русского православного народа, 
выросшего на такой аксиоме, как милосердие и 
взаимопомощь. Советская власть умела, когда 
надо, не замечать людские бедствия, относясь к 
ним не как к порождению собственного строя, но 
как к порождению прошлого или же как к такому 
настоящему, которое не нуждается в публичных 
комментариях. Это есть, но этого как будто нет. 
Поэтому дела милосердия, помощь всем терпя­
щим бедствия после военного лихолетья негласно 
доверялись не советскому, а русскому православ­
ному народу, и эта помощь не могла не восприни­
маться большинством русских людей как важней­
шее богоугодное дело.

Стоит, наверное, отметить, что зоркое видение 
немилосердного лица не только советского строя, 
но и типичного советского человека было харак­
терно не для всех категорий лиц, критически (хотя 
и тайно) относящихся к советской власти. Осо­
бенно острые характеристики эпохи и лиц можно 
найти в мемуарах церковной интеллигенции. Нам 
приходилось общаться с Мариной Иосифовной 
Стародубцевой, представительницей дворянского 
рода, идущего от светлейшего князя Александра 
Даниловича Меншикова, а также ознакомиться 
с ее замечательными воспоминаниями116. В ее по­
вествовании большей частью заключены своего 
рода объективные свидетельства современницы 
трудностей, которые переживала страна после ре­
волюции 1917 г. Но есть и эмоциональные вспле­
ски, касающиеся вещей, с которыми автор не 
могла примириться в их советском варианте. Вот, 
например, одна из таких нелицеприятных оценок 
предвоенной эпохи — Финской войны: «Очень 
скоро ее (Мариинскую больницу. — О.К.) запол­
нили жертвы войны. Сестра мамы, Любовь Ана­



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 35

тольевна, там работала, и мы знали о тамошнем 
кошмаре, о лютых страданиях раненых и обморо­
женных людей. Там горами лежали почерневшие 
ампутированные руки и ноги. Тогда мы впервые 
узнали о том, что жены стали отказываться от сво­
их мужей-калек, а дети от родителей, оставляя их 
на поруки государству. Пожалуй, тогда впервые 
показала свое звериное лицо новая человеческая 
формация, уже лишенная нравственности, духов­
ности и того, что всегда называли совестью»117. 
Конечно, речь идет не о повсеместных отказах, но 
и то, что такие случаи были, говорило о многом. 
Потом была еще более страшная война, автор пе­
режила ленинградскую блокаду, была свидетелем 
и участницей многих событий, но не могла не ви­
деть и не мучиться свидетельствами равнодушия, 
бессердечия людей, поставленных государством 
туда, где они должны были проявлять свои не 
только врачебные профессиональные качества, но 
и человеческие. Горько ей было видеть отношения 
государства к нищим и калекам, недавним солда­
там, которых после войны постарались побыстрее 
убрать с улиц и отправить подальше от людских 
глаз. Автору, через маму-врача и других родствен­
ников, немало было известно о работе госпиталей. 
На этом человеколюбивом поприще особенно 
уродливо выглядели все проявления формализма 
и бездушия, вызванные боязнью быть инициатив­
ными, выходить за рамки отведенной нормы и сво­
их компетенций.

117 Там же. С. 475.
118 Там же. С. 392.
119 Соколова Н.Н. Под кровом Всевышнего. М., 2000. С. 63.

Александра Анатольевна Агафонова — мать 
автора мемуаров, будучи врачом, многое претер­
пела за то, что везде старалась поступать в соот­
ветствии со своей христианской совестью. Ей не 
раз приходилось лицом к лицу сталкиваться «с 
почти непреодолимыми преградами того време­
ни, с безразличием и даже жестокостью людей, 
распоряжающихся судьбами себе подобных»118. 
М.И. Стародубцева приводит два ярких примера 
проявления христианского неравнодушия сво­
ей матери, которая помогла освободиться двум 
бывшим воинам, один из которых попал в пси­
хушку по ошибке, выбираясь из плена, а другой 
— потому что был морально сломан тяжелыми 
ранениями, будучи еще молодым человеком. И 
она выиграла эту битву за людей, хотя ее уча­
стие не раз грозило ей многими тяжелыми по­
следствиями. Один из ее подопечных потом стал 
поэтом, членом ленинградской писательской 
организации.

Многие мемуаристы-интеллигенты отмеча­
ют, что безнравственность, равнодушие к судь­
бе другого, немилосердие, грубость, душевная 
нечистота проявлялись большей частью тогда, 
когда советские люди собирались вместе под при­
смотром хоть маленьких, но официальных лиц. 
Причем, если это была официальная обстановка 
(трудовая деятельность или официальное меро­
приятие), то их отступление от человеческих 
норм проявлялось в равнодушии и формализме, а 
если обстановка упрощалась до неофициальной, 
то были позволительны сквернословие, легкое 
поведение, пренебрежение многими социальными 
и нравственными нормами. Как отмечает Ната­
лья Николаевна Соколова, с этим она сталкива­
лась как в студенческой среде, так и в роддоме, 
где ей приходилось выслушивать много грязного 
и неприятного. Причем отмечается, что у самих 
инициаторов таких разговоров была еще задача 
«охватить всех» таким «просвещением». Почему 
мы относим эти качества к советским (т.е. таким 
гражданским характеристикам человека, которые 
подчеркивают его внерелигиозность, социальную 
особость, гражданскую исключительность) чер­
там характера? Потому что здесь налицо выход 
за традиционные рамки, типичные для советской 
действительности. Подруга Натальи Николаевны 
с ужасом рассказывала ей о ночном дежурстве: 
«студентки поглядывали на нас с ехидной улыбоч­
кой, говоря: “Теперь одна Наташка осталась у нас 
непросвещенная, но доберемся и до нее”»119.

Отвлекаясь на общие суждения по этому пово­
ду, отметим, что именно внерелиозность и осо- 
бость, избранность придавали советской лично­
сти в официальном контексте ее существования 
ореол «правильности», следования одному обще­
му шаблону, исключающему все другие вариан­
ты (буржуазное, религиозное) как враждебные. 
Теневой стороной внерелигиозности, особости, 
избранности были аморальность, распущенность, 
некое негласное право на отступление от приня­
тых нравственных норм. Однако не надо забывать, 
что при всем желании большевиков создать обще­
ство, состоящее сплошь из таких людей, эта зада­
ча в России была невыполнима, поскольку у мно­
гих русских людей сохранялись понятия о тради­
ции, православной вере и Церкви, о христианских 
нормах поведения. Поэтому правильнее было бы 
определить советского человека как человека, 
хотя и усвоившего внешние нормы должного со­



36 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

ветского поведения, но продолжающего хранить в 
сердце «заветное», связанное с верой и Церковью. 
Из-за существования «заветного» советский чело­
век не может и не должен сегодня воспринимать­
ся однозначно отрицательно, как некий слепой и 
покорный винтик в системе советской машины, 
«ватник», как его уничижительно называют совре­
менные либералы. Русский народ понимал, что со­
ветское — это нечто новое, молодое, реальность, 
с которой необходимо считаться, но не торопить­
ся отдавать ей все свое существо. С советскостью 
русский народ так и не слился в одно целое. С 
советскостью легко срастались лишь те, кто со­
знательно отказывался от веры и Церкви, в этом 
случае советскость требовала от такого человека 
жить по ее канону, где есть официальная и неофи­
циальная (теневая) сторона жизнедеятельности.

Родной брат Н.Н. Соколовой Николай Пестов 
писал о том же своему отцу, когда находился в 
учебной части. «Грубость и распущенность», «в 
обстановке полного одиночества для духа и амо­
ральности среды — грубости и эгоизма». При 
этом, если это были сельские юноши, то с ними 
был еще возможен какой-то разговор, они ценили 
благородство и культуру, исправлялись120, но при­
шедшие им на смену горожане вообще не подда­
вались моральному воздействию. При этом силы 
самого Николая Пестова тоже истощаются: «Я со­
вершенно ясно чувствую, что порядочно отупел, 
разучился рассуждать, правильно излагать свои 
мысли, говорить литературным языком и т.д., чув­
ствую потребность выругаться, так как не нахожу 
другого способа для выражения своих чувств… 
Конечно, я сдерживаюсь. Но можешь ли ты пред­
ставить себе такой ужас»121. Много писал об этой 
стороне советской действительности епископ Варна­
ва в своих записных книжках 1950-х–1960-х годов122.

120 Жизнь для вечности / Сост. Н.Е. Пестов. Новосибирск, 1995. С. 108.
121 Там же. С. 110.
122 «Дядя Коля против…».
123 Жизнь для Вечности. С. 50.

Но отмечается и другое. Там, где люди остава­
лись наедине друг с другом (душа в душу), или 
наедине с самими собой, в тяжелых обстоятель­
ствах, там нередко те же самые грубые и эгоис­
тичные натуры могли поступить прямо противо­
положно: проявить милосердие, участие, порой с 
риском для себя. В этом случае одни не стыдились 
или же не боялись быть собой и проявлять чело­
веческое участие. Это отмечают все упомянутые 
мемуаристы. Например, Н.Н. Соколова описывает 
ситуацию, когда ее мама в конце 1942 г. добира­
лась из Москвы до Углича в военном эшелоне к 
умирающему отцу. Кочегар, который спрятал ее 

в паровозе, рисковал жизнью, хотя встреча этих 
двух людей была случайной, они не были не род­
ственниками, не знакомыми. Но кочегар и его 
жена были глубоко верующими людьми, они ви­
дели веру и молитву обратившейся за помощью к 
ним женщины. Кочегар даже сумел остановить у 
нужного места эшелон на несколько секунд, а она 
сумела спрыгнуть, и всё обошлось123.

В советское время встречались удивитель­
ные личности, в основном из интеллигентской 
верующей среды, которые трезво оценивали 
происходящее (в том числе – сознательное об­
рушение большевиками всей системы частной 
и церковной благотворительности и опеки) и 
понимали, что отныне только каждый на своем 
месте может в меру своих сил осуществлять 
дела милосердия. К ним принадлежал вышеупо­
мянутый Николай Евграфович Пестов и его се­
мья. После смерти сына Николая на фронте он 
перестал (будучи профессором) скрывать свою 
веру и церковность, но по-прежнему занимал­
ся делами духовного просвещения и оказания 
помощи нуждающимся православным христиа­
нам. В круг близких друзей Н.Е. Пестова вхо­
дила Ольга Николаевна Вышеславцева, которая 
тоже потеряла в войну единственного горячо 
любимого сына Вадима. После извещения о его 
смерти они с мужем дали обет «помогать и слу­
жить людям». Ее намерение поддержали глин­
ские старцы, к которым она ездила. У себя в 
московском доме Ольга Николаевна стала при­
нимать людей, помогая – кому участием, кому 
материальной помощью, кому – прививая осно­
вы православной веры. Тысячи людей побывали 
в ее доме. Опубликованные материалы ее жиз­
неописания состоят из множества случаев кон­
кретной помощи этого человека людям, попав­
шим в беду. Кроме того, она воспитала девочку, 
оставшуюся сиротой, оказывала материнскую 
помощь и другим девочкам-подросткам, ли­
шенным материнского тепла. Делу духовного 
просвещения служила также ее богатейшая би­
блиотека с огромным фондом православной ли­
тературы. Духовная чуткость, молитвенность, 
привычка к строгой аскетике делали для нее по­
нятие «промысла Божия» неким важным баро­
метром ее жизни. Это позволяло ей совершать 
подлинно высокие поступки. Например, она 
спасает от отчаяния и гибели целую крестьян­
скую семью, занесенную в Москву и не могу­



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 37

щую вырваться отсюда без пропуска124. Или же, 
буквально по наитию, она по дороге домой на 
поезде выходит на одном полустанке, не доез­
жая Москвы, и здесь спасает от самоубийства 
женщину, бывшую учительницу, которая никак 
не могла добраться до дома после возвращения 
из северных лагерей. Она успела только пере­
дать ей свою зарплату за полмесяца, яблоко, на 
которое та смотрела (три дня ничего не ела) и 
сесть в свой отходящий поезд. Из окна своего 
вагона она лишь услышала: «Сестра… Вы не 
знаете, что сделали, … ведь я уже решилась»125. 
По отношению к советской власти у О.Н. Выше­
славцевой была твердая позиция: «ничего “ан­
тисоветского” Ольга Николаевна не допускала 
в своем доме, и это не было “осторожностью, а 
выстраданным убеждением, твердой позицией. 
Никакого зубоскальства, насмешек не допуска­
ла, ибо нельзя хулить своего отца и мать, как бы 
глубоко они не пали»126.

124 Три встречи / Сост. А. Трофимов. М., 1997. С. 302–305.
125 Там же. С. 329.
126 Там же. С. 247.
127 Экспедиция ИЭА РАН ноября 2000 г. Архив О.В. Кириченко.
128 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Беседа с Р.А. Сотниковой и А.В. Бычуткиной (1934 г.р.). Архив О.В. Кириченко.
129 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Беседа с Анной Сергеевной Лукиной (1928 г.р.). Архив О.В. Кириченко.
130 Соколова Н.Н. Указ соч. С. 134—136.

Духовенство нередко выступало тайным коор­
динатором помощи вдовам, милосердия к стран­
никам-нищим, не только зная обо всех нуждаю­
щихся, но и подсказывая прихожанам, а кого-то 
и подталкивая к доброму делу. Там, где приход­
ским священником был человек подвижнических 
устремлений, эта деятельность носила целена­
правленный характер и охватывала большую тер­
риторию. Например, приходской священник из с. 
Ячейка Воронежской обл. схиигумен Митрофан 
(Мякинин) особое внимание уделял многодет­
ным вдовам, нищим странникам и тем, кто был 
инвалидом с детства и нуждался в опеке. «Тут 
много странников ходило, по 10-15 человек но­
чевало при храме, и всех батюшка привечал, и о 
каждом знал, кто он такой», – рассказывала нам 
местная жительница Раиса Алексеевна Сотнико- 
ва127. Она рассказала такую историю: в соседнем 
селе осталась вдова с семью детьми. Жили очень 
скудно, даже еды не хватало. А тут еще дом сго­
рел. И решила она руки на себя наложить. Отец 
Митрофан ее с веревкой уже поймал: «Эй, девка, 
чей-то ты тут задумала? Что ты делаешь? Детей 
совсем сиротами оставишь и душу погубишь». Он 
привел ее в дом и вскоре люди стали приносить ей 
помощь, кто что может. А потом и посылки нача­
ли приходить от духовных чад батюшки из Челя­

бинска, Мичуринска. Так потихоньку и поднял 
всю семью, никому не дал погибнуть. И на селе 
люди как будто очнулись, стали помогать. Другая 
наша собеседница, Анастасия Васильевна Бычут- 
кина, добавляет: «Отец Митрофан им помогал во 
всем, даже щи носил туда. Один из детей стал его 
крестником. Как умерла эта женщина, с молитвой 
и слезами проводил ее. И нашей семье (говорит 
Анастасия Васильевна) тоже помогал. Мама вдов­
ствовала, жить было сложно. Нас четверо девок, у 
мамы грыжа. И когда бы ни шел, – всё к нам забе­
жит: “девки, как вы тут?” Научил безграмотную 
маму читать Псалтирь, петь на клиросе. Потом, 
когда батюшку стали переводить с места на место, 
она везде у него бывала, а как умер, хоронила, го­
лосила по нем, всю его жизнь, всю рассказала»128.

Сельский батюшка, сам прошедший испытания 
и тяготы арестов и ссылок, как рассказывала нам 
жительница с. Малые Ясырки Воронежской обл., 
к страданиям других относился с особой чутко­
стью. «У нас был батюшка, — повествует она, — 
Царство ему Небесное, отец Николай, он с нашей 
семьей дружил. В советское время он пострадал за 
веру (плачет). Его сажали в мешок и тыкали ши­
лом, а сами спрашивали: “Прореки, кто тебя ши­
лом ткнул?” Так он и умер потом от этих болячек. 
Он отца нашего хоронил. Служит, служит, оста­
новится: “Устинья, ты не кричи, я твоим деткам 
корову куплю”. Мы в колхоз не пошли, у нас все 
отобрали; и дом и скотину (плачет) У матери нас 
было пятеро. И еще свекор. Дом наш разобрали по 
кирпичику, оставили один фундамент»129. Памят­
ным, наверное, останется всем читателям книги 
воспоминаний Н.Н. Соколовой образ сельского 
протоиерея Василия Аникина, когда-то простого 
рабочего, потерявшего двух своих малолетних 
детей. Оптинский старец благословил ему опе­
кать семью с восемью детьми, оставшуюся без 
отца-кормильца. Весь свой заработок он стал от­
давать вдове, чтобы она имела возможность по­
сещать храм, приучать к службе детей, молиться 
за своего благодетеля. Все дети выросли и стали 
достойными людьми, твердыми в вере, а их благо­
детель поступил в семинарию, а потом стал свя- 
щенником130.

В воспоминаниях Таисии Степановны Олейни­
ковой, жительницы Воронежской обл., отмечены 



38 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

дела сельского русского милосердия как нечто 
духовно важное, запомнившееся навсегда ее дет­
скому сердцу131. Здесь и нищие, просившие подать 
хоть что-то «ради Христа», и вдовы, которым помо­
гали сами односельчане, в том числе ее отец. Ни­
щие еще назывались «странниками» и «побируш­
ками». Семья девочки не только подавала им, но и 
принимала их в дом на ночлег. Вот как описывает 
она один такой случай: «Однажды, когда мы сади­
лись кушать за наш “знаменитый” столик, пришел 
к нам один мужчина. Он был примерно в возрасте 
моего отца. Его посадили кушать вместе со всеми 
нами, дали ему, так же, как и нам, ложку и кусок 
хлеба. Был какой-то суп. Он вместе с нами ел не­
торопливо из общей миски. Когда он съел свой ку­
сочек хлеба (мы тоже уже съели хлеб), он протя­
нул руку и стал как бы щупать папин кусок хлеба. 
Папа, заметив, сказал: Бери, бери!.. Папа снова 
сказал ему, чтоб он взял его хлеб, но странник не 
взял. Он сказал: Нет, это твой хлеб, съешь сам»132.

131 Олейникова Т.С. Путь православной женщины: От первых пятилеток до наших дней. М., 2004.
132 Там же. С. 30.
133 Там же. С. 49.
134 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Архив О.В. Кириченко.

Описанная сцена напоминает ту, которую каж­
дый христианин видит в воскресный или празднич­
ный день за литургическим богослужением. После 
молитвы все верующие, как будто за одним столом, 
как один народ (а в масштабах совершающегося в 
этот день во всей церкви так оно и есть) подходят 
в Чаше и приобщаются к небесной пище — Телу и 
Крови Христовой. Здесь нет никаких различий в со­
циальном положении, возрасте и поле. И у каждого 
есть свой кусочек «хлеба» и все не только «насыща­
ются» им, но и объединяются в одно целое.

Отец девочки Степан Васильевич, ветеран Пер­
вой мировой войны, хотя больной и немощный, 
но все же был помощником многим женщинам в 
своей деревне, оставшимся без кормильца. «И к 
папе частенько шли односельчане. Шли, конеч­
но, же, при крайних своих обстоятельствах 
с просьбой. Эти просьбы, насколько я помню, 
были в основном со слезами. Шли за советом, с 
просьбой написать куда-то какую-то бумагу. 
У какой-то бедной, отчаявшейся вдовы или ее 
детей совершенно развалились последние ва­
ленки, в них уже невозможно ходить, как бы 
ни обматывай ноги тряпками; иная женщина 
просила сделать грабли, так как в крестьян­
ской семье без них не обойтись, а взять их не­
где... И папа брал у бедной вдовы ее развалив­
шиеся валенки, делал дратву, то есть крутил 
нитки, спряденные моей мамой из конопли для 

домотканого полотна, смолил их смолой; из 
старых голенищ валенок вырезал подошвы и, 
орудуя шилом и дратвой, вдетой в большую 
самодельную иголку, подшивал валенки. А если 
валенки расползались выше подошвы, то он за­
шивал эти места кусочками кожи, оставшими­
ся от пошива сапог своим детям. И ноги бедной 
вдовы были снова в тепле». Импульсы человеч­
ности и милосердия, идущие от таких поступков, 
расходились по многим людям. Село продолжало, 
как и в прежнее время, оставаться единым в делах 
добра. Все односельчане, по описанию автора, со­
страдают одинокому старику, у которого вернулся 
с фронта больной сын, а вскоре был увезен «чер­
ным вороном» за какие-то слова против советской 
власти. «Как вас ни гоняли, — пишет автор, обра­
щаясь к землякам, – ни притесняли, ни стращали 
— вы остались добрыми, открытыми, поистине с 
христианской душой людьми»133.

Конечно, надо понимать, что только люди с глу­
бокой верой и большим сердцем особенно старались 
осознанно воплотить в жизнь евангельские слова 
о помощи нищим как о помощи самому Христу. 
Расспрашивая в 2000 г. в г. Эртиле Воронежской 
обл. Марию Степановну Юрову (1927 г.р.) о днях 
ее молодости, мы знали, что и она и ее мама были 
духовными чадами схиигумена Митрофана (Мяки­
нина). «Мама была очень нищелюбива, – расска­
зала нам она. — Тогда очень много ходило нищих, 
и всех она приглашала домой. Соберет их одежду 
со вшами, прожарит ее в печи, искупает их самих 
и накормит. А мы видим, как вши клубками в печи 
вьются от жара. У нас в Троицком так и говорили: 
“Ночевать? Да идите вон к Косякиным, там баб­
ка всех пускает”». Уже после смерти мамы узна­
ли, что она монахиня и в монашеской одежде ее и 
положили в гроб»134. Семью Косякиных, где у вдо­
вы мужа, погибшего на войне, было семь детей, о. 
Митрофан особенно опекал и особенно их любил. 
Он заботился о каждом из детей, а потом и о их 
детях. Так, у М.С. Юровой родилось восемь детей, 
каждого батюшка сам крестил, у некоторых был 
крестным. В целом же более 13 сел в округе опе­
кал о. Митрофан, и в каждом селе не оставлял без 
сердечного внимания ни вдов, ни нищих. В беседе с 
монахиней Сергией (Чернышевой), жительницей г. 
Борисоглебска Воронежской обл., выяснилось, что 
мама ее была нищелюбива. Жили они тогда в с. Ма­
лая Грибановка, недалеко от города. Были здесь и 



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 39

другие люди, принимавшие нищих: Елена Петров­
на — «все странники у нее пребывали»; Мария 
Ивановна из Борисоглебска: «У ней двери в дом не 
закрывались. Любому страннику откроет, хоть он 
хороший, хоть плохой, Сколько лет она их прини­
мала! Благословили ее на это. Омывала всех. Она 
никогда за чистотой не гналась, была девой, жила 
с матерью. Всякие у них жили, а она не боялась»135.

135 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Беседа с монахиней Сергией (Чернышевой). Архив О.В. Кириченко.
136 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Беседа с Л.С. Матицыной. Воронеж. Архив О.В. Кириченко.
137 Экспедиция ИЭА РАН 2000 г. Беседа с прот. Александром Долгушевым. Архив О.В. Кириченко.
138 Экспедиция ИЭА РАН 2011 г. Архив О.В. Кириченко.
139 Шляхтина Н.В. Традиционный народный опыт заботы о детях-сиротах в крестьянской среде дореволюционной России 

конца XIX в. // Традиции и современность: Научный православный журнал. 2015. № 17. С. 99—112.
140 Экспедиция ИЭА РАН 2001 г. Беседа с Анастасией Тихоновной Гусевой. Воронежская обл. Архив О.В. Кириченко.

Жительница г. Воронежа Людмила Степанов­
на Матицына (1926 г.р.), вспоминая свое детство 
и юность, своих родителей в родном с. Коломен­
ском Каширского р-на Воронежской обл. «В де­
ревне к нам обычно люди присылали нищих, мама 
была угодница Божия, широкая душа, бывало, 
полная изба набьется, спят на соломе страннич- 
ки»136. Моя тетя Валентина Денисовна Орехова 
(1934 г.р.), рассказывая о своей маме, моей ба­
бушке Анне Васильевне Кириченко, упоминала, 
что не все тогда (в годы войны и после) нищих 
принимали, но ее мама принимала (Саратовская 
обл.), нищих было много.

Священник о. Александр Долгушев, клирик Во­
ронежской епархии, родился и воспитывался в г. 
Кузнецке Пензенской обл. С детских лет ему при­
вычно было видеть у себя в доме нищих, которых 
принимала его бабушка. «“Тетка Анна, – бывало 
кричат нищие, – мы идем кваску, браги попить”. 
(“Брага – это тот же квас, только по-другому за­
правлен”, поясняет он нам) А бабушка: “Идемте, 
идемте, у меня есть свеженький, сейчас прине­
су”. И посылает меня в погреб за квасом. Я беру 
глиняный кувшин с двумя ручками и спускаюсь в 
погреб. Окрошки поедят, квасу попьют, потом она 
им еще пирогов отрежет по куску»137. Позже одна 
из нищих, блаженная, спасла его, когда подросток 
на реке чуть не утонул.

Воспитание сирот, которых после войны было 
в стране немало, также с церковной точки зрения 
рассматривалось как великое, богоугодное дело. 
Порой старцы не благословляли человеку идти в 
монастырь, но только чтобы он оставался в миру 
воспитывать сирот. В с. Битюг Матреновка Воро­
нежской обл. нам встретилась слепая монахиня, у 
которой отец был замечательным чтецом Псалти­
ри по покойным. Он рано лишился жены, остался 
вдовцом с четырьмя малолетними детьми. Сестра 
его Мария еще до того, как у брата умерла жена, 

собралась в монастырь, но там прозорливые стар­
цы ее не благословили, а отправили домой «воспи­
тывать сирот». Так она и стала детям брата новой 
матерью. Дети все выросли добрые, совестливые, 
честные — настоящие христиане138.

Вокруг монахинь из разоренных монастырей 
группировались в советские годы не только сель­
ские чернички, видя в них духовную опору себе, 
но и немало лиц, выпавших из строгого и жесткого 
к человеку советского социума. Выше мы уже упо­
минали, что нищелюбцами на селе были только от­
дельные лица, к таковым остальные и отправляли 
нищих. Этого не было в дореволюционной дерев­
не, в массе своей принимавшей участие в помощи 
нищим. Сирот также дореволюционная деревня 
практически не знала, имея эффективно работаю­
щий сельский механизм определения сирот в при­
емные семьи139. И лишь в советское время, когда 
понятие «классовый враг» стало определять мно­
гие реалии повседневной жизни, люди стали жить 
более отстраненно друга от друга и замкнуто. 
Стала бытовать пословица «лучше горсть земли 
съешь, но не бери сироту»140, хотя раньше появ­
ление сироты рассматривалось как благословение 
Божие.

Конечно, примеры проявления милосердия 
можно множить и множить. Одно очевидно: имен­
но милосердие в послевоенное время и вплоть до 
окончания советской власти стало той единствен­
ной общенародной формой доброделания, которую 
в той или иной степени и мере исповедовал весь 
русский народ. Душевная щедрость, сострадание, 
сочувствие, жертвенность стали единственным 
легальным капиталом, которым могло делиться в 
той или иной мере все общество.

Выводы по статье:
Послевоенный период советской истории ясно 

обозначил кризисное состояние советской кон­
вертационной модели. Для советской власти идея 
традиционной, т.е. реальной конвертации богат­
ства имела частный характер и была связана с 
военным временем и задачами победы в войне. 
Как только эта задача была выполнена, власть 
большевиков опять вернулась (еще при Сталине) 
к прежней идее (ленинской) утопической конвер­
тации богатства. Женщина, выбранная главным 
объектом конвертации (словно она была неким 



40 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

денежным капиталом)141, опять была поставлена в 
условия первенства и обязательности ее партий­
ного воспитания. Власть не смущали ни отступле­
ние от прежней — военной — модели, ни очевид­
но искусственный, безжизненный характер новой 
модели. Между тем, если в 1920-е годы было воз­
можно увлечь часть женщин партийным строи­
тельством, поскольку тогда в воздухе еще витала 
послереволюционная романтика строительства 
новой жизни, то в послевоенный период харак­
тер романтизма в обществе стал уже другим. Для 
многих женщин «новая жизнь» стала связываться 
с устроенным домашним бытом, семьей и т.п. Вот 
почему власть, по сути, начинает идти наперекор 
всему общественному настроению, что не могло 
не означать появления внутреннего длительного, 
глубокого и неразрешимого в условиях советской 
действительности конфликта. И делом времени 
стало падение этой власти.

141 Истоком появления советской модели конвертации следует, наверное, считать ту особую ситуацию, в которую себя ставило 
советское государство, сделав Церковь и верующих своими врагами и узурпировав все денежные ресурсы страны. Верующие 
были поставлены в условия, когда их жизнь становится единственной платой за право оставаться с Богом и быть христианином. 
Учитывая то, что само государство никогда не было субъектом конвертации, в отличие от Церкви и общества, можно понять и 
дальнейшую логику с появлением модели советской конвертации. Государство само оставило безденежный вариант конвертации 
(жизнь верующего как последний его «капитал») и не могло уже воспользоваться никаким иным образцом. Отсюда оно берет 
человека как необходимый материал для конвертации и, выбирая из многих вариантов, останавливается на женщине.

С другой стороны, предвоенный и военный 
период создали не только феномен позитивной 
формы советской конвертационной модели, но и 
на этой волне дали некоторую свободу Церкви и 
обществу. Для последних эта свобода означала 
включение традиционного механизма конверта­
ции, хотя бы при минимальных возможностях. 
Но церковная модель конвертации, конечно, не 
могла развернуться в полную силу, тем более, 
что сразу после войны началось сворачивание 
советской позитивной модели конвертации и 
возвращение к утопической модели. В этих ус­
ловиях советская власть начинает постепенно, 
а со времени правления Хрущева и весьма ак­
тивно, отбирать у Церкви те немногие дости­
жения в области церковной конвертации, кото­
рые последней удалось отвоевать в годы войны. 
Все это еще более отрывало большевистскую 
власть от реальности, лишало ее «кислорода» и 
«почвы». Не выполняя сама никакой реальной 
конвертационной работы и не давая Церкви и 
обществу ее совершать, советская власть не да­
вала, по сути, богатству оплодотворяться (что 
и происходит в конвертации), приносить плоды 
социализации, культуры, духовной жизни. Без 
оплодотворения богатству оставалось пассивно 
двигаться в сторону одного из двух направлений: 
безкачественного накопления (модели скупого 

рыцаря, увеличения комфорта, «мещанства) или 
же — собирания его для решения мировых гло­
бальных проектов. В любом случае создавалась 
форма не просто утопической конвертации, но 
конвертации со знаком минус. Если в традицион­
ной конвертации (со знаком плюс) сам процесс 
конвертации зависел от вложения в доброе дело 
(церковное, социальное) и сама конвертация со­
вершалась «на небесах» (собирайте богатство не 
на земле, а на небе, — гласит Евангелие), то в 
данной модели: 1) в одном случае люди сами при­
зывались конвертировать богатство (комфорт, 
мещанство); 2) в другом случае это (пассивно, 
или же активно — сознательно) предлагалось 
сделать духовному злу.

Советский послевоенный опыт строился всле­
пую: в условиях приоритета утопической конвер­
тации дело личного обогащения проходило в усло­
виях мягкой критики со стороны государства; в то 
время как дело государственного макронакопле­
ния, для решения задач поддержания расширения 
социалистической системы в мире, приобрело ак­
тивный характер. Советскую власть изнутри раз­
рушали, с одной стороны, те силы, которым она не 
давала развернуться в рамках «достижения ком­
форта» (хотя бы такого, как на Западе), с другой 
стороны — традиционные силы, против которых 
она неустанно боролась. Ее союзниками остава­
лись лишь официальные структуры: государствен­
ный аппарат, массовые средства информации. Со 
стороны — огромная сила, но в реальности вся 
пронизанная симпатиями к «достижениям ком­
форта» и потому сама внутри себя не сплоченная. 
Вот почему, у советской власти в ее старых фор­
мах не было шансов для выживания, как и для ре­
формации и модернизации.

Безусловно, советская модель конвертации 
богатства, в тех ее чертах, которые нам удалось 
описать, требует особого осмысления и объясне­
ния. Советское конвертируемое богатство всё це­
ликом было связано с военными приготовлениями 
страны и с самой Великой Отечественной войной 
1941—1945 гг. При том, что это была настолько 
измененная форма конвертации, что увидеть ее 
наличие нынешнему исследователю оказалось 
совсем непросто, она все же имела позитивное, 
с точки зрения духовности (и законов конверта­



О. В. Кириченко Конвертация богатства в советскую эпоху (1950-е — 1990-е годы). Часть 2. 41

ции), содержание, она действительно служила 
преображению части материального богатства 
в духовное достояние, нетленное как в земном 
понимании, так и в небесном смысле. Русская 
женщина ради спасения России, своей Родины и 
Отечества, пошла в 1920-е— 1940-е годы на не­
виданные жертвы, массовым порядком придя на 
производство, не считаясь с тем, что советская 
власть разрушала православную веру, уничтожа­
ла Церковь и отрывала ее (женщину) от традиции. 
Формально защищая советскую власть в годы во­
йны, женщины наравне с мужчинами отстаивали 
исконные и великие понятия, которые советская 
власть сначала отрицала, но на время войны вы­
нуждена была признать в качестве приоритетных: 
«Родина», «земля и память отцов», «русская пра­
вославная традиция» и др. Уже одно это (и самое 
главное) не позволяет сегодня ставить знак равен­
ства между советской и фашистской стороной, 
считая и ту и другую сторону «агрессором» и не 
более того. Не отрицая тоталитарного характера 
сталинского режима, мы все же должны разли­
чать те черты, которые не давали ему становится 
«агрессором» по определению. На это указывает 
его ориентация на создание социалистической си­
стемы, которая отличалась от фашистского агрес­
сивно воинственного Третьего Рейха, — социаль­
но-политического и идеологического продукта не 
только Италии, Германии, Испании, Португалии и 
др., но всей Западной Европы. Потому и создание 
социалистической системы проходило в после­
военный период на волне освобождения данных 
стран от фашизма, а не через революции и насиль­
ственное насаждение чуждой Европе советской 
идеологии. Социализм — это тоже европейский 
продукт, хотя и связанный более с экономически­
ми доктринами и практиками, чем с политикой. 
СССР лишь возвращал Европе то, что было у нее 
заимствовано большевиками, но возвращал не че­
рез агрессию, а через отстаивание своей свободы 
и права на существование.

Вот почему, несмотря на то, что суть совет­
ской конвертации богатства сводится к войне (к 
работе на войну), нельзя рассматривать эту про­
блему вне того общеевропейского и глобального 
процесса, который начал свое существование с 
начала XX в., со времени Первой мировой войны. 
Тогда это явление было навязано всему миру как 
объективная реальность, как данность. Навязано 
– невиданными по размаху процессами секуляри­
зации, созданием новой экономической модели, в 
которой отсутствовало традиционное понимание 
конвертации богатства, а деньги могли становить­
ся какими угодно большими и их можно было не 
ограничивать церковными социальными проекта­

ми, а напротив – вкладывать их в антиконвертаци- 
онную деятельность: разрушение традиционной 
морали, правовых норм, духовно-религиозных 
устоев и ценностей, наконец, – в разрушение со­
вести человека, всех его человеческих качеств. 
В свете этого понимания мировая война будет 
выглядеть не противостоянием добра и зла как 
борьба двух (или более) противоборствующих 
сторон, а как братоубийственная война человече­
ства друг против друга. Это хаос, захватывающий 
в одночасье в свой вихрь все человечество, все его 
ресурсы и жизни. Но это во многом рукотворный 
хаос, задачей которого является геополитическая 
«игра в выживание». Для западной экономиче­
ской модели, где конкуренция является двигате­
лем буржуазной (а потом рыночной) экономики, 
угасание работы «двигателя» является таким же 
непреложным законом, как и сама конкуренция. 
Но чем более западный мир распространял свое 
влияние, тем более масштабными должны были 
быть войны, которые являлись тем единственным 
средством, которое помогало заново запускать ма­
ховик конкуренции. Так мир пришел к этапу ми­
ровых войн. Но и Первая мировая, и Вторая были 
для России войнами защитными, поскольку не она 
выступала их организатором, не она провоцирова­
ла их, она была лишь их невольной участницей, 
участницей страшного хаоса и бессмысленного 
разрушения. В этом была и ее вина, и трагедия, 
которые она разделяла со всем человечеством.

При этом такая война позволяла решать и важ­
ные политические задачи, а не только помогать 
рыночной экономике выживать. Это впервые про­
демонстрировал Наполеон Бонапарт, когда в об­
щеевропейской войне начал с успехом проводить 
в жизнь ту программу, которую не удалось выпол­
нить в ходе Великой французской революции. Это 
была программа, связанная с тотальным разруше­
нием традиционных основ жизнедеятельности, с 
внедрением унифицированных, так называемых 
общечеловеческих норм бытия, позволяющих соз­
давать общество, лишенное корней, послушное и 
легко управляемое извне. Вот почему современ­
ный мир, в его политической и экономической ос­
нове, где традиционные нормы уже во многом вы­
холощены, ориентирован не на мирное существо­
вание, а на ведение глобальной войны — войны на 
выживание сильнейших.

В этом контексте Российская империя видит­
ся тем обществом, которое не просто не смогло 
выжить в период Первой мировой войны, но ко­
торое не захотело выживать, настолько гряз­
ным и циничным выглядела та человеческая 
бойня, с которой столкнулась российская армия 
и все российское общество. Страну и народ тог­



42 ТЕОРИИ. КОНЦЕПЦИИЮ ДИСКУССИИ

да психологически подкосили не экономические 
трудности и военные неудачи, а именно размах 
и ужасы братоубийства на фронтах войны, и – 
духовная опустошенность как следствие всего 
увиденного и пережитого. И власть взяли те, кто 
готов был по-другому в будущем организовывать 
солдат на войну, по-другому их воспитывать и 
наказывать. Большевики это доказали уже на 
фронтах Гражданской войны, когда впервые вве­
ли заградительные отряды и расстрелы каждого 
десятого в отступившем подразделении. Потом 
были страшные посословные чистки, массовые 
преследования духовенства и монашества вместе 
с активом верующих; затем сквозь большевист­
ское сито прошли крестьяне и все верующие, 
было удалено партийное разномыслие. К нача­
лу Второй мировой войны большевики все сде­
лали, чтобы научиться действовать так, чтобы 
не только сами они, но и солдаты готовы были 
действовать на войне по-новому. И все же, как 
показывает история, одной коммунистической 
идеологией, одним советским патриотизмом им 
не удалось объединить солдат и одержать побе­
ду, но понадобилось обращение к исторической 
памяти, к именам великих русских полководцев, 
понадобилась помощь Церкви и верующих. Ко­
нечно, абсолютное большинство солдат пошло на 
войну уже с обожженной душой (после Первой 
Великой войны 1914 г. и всех революционных 
событий 1920—1930-х годов), и этим они отли­
чались от русских солдат 1914 г. Но и им была 
принципиально важна апелляция к православной 
духовности и русской исторической памяти со 
стороны государства, важна даже еще больше, 
чем их собратьям в предыдущую войну.

Страна выстояла в годы Великой Отечествен­
ной — Второй мировой — войны, уничтожила фа­
шизм на своей земле и в Европе, взяв во многом на 
себя погашение хаоса и уничтожение причин, вы­
звавших военный хаос во всем мире. Тем не менее 
послевоенное время весьма показательно как для 
советского государства, так и для русского народа, 
попавших в ситуацию подобную той, которая суще­
ствовала в стране в первой половине 1920-х годов. 
Смена ориентиров с военного вектора на револю­
ционный (когда реалистическая идея развития 

экономики и укрепление границ вновь сменились 
утопической идеей создания социалистической си­
стемы во всем мире) опять привела к ситуации, ког­
да объектом конвертации стал чисто умозритель­
ный проект. Государство, разрешающее Церкви и 
обществу конвертировать (церковно и социально) 
лишь малую толику государственного богатства, 
само перестало участвовать в конвертации, тем са­
мым стало все более и более выпускать богатство 
из своих рук, которое без конвертации становилось 
неуправляемым, аморальным, работающим не на 
созидание, а на разрушение.

В связи с этим отметим и другой факт, также 
характеризующий ситуацию не только в СССР, 
но и во всем мире. Развитие социалистической 
системы происходило не на фоне выздоровле­
ния европейской цивилизации после уничтоже­
ния фашизма, а в активном противодействии 
двух систем, каждая из которых пыталась в 
своей утопии найти для себя новую форму жиз­
ни. Боролись «две революции», «две утопии». 
Запад в этот период тоже жил в мире утопии, 
в отказе от традиционной социальной системы 
конвертации, которая здесь многие века была 
гарантом стабильности. Именно после Второй 
мировой войны на Западе происходят револю­
ционные изменения, вызванные новым положе­
нием доллара в мире, новым состоянием хри­
стианской морали, которую государство пере­
стало поддерживать как глобальную ценность; 
новым положением человека, с которого были 
сняты духовные одежды, и он предстал впервые 
в своей телесной наготе. Именно такого чело­
века, «сексуально ориентированного», и начи­
нает защищать новая правовая система Запада. 
Борьба двух утопий, конечно, не могла приве­
сти к оздоровлению общей ситуации в мире, по­
скольку в перспективе это «соревнование двух 
систем», работающих вхолостую, должно было 
завершиться крахом, что и произошло в конце 
1980-х годов как в СССР, так и в США. С это­
го времени для Запада начинается новый этап 
практической подготовки человечества к новой 
мировой войне, и в этот уже совсем не утопиче­
ский проект постепенно начинают втягиваться 
все новые и новые страны.


