
М. М. Громыко

Подвиг служения на приходе:
Россия 1810 – 1910 годы

Вданной статье мы продолжаем тему о значении 
уровня личной религиозности конкретных де­
ятелей на материале служения приходского ду- 

ховенства1. При этом в круг рассматриваемых 
персоналий включаем именно тех приходских 
священников, чей высокий уровень духовности 
определен последующим прославлением либо ав­
торитетным признанием их подвижничества.

1 Громыко М.М. Значение личной религиозности в контактах церкви и власти при императоре Николае I // Традиции и 
современность. Научный православный журнал. М., 2015. №17 С. 112–129.

2 Булгаков И. Из жизни сельского духовенства, (памяти священника с. Малина, Коломенского уезда, В.В. Булгакова) // 
Душеполезное чтение. Ежемесячное издание духовного содержания. М. 1901. Ч. III. С. 59.

В XIX– начале XX вв. в силу нарастающих в 
значительной части интеллигенции революцион­
ных настроений (под влиянием стихийно шедших 
с запада, а также и целенаправленно распростра­
няемых внутри страны разрушительных идей), в 
печати России все более усиливается очернение 
деятельности и положения приходского духовен­
ства. Подчеркиваются и преувеличиваются недо­
статки самих пастырей и политики Синода в от­
ношении рядовых священников. Это происходит 
не только в светских изданиях соответствующего 
направления, но проникает и развивается «по на­
растающей» в церковной периодике. За этим шу­
мом фальшивых или искренних, но отошедших от 
живой веры «доброжелателей», становятся едва 
слышными скромные голоса, свидетельствующие 
о деятельности благодатных представителей при­
ходского духовенства, творящих Божье дело на 
земле – во многообразных проявлениях истинно 
духовных задач. Между тем таковые действова­
ли успешно в разных регионах страны и при всех 
особенностях каждого исторического этапа. От­
носительно скудные материалы жизнеописаний 
позволяют все же увидеть реальные проявления 
высокого уровня их духовности. Мы приведем 
конкретные факты деятельности лишь немногих 

из подвижников приходского служения, но в ус­
ловиях территорий России, отличавшихся опреде­
ленной спецификой, и в разнородной социальной 
среде сельской и городской. При этом приходы 
С.-Петербурга и Москвы не рассматриваются – 
это особая тема.

По поводу необъективности в освещении де­
ятельности сельского духовенства И. Булгаков 
писал в 1901 г. на страницах «Душеполезных чте­
ний»: «Нередко в печати и обществе слышатся 
жалобы на наше сельское духовенство. В боль­
шинстве случаев в этих жалобах проявляется 
или предвзятый взгляд на духовенство или не­
имение точных и подробных сведений о деятель­
ности пастырей церкви, особенно в отдаленных 
уголках нашего обширного Отечества. На самом 
деле среди сельского духовенства встречается 
очень много редких тружеников, вполне достой­
ных пастырей, неутомимых деятелей на пользу 
церкви и вверенного им прихода. Вдали от цен­
тров шумной общественной жизни, в деревенской 
тиши, среди большею частью бедного нашего кре­
стьянского люда, совершают они свое великое па­
стырское дело. Несмотря на распространенность 
в настоящее время печатного слова, о них часто 
не слышат десятками лет, а иные в безызвестно­
сти уходят и в могилу! Скромность удерживает их 
говорить о себе, а самое пастырское дело таково 
по природе своей, что оно совершается тихо и не- 
заметно»2.

Как мы увидим из конкретного материала, не 
все из подвижников-пастырей на приходе оста­
вались в скромной и благодатной безвестности. 
Иные из них были замечены архиереями, получа­



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 51

ли от них ответственные поручения, становились 
настоятелями известных городских храмов. Но 
дело в том, что особенно активную часть предре­
волюционной прессы интересовало только отри­
цательное, критическое мнение церковноначалия. 
Поэтому результат — замалчивание — оставался 
тем же и в этих случаях. Тенденциозность пери­
одических изданий в освещении деятельности 
приходского духовенства в известной мере ком­
пенсировалась публикацией некрологов в «Епар­
хиальных ведомостях»3. Некоторые из некрологов 
воспроизведены в известном издании Афонского 
Русского Пантелеймонова монастыря «Жизнеопи­
сания отечественных подвижников благочестия 
18 и 19 веков».

3 Бальжанова Е.С. Образ городского священника на Урале. (По материалам некрологов рубежа XIX–XX вв.) // Уральский 
город XVIII — начала XX в.: проблемы социальной истории. Сб. науч. ст. Екатеринбург, 2004. С. 153–159.

4 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия 18 и 19 веков. Декабрь. Ч. I. Репр. 1910 г. Изд. Введенской 
Оптиной Пустыни. 1994. С. 272–273.

5 Там же. С. 273.
6 Там же. С. 276–277.

В Рыбинском уезде Ярославской губ. в конце 
XVIII – первой трети XIX в. подвизался прото­
иерей Матфий Гомилевский-Рыбинский. Он с 
детства получил хорошую духовную подготовку, 
способствующую и дальнейшему продвижению по 
лествице внутреннего, сокровенного обретения 
благодати. Отец его – священник села Петров­
ского Романовского уезда Ярославской губернии 
– был отмечен благочестием и строгим отношени­
ем к исполнению своего долга. «Пример усердной 
молитвы отца, при которой мальчик постоянно 
присутствовал, породил в нем любовь к молит­
ве», а как только научился читать, пристрастился 
к чтению житий святых. Один случай выделял о. 
Матфий впоследствии из своих детских впечатле­
ний, как оказавших особенное влияние и на более 
позднее духовное становление. «Раз в рукописи 
одного крестьянина увидел он картинку, которая 
изображала жену, облеченную в солнце, и семи­
главого змия, готового пожрать ее. Предмет этой 
картины поразил его воображение: любознатель­
ность его искала объяснения, – и неграмотная, 
но благочестивая его мать объяснила, как мог­
ла, что жена в этом изображении означает Цер­
ковь Христову, а змий – антихриста, врага ее»4 
(Курсив, наш, – М.Г.).

Матфию было в это время восемь лет. А через 
два года (1780) его отвезли в Ярославскую семи­
нарию, где Гомилевский (фамилия дана при при­
еме) учился весьма успешно. В младших классах 
он любил посещать церковь пророка Ильи, где 
фрески с сюжетами Апокалипсиса дали новый 
материал для его детских беспокойств о судьбе 

Церкви. «Так, - пишет автор жизнеописания, – 
научился он сначала любить Церковь, трепетать 
за нее, принимать к сердцу всякое ее бедствие, а 
потом научно узнал, что такое Церковь, где враги 
ее и какие угрожают ей опасности»5.

Прежде всего – любить – этим отмечена вся де­
ятельность о. Матфия. После окончания семина­
рии он хотел получить духовное звание, став мо­
нахом, и в 1789 г. был причислен к братству Ярос­
лавского Толгского монастыря. Но Синод не дал 
разрешения на постриг по молодости лет, и тогда 
ярославский преосвященный Арсений, очень же­
лавший практически использовать известные ему 
качества этого выпускника, уговорил его вступить 
в белое духовенство: в 1791 г. Матфий Гомилев- 
ский рукоположен во священника в село Спасское 
Рыбинского уезда, где прослужил шестнадцать 
лет; а затем в Рыбинске потрудился протоиереем 
в течение двадцати трех лет. В Спасском приходе 
активно действовали старообрядцы беспоповско­
го согласия, много было раскольников и в уездном 
центре – Рыбинске, поэтому в самоотверженном 
в целом служении этого пастыря, особенно значи­
тельное место заняло обращение заблудших к пра­
вославной Церкви. Он не создавал конфронтацию 
со старообрядцами (как это случалось иногда при 
заступлении новых батюшек на приходы, на тер­
ритории которых жили и раскольники), не высту­
пал с обличительными проповедями. Как это ни 
странно, но староверы сами потянулись к нему, ус­
лышав от православных о долгих, полных службах 
и личных добродетелях священника. Приходили и 
приезжали лишь для беседы на духовные темы – 
не более. Но праведник воспринимал каждого, как 
заблудшую овцу своего стада, и с бесконечным 
терпением и любовью стремился его обратить. Он 
старался не оскорбить их религиозные чувства 
и даже признавал «ту твердую привязанность к 
вере, то постоянное исполнение предписаний за­
кона, которые составляют существенную черту 
в жизни раскольников». Но в то же время убеди­
тельно показывал, что «сколь бы ни строго было 
внешнее соблюдение священных обрядов, оно не 
принесет никакой пользы христианину, пока вера 
его не будет споспешествуема чистою любовию». 
О. Матфий умел раскрывать основные истины 
веры и христианской нравственности, не касаясь 
обрядовых различий6.



52 ИССЛЕДОВАНИЯ

Процесс обращения шел медленно и как бы неза­
метно для обеих сторон. «Бывало, прежде беседова­
ли они с о. Матфием просто о жизни христианской, 
принимали его советы, как слова умного, доброго и 
благочестивого человека, а теперь смотрят на него 
уже как на священника; прошел еще год, другой, 
– вот о. Матфий видит их, наконец, в числе своих 
исповедников. <...> Таким образом, малое стадо 
доброго пастыря «Бог возрастил в великое»»7.

7 Там же. С. 278–279.
8 Там же. С. 280–288
9 Булгаков И. Из жизни сельского духовенства //
10 Там же. С. 131–288.
11 Там же. С. 236–237, 239–241, 450–451.

Как известно, деятельность людей, достигших 
высокого уровня духовности, раздражает тех, 
кто пребывает в большей или меньшей степени 
одержимости духом вражьим. Успехи о. Матфия 
(в том числе, – строительство нового храма в 
Рыбинске) вызвали жалобы на него с клеветни­
ческими наветами. Пастырь переносил все это с 
поразительным терпением. Летом 1830 г. прото­
иерей заболел (настолько сильно, что по мнению 
близких, был при смерти) и ушел «на покой», бу­
дучи не в силах на фоне болезни выполнять свои 
многочисленные обязанности: он был не только 
настоятелем церкви, но одновременно исполнял 
должности благочинного и законоучителя народ­
ных училищ. Но как только здоровье его несколь­
ко поправилось, о. Матфий стал таким же дея­
тельным, как ранее. Миссионером он оставался 
всегда, при любых обстоятельствах. Служение 
в церкви продолжалось и вне штата, так что и в 
глубокой старости подвижник поражал тем, что 
в восемьдесят лет имел силы за одной литургией 
причастить более трехсот человек8.

Подвижническое служение на приходе могло 
протекать и в краткий срок и тем не мене оставить 
неизгладимый след в духовной жизни широкого 
круга мирян. Такова была деятельность священ­
ника села Малина Коломенского уезда о. Василия 
Булгакова. Специфика прихода и всей окружавшей 
приход среды, создающая дополнительные трудно­
сти в служении, здесь была иная, чем в предыду­
щем случае: Малино было торговым селом. Жите­
ли его почти все занимались торговлей – в Москве 
(50 верст) или в своем уезде; многие из них и жили 
подолгу в Москве, имея там свои лавки и магазины 
либо служа в торговых заведениях. Каждый втор­
ник в селе бывали базары, на которые съезжались 
жители окрестных сел и деревень, и это стимули­
ровало возникновение трактира в торговой части 
села. Автор описания полагает, что в силу этих 
обстоятельств «среди Малинского населения нахо­

дилось всегда немало дурных плевел с непрочными 
нравственными устоями»... Тем не мене, этот же 
автор в другой части своей работы отмечает актив­
ное посещение храма жителями села еще и до слу­
жения пастыря, о котором идет речь9.

Благоприятным для контактов молодого свя­
щенника с прихожанами было то, что он принял 
приход Успенской церкви от своего отца (1888 г.). 
В Малино и окрестностях люди знали эту семью 
как благочестивую и благотворительную – отец 
прослужил здесь 40 лет. Сам о. Василий с детства 
видел в лице своих родителей и других членов 
семьи «живое воплощение требований, предъяв­
ляемых верою и церковным уставом». После до­
машнего образования он успешно закончил Заи- 
коноспасское духовное училище, затем – Москов­
скую семинарию. Но главным достоянием, с каким 
он начал и продолжил свое служение, был уровень 
собственной духовности, позволявший ему и с 
амвона, и в личном общении, и заочно — молит­
венными трудами — с любовью и терпением освя­
щать своих очень разных подопечных. «Огромной 
вереницей тянулись жители Малина в храм, лишь 
только раздавались призывные звуки празднично­
го колокола, и несмотря на большую вместимость, 
переполняли его; не было ни одного дома, из ко­
торого не присутствовал бы кто-либо в храме в 
воскресный и в праздничный день, а также в тече­
ние Великого поста. Не жаловался о. Василий на 
отсутствие молящихся и в будничные дни, хотя, 
по установившемуся обычаю, службы соверша­
лись каждодневно»10. (Курсив, наш. – М.Г.).

Много внимания уделял о. Василий детям. 
Он был законоучителем в местной мужской зем­
ской школе и достигал «прочного и сознательного 
утверждения в сердцах юных слушателей догмати­
ческих и нравственных истин православного уче­
ния» путем очень живой, всегда интересной подачи 
разнообразного материала. От тесного благодат­
ного контакта в рассмотрении глубоких вопросов 
веры до занятных чтений при «волшебном фонаре» 
и рождественских елок с выступлениями младших и 
раздачей подарков от благотворителей (в торговом 
селе жертвователей было немало) – во всем ска­
зывался духовный уровень настоятеля. Многооб­
разны были в этом приходе и дела попечительства 
о бедных — от создания соответствующего совета, 
рассматривавшего и удовлетворявшего просьбы, до 
строительства женской богадельни при храме11.

чтение. М. 1901. Ч. III. С. 136, 449.



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 53

При всей активности служения на прихо­
де о. Василий Булгаков проявил себя еще и как 
автор статей в жанре церковной публицистики, 
именно того конструктивного ее направления, 
которое стремилось противостоять разрушитель­
ным предреволюционным тенденциям периоди­
ческой печати. Так, в ответ на несправедливые 
суждения в печати и обществе о священниках 
он пишет статью «В защиту духовенства», где 
показывает необоснованность этих выпадов12. 
Большая часть его статей содержит конкретные, 
рожденные собственным духовным опытом и вы­
сказываниями отцов Церкви суждения об основ­
ных составляющих пастырского служения13.

12 Церковный вестник. 1896. № 44–45.
13 Пастырь, как проповедник. // Московские церковные ведомости. 1898. № 22; Живое слово // Московские ведомости. 

1898. № 299; Пастырь как совершитель литургии св. Василия Великого. // Московские церковные ведомости. 1897. № 14–15; 
Слава в вышних Богу // Московские церковные ведомости. 1897. № 46 и другие.

14 Протоиерей Александр Степанович Юнгеров. Некролог с портретом и подписью. Казань, 1909. Издание полностью воспро­
изведено в «Жизнеописаниях отечественных подвижников...», Декабрь. Ч. II. 1995. С. 256–257, 261. Автор этой вышедшей через 
девять лет после кончины о. Александра работы нам не известен. Но из самого текста явствует, что он не только непосредственно 
общался с ним (с. 261), но присутствовал многократно при литургическом его служении: «Помнится, – пишет этот автор, – ни­
когда мы не видели, чтобы без слез, струившихся по лицу покойного, он благословлял за литургией освящаемые во время «Тебе 
поем» св. Дары». (С. 260).

15 Там же. С. 257–258.

Высоким духовным возрастом священника 
отмечено почти сорокалетнее служение на од­
ном приходе известного протоиерея Александра 
Юнгерова (1841–1880 гг.; Троицкая церковь села 
Балаково Саратовской губернии). Богослужения 
его отличались благоговейностью, тщательным 
согласованием с церковным уставом; служил он 
часто и проповедовал убедительно. Проникно­
венные наставления он произносил при каждом 
посещении домов прихожан — с требами или на 
крестохождении. Его необыкновенное сердеч­
ное расположение к слушателям и собеседникам 
«неотразимо-магически» действовало на людей, 
по свидетельству участников событий. «Полурас- 
кольнический приход стал постепенно преобра­
жаться в православный. <...> Прежде бегавшие 
от священника или запиравшие ворота от св. икон 
прихожане стали с радостью за целый квартал го­
товиться к встрече батюшки — желанного гостя и 
к приему св. икон»14.

«Созидая духовный храм в прихожанах, пастырь 
не мог быть покоен при виде бедности, ветхости и 
заметной всем маловместимости материального 
храма Троицкой церкви, и начал хлопотать пред 
удельным ведомством, которому принадлежало 
Балаково, о построении новой церкви». В 1861 г. 
она была освящена. Но вскоре и новая церковь 
стала тесной. Волжское пароходство пережива­
ло в это время период интенсивного развития, и 
село Балаково стало заметным торговым центром, 
а церковь посещали и свои жители и иногороднее

Протоиерей Александр Юнгеров 

купечество. Благодаря заботам о. Александра, (и, 
главное, молитвам его), в 1875 г. храм был расши­
рен втрое, а в 1878–79 годах окончательно отде­
лан внутри и снаружи15.

Осенью 1880 г. о. Александр просил церковно- 
началие передать приход в Балаково его сыну — 
священнику Василию Юнгерову. Приход переда­
ли сыну, но преосвященный Серафим не отпустил 
о. Александра «на покой», а направил в Чагрин- 
ский женский монастырь Самарской губернии. 
Здесь-то и получили особенно широкую извест­
ность дары святого старца, в течение двадцати лет 
принимавшего, исцелявшего, просвещавшего по­



54 ИССЛЕДОВАНИЯ

сетителей «из разных концов России». Монастыр­
ский период деятельности, этого прославленного 
святого, выходит за пределы темы данной статьи16.

16 См. об этом: Жизнеописания отечественных подвижников... Там же. С. 266–276; Подвижники Самарской земли. Авторы- 
составители Игорь Макаров, Антон Жоголев. Самара, 1995. С.36–55.

17 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия... Июнь. С. 316–319.
18 Там же. С. 319–325.
19 Пастырь-подвижник. Описание жизнедеятельности богучарского протоиерея Александра Ивановича Бунина. 1792–1871 

г.г. Богучар, 1902.
20 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия... Август. С. 639–643.

Скромный пастырь Архангельской, а потом — 
Преображенской церквей г. Ельца (Воронежская 
епархия) отец Иоанн Борисов (1750–1824), сын 
священника, выпускник Воронежской семинарии, 
отличался необыкновенной духовной проник­
новенностью во всех обычных для приходского 
батюшки делах. Во время служения, как свиде­
тельствует современник, «являл великое благо­
говение и умиление и примером своим возбуждал 
страх Божий в сердцах присутствующих в храме». 
То же самое было и при исполнении всех треб в 
домах прихожан. При полной нестяжательности и 
подвижническом образе жизни, о. Иоанн навещал 
очень многих, «а особенно тех, которые замечены 
им в дурном поведении», и всегда это имело поло­
жительный результат. Также и дома у себя прини­
мал «с назиданием и утешением», и «без пользы 
душевной никого от себя не отпускал»17.

Деятельность этого священника не ограничива­
лась своим приходом: он посещал тюремный замок, 
больницы, бедные дома. С годами стали замечать 
у него дар прозорливости. Благодатный пастырь 
иногда приоткрывал его с назидательной целью, в 
частности, для обнаружения лжи. Благочестивый 
город Елец любил и ценил о. Иоанна Борисова. В 
последний путь его провожал «до могилы весь го­
род и тысячи окрестных жителей. Вопль бедных и 
нищих почти заглушал пение духовных»18.

В Воронежской епархии подвизался в приход­
ском служении и протоиерей Александр Ивано­
вич Бунин. Он священствовал в г. Богучаре более 
пятидесяти лет (1818–1871), и по свидетельствам 
современников, «горел необычайной ревностью 
и любовью к церковному Богослужению». На его 
деятельности мы имеем возможность остановить­
ся несколько подробнее, т. к. в 1902 г. в Богучаре 
была издана книжка о нем19, повторенная с сокра­
щениями в «Жизнеописаниях отечественных под­
вижников благочестия» (Август). Отец Александр 
родился в 1792 г. в селе Верхнем Карачане Ново­
хоперского уезда Воронежской губернии в семье 
священника. Образование получил в Воронеже — 
в духовном училище, а затем – в семинарии, со­
вмещая весьма успешную учебу с репетиторским 

трудом за маленькую плату (дома большая семья 
рано осталась без отца). Его репутация в семи­
нарии была такова, что еще студентом он препо­
давал там французский язык и математику, а по 
окончании получил место священника в уездном 
городе Богучаре — сначала в Богородице-Рожде­
ственской, а через 12 лет — в Троицкой церквях20.

Протоиерей Александр Бунин

В городском соборе служило несколько свя­
щенников, и отец Александр проявлял постоян­
ную благожелательность к своим сотоварищам, а 
потом, когда стал настоятелем и благочинным, – к 
подчиненным. Всегда был готов заменить в служе­
нии кого-то; скрывал их недостатки перед прихо­
жанами, а самих провинившихся наставлял мяг­
ко, с любовью; не показывал свое превосходство 
в духовном уровне и образовании. «Но стоило на­
едине серьезно обратиться к почтенному пастырю 



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 55

за разрешением какого-либо вопроса научно-бого­
словского характера, как он – всегда скромный, 
оживлялся и поражал собеседника глубиною 
своего богословского миросозерцания, современ­
ностью взглядов и логичностью мыслей». Его соб­
ственное служение в церкви отличалось уставной 
полнотой (длительностью) и проникновенной ду­
ховностью. В силу теплого отношения праведника 
к сослуживцам и подчиненным, его превосходство 
не раздражало, и они обращались к о. Александру 
не только по делам службы, но и по семейным сво­
им проблемам. Его поддержкой пользовалось от­
нюдь не только духовенство своего храма. Особое 
внимание оказывал протоиерей «неудачникам»: 
молодым людям, уволенным из духовного учили­
ща или семинарии, не имевшим не только занятия, 
но подчас и жилья, нуждавшимся в сильной под­
держке. Они являлись в Богучар из разных мест 
епархии (такова была уже известность Бунина) и 
обращались к нему с просьбой дать им какое-ли­
бо временное дело с последующим устройством, с 
его помощью, на место причетника, диакона или 
на частную службу. Таких людей отец настоятель 
размещал в собственном доме или во флигеле, и 
ради них открыл при своем доме особого рода шко­
лу: учителями в ней были «неудачники», а учащи­
мися – дети беднейших членов причта, из таких 
семей, которые не могли сами подготовить их к по­
ступлению в духовное училище. Отец Александр 
преподавал в этой школе Закон Божий, а главное, 
следил за всем процессом обучения и присматри­
вался к учителям, дабы определить их дальнейшее 
назначение. Испытание было долговременным. 
Затем он наиболее способных рекомендовал епар­
хиальному начальству на должности диаконов и 
псаломщиков (архипастыри считались с его ре­
комендациями); других – в духовное правление 
писцами, сторожами и пр.; иных – на службу к 
частным лицам. При этом протоиерей Александр 
был законоучителем в обычном приходском, а за­
тем – уездном училище. Уроки его проходили как 
задушевная беседа с учениками с запоминающи­
мися примерами из Ветхого и Нового Завета21.

21 Там же. С. 652–662.
22 Там же. С. 648–660.
23 Там же. С. 647–648, 653, 659.

Отношение о. Александра к простому люду осо­
бенно проявлялось в исполнении им треб. К нему 
обращались не только прихожане, но и жители 
окрестных хуторов и сел. Подвижник никогда не 
выяснял, почему они не обратились к своему свя­
щеннику, а спешил выполнить просимое, несмо­
тря ни на болезненное собственное состояние, 

усталость (а позднее - и возраст), ни на отдален­
ность и крайне неблагоприятную погоду. Сохра­
нились рассказы современников, встречавших его 
в поле на дороге в бурю (кучер замешкался, а про­
тоиерей боялся опоздать к умирающей) и другие 
свидетельства самоотверженной готовности от­
кликнуться на каждую просьбу. Во время эпиде­
мии холеры протоиерей Бунин «едва ли не один за 
всех священников» напутствовал больных, «одних 
ободряя надеждою выздоровления, других прими­
ряя с неизбежностью смерти». Во время Крым­
ской войны он же организовывал отправляемые 
из Богучара на фронт транспорты с припасами и 
одеждой. Этому способствовало почтение к нему 
местных помещиков22.

К протоиерею-подвижнику постоянно обраща­
лись за советом и помощью люди всех сословий. 
Этот поток увеличивался по мере возрастания его 
известности — сначала по уезду, а потом — за его 
приделами. Особенно он был известен, как миро­
творец в тяжелых случаях семейного разлада. Не 
менее привлекала к богучарскому протоиерею и 
его широкая благотворительность (личная и орга­
низуемая им). Здесь следует отметить его контакт 
со святителем Антонием (Смирницким), прояв­
лявшим постоянную заботу о вдовах и сиротах 
бедных лиц духовного звания. Не менее сказывал­
ся духовный уровень о. Александра в его способ­
ности подвигнуть верующих на подачу средств для 
строительства церквей. Это относится не только к 
храмосдательству в Богучаре. При его живом и не­
посредственном участии были построены церкви 
в его благочинии, в слободах Дьяченковской, Ку- 
пянке, Поповке, Лофицком, Загребайловке, Дан- 
цевой, Грушевой, Дубовиковой, Липчанке, Шури- 
новке, Грековне и др.23

Удивительную самоотверженность проявлял в 
служении на разных приходах Тверской епархии 
и в своей личной жизни протоиерей Матфей Алек­
сандрович Константиновский (1791-1857). Сын 
дьякона, он получил серьезное духовное воспи­
тание с раннего детства. По окончании Тверской 
семинарии служил сначала дьяконом в погосте 
Осечно, Вышневолоцкого уезда. При крайней бед­
ности (он содержал мать-вдову и двух малолетних 
сестер и полевую работу исполнял сам) о. Матфей 
быстро стал известен своими подаяниями и го­
степриимством нищим и странникам. Через семь 
лет дьяконского служения, он получил запрос 
преосвященного Филарета (будущего святителя 



56 ИССЛЕДОВАНИЯ

Московского), с предложением священнического 
места в селе Диеве, где провел тринадцать лет. 
Затем – перемещение в село Эсько (Еськи) «по 
неотступной просьбе его жителей», и наконец, в г. 
Ржев – сначала к Спасопреображенской церкви, 
потом – в Ржевский Успенский собор24.

24 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия... Апрель. С. 199–203.
25 Там же. С. 211–212.
26 Там же. С. 204–205; 216–219.
27 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия... Октябрь. С. 723–725.
28 Там же. С. 727–728.

В силу исключительной активности пастыря, 
и главное, высокого уровня духовности он, не­
смотря на перемещения, обретал во всех местах 
служения сердечный контакт с прихожанами. Для 
него недостаточно было учить народ в храме. Бу­
дучи еще диаконом в Осечне, а потом и в других 
местах, он ходил по деревням, по домам – «всюду, 
где только мог, сеял семена слова Божия». Кроме 
того, в его доме собирались благочестивые прихо­
жане для совместного духовного чтения, пения и 
получения советов. Обретение отцом Матфеем 
уважения и доверия прихожан вызывало у некото­
рых лиц зависть, и добродетели его, перевернутые 
клеветою, стали поводом для доноса: прием стран­
ников был назван укрыванием беглых, а домашние 
встречи — распространением какого-то еретиче­
ского учения. Началось даже следствие. Но архи­
епископ Тверской Григорий сам сделал ему допрос 
и убедился в его невиновности25.

Во Ржеве благодетельные свойства протоиерея 
привлекли к нему внимание благотворителей, и он 
имел возможность содействовать украшению не­
скольких храмов города и даже посылать пожерт­
вования на Афон. Кроме пастырского служения 
протоиерей Матфей Константиновский испол­
нял здесь еще обязанности сотрудника Тверско­
го епархиального попечительства, катехизатора, 
благочинного, цензора проповедей и увещателя 
по секретным делам. В 1853 г. он был вызван в Пе­
тербург для подготовки к миссионерской деятель­
ности против раскольников. В столице он остано­
вился в принадлежавшем Синоду доме, где разме­
стили и других священников, прибывших из раз­
ных епархий по этому же запросу. Но вскоре был 
приглашен в дом Т.Б. Потемкиной и служил в ее 
домовой церкви. Здесь число посещавших его пе­
тербуржцев увеличивалось с каждым днем. Та же 
ситуация повторилась позднее в доме и домовой 
церкви графини М.В. Адлерберг. По окончании 
миссионерской подготовки отец Матфей вернулся 
в Ржев. Подвижник был известен и в Москве, где 
для многих стал руководителем духовной жизни26.

В Карсунском у. Симбирской губернии 35 лет 

(1793–1828) прослужил на одном приходе, в с. Бе­
клемишеве, священник Петр Стефанович. Он ро­
дился в этом же селе, где отец его был более соро­
ка лет священником и благочинным. Все образо­
вание его было домашним: с ним занимался отец, а 
позднее и некоторые из помещиков. Так, владелец 
села Н.А. Беклемишев, любивший петь и читать 
на клиросе, подготовил подростка к церковному 
пению; библиотека другого помещика расширяла 
круг его чтения. Некоторые из священников этой 
губернии отправляли своих детей в Казанскую ду­
ховную академию, другие же давали домашнее об­
разование и записывали их в причетники в своем 
приходе. Выбору отцом Стефаном второго вари­
анта способствовало то, что «весьма рано пробу­
дилась» в его сыне «любовь к чтению священных 
книг и любовь к благочестию». На четырнадцатом 
году Петр был уже чтецом, а в восемнадцать лет 
рукоположен во дьякона. Через год после этого за­
нял место умершего отца — стал священником27.

Несмотря на необычно ранний для пастыря воз­
раст, отец Петр проявил уже в первые годы своей 
деятельности такое умение и сильное духовное 
влияние в общении, как с крестьянами, так и с 
помещиками. В простонародной среде он особен­
ное внимание уделял преодолению двух отрица­
тельных явлений. Первое из них — равнодушие 
некоторых крестьян, даже воцерковленных, к ре­
лигиозному воспитанию своих детей. Священник 
добивался, чтобы чаще приводили детей в цер­
ковь, и ставили их впереди, перед амвоном, дабы 
внимание, пусть и наивное, сосредотачивалось 
на священнодействии; учил отцов не торопиться 
отправлять подростков и юношей «на сторону», 
ради заработков, дабы не терять «духа благоче­
стия ради практических интересов». Юношей он 
собирал у себя дома по воскресеньям для бесед, а 
в 1822 г. построил за свой счет дом для сельского 
училища, где в первом отделении учителя из гра­
мотных крепостных (о. Петр оплачивал их труд из 
личных средств) учили младших письму и чтению, 
а во втором — он сам «учил молитвам, объяснял 
заповеди, литургию, таинства». Обучение не было 
ни для кого обязательным, тем не менее ежегодно 
в училище насчитывалось 30-40 учеников28.

Вторым отрицательным явлением в крестьян­
ской среде, борьбе с которым пастырь-подвижник 
уделял особенное внимание, было «волшебство» 
(«ведьство»). «Отец Петр противодействовал ему 



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 57

всеми зависящими от него средствами». Он стре­
мился искоренить доверие к ведунам-колдунам, а 
их самих подвергал церковному отлучению. Про­
стой народ хорошо воспринимал поучения свя­
щенника, который часто появлялся на сходках, в 
конторах, на крестинах и свадьбах, в густой толпе 
при экстраординарных событиях и в тишине оди­
нокой избы29.

29 Там же. С. 730.
30 Там же. С. 728–729.
31 Бальжанова Е.С. Указ. соч. С. 157–158.
32 Бальжанова Е.С. Указ. соч. С. 156.
33 Там же.
34 Там же. С. 157.

Не меньшей популярностью пользовался бекле- 
мишевский иерей и в среде помещиков. Он был 
«собеседником, наставником и духовником почти 
всех соседственных дворянских домов»: Нефедье- 
вых, Кондратьевых, Араповых, Саврасовых, Со- 
ковниных, Соломоновых, Гладковых, Бабкиных, 
Плотцовых и др. Здесь отрицательное явление, 
требовавшее его особого внимания, было иное: за­
падное влияние энциклопедистов XVIII в. прони­
кало и в эту глушь. Один помещик прислал даже 
самому священнику, вместе с другими книгами, 
сочинение Вольтера с собственным положитель­
ным отзывом. О. Петр вернул сочинение со следу­
ющим отзывом: «Если, как Вы говорите, славный 
ученый старик, 60-ти лет, занимается и рассеева- 
ет в публике такой яд, то я не знаю, что и подумать 
об нем: он должен быть человек самой безнрав­
ственной и испорченной совести. А Вы дивитесь 
его уму и остротам; ведь и Ванька-Каин и Стенька 
Разин — были в своем роде остряки, так неужели 
стоит хвалить их? О славе Вольтера вот что ска­
жу: лучше быть бедным комаром, никем не заме­
чаемым, чем пирамидою, рождающею проклятия». 
И другое темное пятно в духовной жизни этой сре­
ды, от которого ему удавалось исцелять подопеч­
ных: иные из дворян, «принося пожертвования на 
благолепие храмов, не заботились о сознательном 
усвоении истин христианства и приложении их к 
своей жизни»30.

Существенный материал о подвижниках, слу­
живших на приходах городов Урала в рассматри­
ваемый нами период, обобщен современной иссле­
довательницей Е.С. Бальжановой по некрологам в 
«Епархиальных ведомостях» конца XIX – начала 
XX вв., составленных священниками, хорошо 
знавшими умерших. Автор подчеркивает, что к 
своим основным — пастырским обязанностям эти 
иереи относились не только с ответственностью, 
но и с любовью. Им были присущи: готовность 
служить в церкви с радостной настроенностью «и 

в очередь и не в очередь»; отзывчивость на нуж­
ды и просьбы прихожан: «во всякое время дня и 
ночи», «без пререканий и промедлений» спешили 
и к бедному, и к богатому исполнить требы; свет 
«евангельской любви и братства» в проповедях и 
частных беседах31.

Эти же священники успешно выполняли зна­
чительные, порой многочисленные, обязанности 
в учебных, церковных и общественных учереж- 
дениях и организациях, где также сказывался 
высокий уровень их духовности. Так, протоиерей 
Александр Александрович Удинцев в течение 42 
лет службы был законоучителем мужского Верхо­
турского училища 27 лет, а женского — 33 года; 
председателем Верхотурского отделения Епархи­
ального училищного совета — 12 лет; благочин­
ным градо-верхотурских и восьми сельских церк­
вей — 19 лет; директором Верхотурского тюрем­
ного отделения — 18 лет; катехизатором — 9 лет. 
И это еще не полный список его обязанностей32.

Протоиерей Петр Семенович Киселев в начале 
своей деятельности был попечителем и казначеем 
в Пермском епархиальном попечительстве о бед­
ных духовного звания; около 9 лет – законоучите­
лем в народном училище и в Пермских батальонах 
кантонистов; без малого 30 лет состоял членом 
правления Соликамского духовного училища; с 
1861 г. – директор местного тюремного отделения 
и действительный член Пермского статистиче­
ского комитета; неоднократно присутствовал как 
представитель духовенства на земских собраниях 
в 1891–1893 и 1895 годах33.

Должности протоиерея И.П. Любимова во вре­
мя его долголетней службы на приходе в Перми: 
присутствующего в духовной консистории; попе­
чителя о бедных духовного звания; смотрителя 
духовного училища (23 года «пользуясь все это 
время искренней любовью и доброй памятью уче­
ников»); в семинарии возглавлял кафедру Свя­
щенного Писания34.

Значительной спецификой отличалось служе­
ние приходского священника на окраинах России. 
И в этих условиях успех их деятельности опреде­
лялся прежде всего, духовным уровнем пастыря. 
На Кубани например, церковь была тесно связана 
с войском, с казачеством. Станичные батюшки 
не противостояли войсковым священникам, а в 
каких-то конкретных ситуациях были даже вза­



58 ИССЛЕДОВАНИЯ

имозаменяемы35. Общий религиозный уровень 
казачества благоприятствовал служению иерея, 
но гражданское и военное ведомства налагали 
на него немало административных обязанностей, 
в том числе совсем не связанных с церковным 
служением. Предреволюционные и современные 
исследователи при общей положительной оценке 
приходского духовенства Кубани, выделяют осо­
бенно деятельность о. Евфимия Тимофеевского36. 
Выпускник Владимирской семинарии, он отклик­
нулся на призыв кавказского начальства к духо­
венству центральных губерний служить во вновь 
заселяемых станицах и стал первым священником 
станицы Холмской и первым благочинным Абин­
ского полка. Подвижник, совсем не знавший ранее 
казацкой среды, успешно проникает за счет своего 
духовного виденья в актуальные для этого време­
ни социальные и семейные проблемы и с амвона 
обращает внимание на религиозно-нравственный 
смысл их решения. Так, например, о. Евфимий 
выступал против отделения молодых семей от ро­
дителей после венчания, т. к. при этом «утрачи­
ваются лучшие духовные качества христианина. 
Любовь и почтение к старшим в семье, смирение 
и уступчивость пред ними <...>»37.

35 Горожанина М.Ю. Военные священники. // Дело мира и любви. Очерки истории и культуры православия на Кубани. 
Краснодар. «Православный Екатеринодар», «Традиция». 2009. С. 201.

36 Виноградов Николай, свящ. Священник Ефимий Тимофеевский. Биографический очерк. Кубанский сборник. 1913. С. 
293–302; Кузнецова И.А. Станичный батюшка // Дело мира и любви... С. 213–214.

37 Кузнецова И.А. Указ. соч. С. 214.
38 Там же. С. 213–214.
39 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия... Июнь. С. 419–422.

Сверх всех своих многообразных дел этот ста­
ничный батюшка хлопотал о приобретении духов­
ной литературы для всех приходов благочиния; 
ратовал на страницах Ставропольских епархиаль­
ных ведомостей за ведение приходских летописей; 
составил статистико-этнографическое описание 
станицы Холмской38. Так плоды живой веры дают 
человеку и высший познавательный инструмент.

Величайшее содействие возвращению на ис­
тинный путь заблудших душ из образованных 
дворян оказал ныне прославленный в собо­
ре сибирских святых приходской священник 
Стефан Яковлевич Знаменский. Но именно 
эта сторона его многообразной деятельности 
наименее известна. Дело в том, что это были 
ссыльные декабристы и члены их семей. Поэто­
му в церковных описаниях жизни подвижника 
эти контакты обходятся молчанием, а в свет­
ских, особенно советского времени, контакты 
с декабристами отмечены, но в описании их 
отсутствует главное: влияние протоиерея на их 
духовное преображение.

О. Стефан (1804–1876), сын священника, бо­
гословское образование получил в Тобольской 
семинарии и уже в двадцать лет был рукопо­
ложен во священника. Он служил приходским 
батюшкой в Барнауле, Кургане, Тобольске, 
Ялуторовске, Омске, и всюду проявлял себя как 
усерднейший в святом деле пастырь. «С требою

Деревянный Воскресенский собор
Черноморского казачьего войска (сер. XIX в.)

он был готов идти или ехать во всякое время дня 
и ночи, во всякую погоду» (а ведь это Сибирь!). 
«С одинаковым усердием и всегда поспешно 
отправлялся он и к богатому, и к бедному, к 
знатному и незнатному, пешком ли с тростью 
в руках, в коляске или в простой телеге». При 
этом расположение приходов было различным. 
Например, в Кургане и Ялуторовске его приходы 
включали много деревень, отстоявших от города 
на 15, 20 и 40 верст39.



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 59

О. Стефан Знаменский отличался образо­
ванностью, и совершенствовал ее постоянно. В 
продолжение пятидесяти лет службы на прихо­
дах исполнял дополнительно должности члена 
консистории и духовных правлений, эконома 
семинарии, благочинного, миссионера среди 
раскольников40, законоучителя в уездном учи­
лище и губернской гимназии, экзаменатора по 
Закону Божию в разных учебных заведениях. 
Бескорыстный, нестяжательный, он всегда на­
ходил возможность благотворительствовать 
другим41.

40 В одну из своих миссионерских поездок в 1838 г., в пограничьи Ялуторовского и Курганского округов — в селе Щучье и 
соседних деревнях — о. Стефан склонил до 1000 раскольников к единоверию и 200 человек — в православие. Там же. С. 428.

41 Там же. С. 419, 426.
42 Дружинин Н.М. Декабрист И.Д. Якушкин и его ланкастерская школа // Ученые записки Московского Городского 

Педагогического института. 1941. Т. 2. Вып. 1. С. 47.
43 РО РГБ. Ф. 319. Фонвизины. Оп. 1. Папка 2. Д. 12–17, 20; РГАЛИ Ф. 765. М.С. Знаменский. Оп. 1. Д. 85 и др.; Наталия Дми­

триевна Фонвизина. (Из бумаг протоиерея Знаменского). Публикации М.С. Знаменского // Литературный сборник. Спб., 1885.
44 РГАЛИ Ф. 765. Оп. 1. Д. 63. Л. 3об. –4.
45 РО РГБ. Ф. 319. Оп. 1. Папка 2. Д. 14. Л. 3об.; Д. 15. Л. 6.
46 РГАЛИ Ф. 765. Оп. 1. Д. 95. Л. 1об.
47 Там же. Д. 94. Л. 1.; Д. 88. Л. 30, 408.
48 Громыко М.М. Сибирские знакомые и друзья Ф.М. Достоевского. Новосибирск, 1985. С. 88–101.

Из дел, выполняемых сверх основного служе­
ния, особенной любовью праведника пользова­
лось школьное образование. На этой почве и на­
чинались его контакты со ссыльными декабри­
стами. В Ялуторовске он активно сотрудничал 
с И.Д. Якушкиным по созданию народной шко- 
лы42. В дальнейшем о. Стефан был в большей 
или меньшей степени близок со всеми декабри­
стами курганской, ялуторовской и тобольской 
колоний. Но наиболее близкие отношения он 
поддерживал с Фонвизиными, а это обстоятель­
ство способствовало его духовному влиянию 
и на других ссыльных. Дело в том, что вокруг 
Наталии Дмитриевны Фонвизиной сложился 
кружок единомышленников, а о. Стефан был ее 
духовником. Остановимся на этом несколько 
подробнее, так как некоторые архивные и опу­
бликованные материалы приоткрывают немного 
истинный характер взаимоотношений сибирско­
го протоиерея с ссыльными.

В архивах сохранилась обширная переписка 
о. Стефана Знаменского с Н.Д. Фонвизиной, 
частично опубликованная сыном протоиерея, 
художником Михаилом Степановичем Знамен- 
ским43. В переписке затрагиваются разные во­
просы жизни семей Знаменских и Фонвизиных, 
но особенно значима в ней духовная тема, при 
чем обнаруживается и тонкий, прикровенный 
характер наставлений подвижника своим ча­
дам. В рукописи о. Стефана «Добрые и полез­
ные наставления» сформулирован этот подход: 
«Когда хочешь кому подать добрый совет в 

пользу дела, то не говори тоном учительским, 
который всегда имеет нечто суровое, напротив, 
с тихостью наставляй, советуй, увещевай при­
мером <...>»44.

Как это делали и другие старцы, сибирский 
батюшка нередко говорит о собственных гре­
хах, присовокупляя к этому наставление обще­
го характера, необходимое для собеседника или 
адресата. «О себе скажу тебе, что проклятое Я во 
мне очень, очень живо», – писал он Н.Д. Фонви­
зиной. И в другом письме на эту же тему: разум 
«везде хочет нанизывать только себя, свои дово­
ды и убеждения, и сколь бы они тверды сначала 
ни казались, под конец делаются как паутина, 
которую и малый ребенок духовный разорвет од­
ним прикосновением. Блаженны те, кои познали 
нищету свою духовную, они ничего себе не при­
писывают, кроме падения и грехов, а все доброе, 
что только в них и от них произойдет, приписы­
вают Единому Господу, не словами только, но и 
от всего сердца <...>»45. В то же время он при­
знавал и в одном из писем подчеркивал особен­
ности свободы каждого человека: «... у каждого 
были свои повороты и свои следы в дороге, а путь 
один; повороты и свои следы разумно оттого, что 
каждый отдельно взятый человек есть мир осо­
бый, с другим во многом не схожий, и свободою 
своею особый отличаться на дороге»46.

О высокой степени духовного влияния о. Сте­
фана на ссыльных декабристов и их семьи писал 
в некрологе священник о. Александр Сулоцкий, 
сам входивший в их круг в Тобольске и хоро­
шо знавший Знаменского: «<...> лица знатного 
происхождения и высокого образования, но по 
несчастью жившие в Сибири, наперерыв искали 
его знакомства, избирали его себе в духовники 
и вообще в руководители в духовной жизни, 
вели с ним переписку даже и по возвращении в 
Россию <...>»47. Есть основания полагать, что 
праведный Стефан Омский косвенно (через 
Фонвизину и ее окружение), а может быть, и не­
посредственно (в Омске), оказал влияние и на 
духовное становление ссыльного петрашевца — 
Ф.М. Достоевского48.



60 ИССЛЕДОВАНИЯ

Иные трудности были у пастырей, приходы 
которых располагались в местах населенных 
сибирскими народами. Среди окормляемых ими 
прихожан было много нерусских, недавно ото­
шедших от язычества-шаманизма. Кроме того, 
из-за недостаточного количества духовенства в 
Сибири, приходских священников привлекали к 
деятельности Духовной миссии за пределами их 
приходов. Они же посещали дальние, располо­
женные в тайге или в горах, поселения христи­
ан-кочевников, не имевших постоянного духов­
ного окормления. Конкретно предстают особен­
ности такого служения, например, из дневнико­
вых записей самого священника — о. Никандра 
Титова, опубликованных Х.В. Поплавской49. Он 
служил в Нерчинском округе в Предтеченской 
церкви поселка Зюльза. В его заметках затраги­
ваются события 1902-1911 годов; особенно под­
робно описано служение вне прихода (поездки) 
в 1904 и 1907 годах. Записи предназначались для 
отчетов в Забайкальскую Духовную миссию, но 
попутно они отражают и жизнь прихода.

49 Дневник сотрудника Забайкальской Духовной миссии, священника Зюльзинской Предтеченской церкви Никандра Титова. 
Вводная статья и публикация — Х.В. Поплавская // Традиции и современность. Научный православный журнал. М. 2002. №1 
С. 100–123.

50 Там же. С. 109–110.
51 Там же. С. 110.
52 Там же. С. 105, 111.

«В 1902 и 1903 годах», – пишет о. Никандр, – 
«некоторые бродячие орочёны обращались ко мне 
с просьбою о посещении их отдаленной тайги для 
исполнения у них духовных треб». С конца 1903 
г. он начал готовиться к поездке – закупать ико­
ны, крестики, свечи, ладан, крестильные рубаш­
ки и пр.; заказал палатку со всем необходимым 
для походной церкви. Выехали в феврале 1904 
г. по р. Нерче до улуса Кыкэрского, населенно­
го православными инородцами, где можно было 
совершать требы в церковно-приходской школе. 
Далее – по притоку Нерчи – на север, Становой 
хребет перевалили по глубокому снегу. Там была 
«непроходимая, безлюдная тайга». (Лошади ели 
снег и падали от изнурения). «На Усть-Каранге 
я встретил до 100 орочён обоего пола, выполнил 
духовные требы и проехал на паре в санях <...> 
120 верст, где собравшихся орочён обоего пола 
было до 450 душ, юрты которых были рассеяны 
в окрестностях <...>, приходилось их объезжать 
по отдельности»50.

Здесь надо было не только выполнять требы, 
но «привлекать в христианство язычников, бесе­
дуя с ними о преимуществе православия. Подго­
товленных к таинству я собирал в свою палатку 
для совершения крещения, если же они по много­

численности не вмещались в нее, тогда, по моему 
предложению, в лесу разводились костры, около 
которых ставились складные стол для креста и 
крещального прибора и стул для постановки ку­
пели. Готовящиеся ко крещению с восприемни­
ками становились около костров, и совершалось 
крещение под открытым небом, при 40о (сорока­
градусном морозе). Получалось что-то необыкно­
венное, духовно торжественное, когда многочис­
ленный сонм новокрещенных орочён с их воспри­
емниками обходил кругом купели и костров при 
пении: «Елицы во Христа креститеся...», имея в 
руках зажженные свечи, и в праздничном, духов­
но-радостном настроении. Невольно вспомни­
лось при этом Крещение Руси»51.

Венчание браков совершалось также в палатке 
или под открытым небом. Затем о. Никандр ис­
поведал и причастил до 100 бродячих орочён и 
попросил у родового их старосты оленей с про­
водником для посещения юрт, расположенных 
в недоступных для проезда на лошадях местах. 
Проводников дали трех; ехали без какой-либо 
тропинки по глубокому снегу; нередко сани опро­
кидывались и батюшка вылетал из них в снег. В 
недоступных для оленей местах добирались до 
юрт пешком, потом возвращались к оленям. Пра­
ведник трогательно описывает благожелатель­
ный прием в юрте, благоговение и вниматель­
ность всей семьи. Совершенно справедливо ав­
тор вводной статьи к публикации дневника Х.В. 
Поплавская отмечает любовь о. Никандра Титова 
«к своем делу и к тем людям, среди которых он 
служит и проповедует»52.

С большими трудностями связано и лет­
нее передвижение в этих местах. В дневнике 
сообщается, что 30 мая 1907 г. к о. Никандру 
пришел из Кыкэрского улуса человек с проше­
нием от тунгусов – «поднять к ним св. иконы 
из Зюльзинского храма для низведения на них 
чрез принесение означенных святых икон ми­
лостей Божиих, особенно дождя, столь нужно­
го для погибающей растительности вследствие 
продолжающейся засухи». Пастырь «душевно 
радуясь проявлению такой веры и усердия к Св. 
Церкви», охотно согласился, прибавив еще за­
ход в Акиминский улус (оба селения отстояли 
от Зюльзы более чем на 100 верст). При этом 
он наметил выход крестного хода на день Св. 



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 61

Духа, а сам отправился в Читу — по неотлож­
ным делам прихода. Вернувшись за три дня до 
намеченного срока, о. Никандр застал в Зюльзе 
ожидающих его уже несколько дней мужчин, 
женщин и детей из улуса. В день Св. Духа, по­
сле литургии, когда священник «наскоро под­
крепившись чаем» укладывал вещи в дорогу 
(через два часа прозвучит особый церковный 
звон, возглашающий о начале крестного хода), 
к нему явилась группа орочён с просьбой совер­
шить венчание над двумя парами, приехавшими 
издалека, что и состоялось. Затем о. Никандр 
вручил новобрачным и сопровождавшим их ли­
цам иконы и беседовал с ними о воспитании де- 
тей53.

53 Там же. С. 110–113.
54 Там же. С. 113–114.
55 Там же. С. 114–121
56 Круглов А.В. «Кронштадтский пастырь» // Душеполезное чтение. Ежемесячное издание духовного содержания. М., 

1901. Ч. III. С. 334–344, 535–552.
57 Там же. С. 536–537.

Крестный ход отправился, несмотря на жару, 
доходящую до 40о, по болотистым и горным ме­
стам. Перед ночлегом батюшка с проводником, 
псаломщиком и церковным старостой выезжали 
верхом вперед, чтобы выбрать место без ядови­
тых змей. Всеночное бдение он служил святите­
лю Иннокентию Иркутскому – первому сибир­
скому миссионеру. Паломники ставили свечи 
перед пнем, на котором был возложен антиминс, 
а запрестольные иконы – в палатке. Всеночная 
сопровождалась всеми обычными песнопения­
ми, а затем священник рассказал, как в V в. при 
императоре Феодосии Младшем в Константино­
поле коллективным молением было остановле­
но страшное землетрясение, родилась молитва 
«Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Без- 
смертный». При этом объяснил, как нужно мо­
лится о дожде – с покаянием и верой в то, что это 
будет ниспослано. Ночью в палатке (все спали на 
траве у костров) о. Никандр не мог уснуть из-за 
комаров и боли от верховой езды54.

Дождь пошел, когда приближались к Кикэру. 
Он был обильный – теперь можно было надеять­
ся на нормальный урожай хлеба. Довольные, ве­
селые и промокшие паломники входили в улус. 
На следующий день о. Никандр крестил мла­
денца, а затем по «приглашению улусян ходил 
по домам их для совершения водосвятных мо­
лебнов при многочисленном сонме молящихся, 
благословляя каждого домохозяина св. иконой и 
вручая ему для назидания книжку или листок ду­
ховно-нравственного содержания, а также про­
тив современных пороков пьянства, картежной 

игры, сквернословия, воровства, распутства, 
атеизма, социализма, забастовок и проч». Со­
вершено было более двадцати молебнов. Потом 
молебен на озере и крещение взрослого из му­
сульман. Затем батюшка с некоторыми тунгуса­
ми и ороченами занялся устройством палатки на 
кладбище со всем необходимым для совершения 
всенощной (а завтра – литургии) и поминовения 
всех усопших, там похороненных. После все­
нощной пастырь-миссионер сказал слово о необ­
ходимости исповедоваться и причащаться и при­
нял исповедь у 59 человек. Пребывание в улусе 
священника и радость по поводу посланного по 
общим молитвам дождя создали в улусе празд­
ничную обстановку – пасхальную, как определя­
ли жители. Батюшка совершил еще всенощную 
и литургию в церковноприходской школе, чтобы 
дать возможность причастить всех младенцев и 
дряхлых. Такое же служение прошло и в сосед­
нем Акиминском улусе. При обратном движении 
крестного хода паломников остановил казак у 
принадлежавшего ему хлебного поля, где был 
совершен молебен с водосвятием. А в Зюльзе о. 
Никандра уже ждал с нетерпением собственный 
приход и заявка на следующий выезд в дальние 
селения55.

Завершая наш краткий обзор служения на 
приходах священников высокого уровня духов­
ности в разных условиях России XIX в., следу­
ет сказать о самом известном из них — великом 
святом Иоанне Кронштадтском, занимавшем 
этот скромный пост. Читатели нашего журна­
ла много знают о нем, поэтому позволим себе 
привести здесь лишь свидетельства писателя 
А.В. Круглова, непосредственно наблюдавшего 
деятельность праведника и общавшегося с ним 
в Кронштадте и других местах. Значение этих 
впечатлений имеет особую ценность потому, 
что они были опубликованы при жизни Иоанна 
Кронштадтского56.

Писатель ехал в Кронштадт «в будничном на­
строении, занятый земными делами, можно ска­
зать, далекий Небу, ехал с удрученной душою, 
с омраченным сердцем». На общей исповеди он, 
как и многие присутствовавшие, пережил осо­
бое состояние просветления и освобождения от 
духовной тяжести; «чувствовалось присутствие 
какой-то высшей благодатной силы»57.



62 ИССЛЕДОВАНИЯ

Св. прав. Иоанн Кронштадтский

Круглов описывает повседневный труд протои­
ерея. Заутреня начиналась в 4 часа ночи, за ней 
— обедня и «О. Иоанн приобщал до 12 часов дня». 
Затем — поездки по частным домам, гостиницам, 
больницам — всюду, где его приглашали и ждали 
с волнением и благоговением. Вечером — отъезд 
в Петербург, и «если из Петербурга не увезут о. 
Иоанна куда-либо», он возвращается домой в пер­
вом часу ночи. Дома его ждет множество народа, 
десятки новых неотложных приглашений, новых 
писем. Не было определенных часов для питания 
и сна — только урывками. Нередко приходилось 
проводить их в вагоне железной дороги или в ка­
рете. Современники справедливо полагали, что 
«уже одна эта многотрудная жизнь о. Иоанна сама 
по себе представляет собой величайшее чудо. 
Только человек благодатный может выносить в 
течение стольких лет такую массу непрерывного 
труда, напряжения, столь много всевозможных 
лишений»58.

58 Там же. С. 536–539.
59 Там же. С. 546–550.
60 Там же. С. 549.

О. Иоанн, постоянно наставляя молодежь, го­
рячо и проникновенно говорил о значении цер­
ковной службы, и соответственно, посещения 
Церкви. «В храме предлагается высшая школа 

действительной, высокой, благородной, полез­
ной и благотворной жизни. <...> Голос церков­
ных чтений, песней, молитв и молений, – это 
голос душ наших, излившийся от сознания и 
чувства наших духовных нужд и потребностей. 
– Это голос всего человечества, сознающего и 
чувствующего свою бедность, свою окаянность, 
свою греховность, свою нужду в Спасителе, ну­
жду в благодарении и славословии за бесчислен­
ные благодеяния и бесконечные совершенства 
Божии. Чудны эти молитвы и песни: они — ды­
хание Духа Святаго! Беда вся только в том, что 
они часто достигают только до нашего слуха, не 
проникая во внутреннее святилище наше. <...> 
Кто слушает внимательно церковные песнопе­
ния, тот каждый раз будет находить в них все 
новый и новый смысл. <...> Я испытал это не 
один раз. Некоторые из наших прогрессистов 
почитают церковь врагом для себя. Но если есть 
кто любвеобильнее, благожелательнее и мудрее 
в своей любви к людям, то это Церковь. Все, что 
есть сообразнейшего в нашей природе и благо- 
потребнейшего для нее, – все это заключается в 
Церкви, как сокровищнице, подобно тому, как в 
Евангелии заключены глаголы Живота. Церковь 
есть истинная мать всего человечества, право ве­
рующего во Христа, самый верный друг Христи­
ан. Она сочувствует и отвечает всем существен­
ным потребностям души и тела христианина дея­
тельным пособием или подаянием помощи силою 
Господа. <...> Потому надо неотложно, разумно, 
благоговейно и охотно посещать богослужение, 
особенно в праздничные дни, участвовать в та­
инствах покаяния и причащения, внимательно 
относиться ко всем установлениям и канонам 
Церкви»59. (Сам он причащался ежедневно, за 
редким исключением).

В условиях нарастающей революционной аги­
тации святой стремился в разных выступлениях 
подчеркнуть, что «наше богослужение не толь­
ко не отрешено, не отъединено от действи­
тельной жизни, но и связано с нею такими 
узами, о коих многие и не подозревают. Своим 
богослужением православная Церковь воспиты­
вает всех нас в граждан земных и небесных»60. 
(Курсив наш. – М.Г.).

При этом кронштадтский пастырь давал слуша­
телям понять, что появление новых положитель­
ных свойств и возможностей происходит по мере 
духовного возрастания, обретения благодати на



М. М. Громыко. Подвиг служения на приходе: Россия 1810 – 1910 годы 63

Св. прав. Иоанн Кронштадтский

благодать. Так, во время пребывания в Самаре в 
1902 г.61, в беседе со священниками о силе пастыр­
ской молитвы, он откровенно свидетельствовал о 
собственных усилиях на этом пути62. При каждой 
возможности Иоанн Кронштадтский решительно 
обличал Льва Толстого и других разрушителей 
православной Церкви, истинной духовности и 
нравственности63. Его личность и вся деятель­
ность святого наиболее выразительно свидетель­
ствуют о значении уровня духовного возраста. 
Благодаря деятельности подвижника и святого 
скромный приход Кронштадта превращается во 
всероссийскую кафедру наделения Божествен­
ною благодатью.

61 Праведный Иоанн Кронштадтский дважды посещал Самару – в 1894 и 1902 гг. Материалы местной прессы отразившие 
его триумфальное (огромное количество народа) пребывание на Волге, собраны и опубликованы вместе: Духовный собеседник. 
Самара. 2008. № 1 (53) – 2 (54). С. 6–35.

62 Там же. С. 10–11.
63 Он говорил об этом в проповедях, произносимых в больничном храме и в день своих именин. См.: Слово отца Иоанна Сер­

гиева (Кронштадтского), произнесенное 1 октября в церкви при лечебнице Лепехина в Москве. // Душеполезное чтение. Ч. 3. 
М., 1901. С. 554–555. В том же году – в день прп. Иоанна Рыльского (19 окт. / 1 ноября). В этой проповеди он призывает: «Будем 
более всего на свете дорожить своею принадлежностью к Церкви святой. Это особенно необходимо в наше шаткое, смутное вре­
мя неверия именующих себя мудрыми и разумными, но которые, по Богомудрому слову Писания, «обьюродеша», стали глупыми, 
несмысленными» (Римл. I , 22) <...> Цитируя Апостола, святой проповедник «смутного времени» конца XIX — начала XX вв. 
утверждает: «Посему я говорю и заклинаю Господом, чтобы вы более не поступали, как поступают прочие народы (или наши 
либералы, толстовцы и прочие сектанты), по суетности ума своего, будучи омрачены в разуме, отчуждены от жизни Божией, по 
причине их невежества и ожесточения сердец их». (Ефес. 4, 14–25). Там же. С. 682–683.

64 См. Личные архивные фонды в государственных хранилищах СССР. Указатель. Т. I. А–М. М. 1963; Т. II. Н–Я. М., 1963.
65 Интересный и плодотворный опыт сочетания архивных материалов из государственных хранилищ, частных собраний потом­

ков и дореволюционных публикаций источников для восстановления истинной истории духовного сословия конкретной епархии 
представляют собой подготовленные П.И. Новосельским «Владимирские краеведческие хроники» (Вып. 1–5., 2013–2015 гг.).

+ + + + +

Приходские священники — это та часть духо­
венства, которая постоянно и непосредственно 
общается с основной массой людей, живущих в 
миру. Именно они, приходские священники, обе­
спечивают возможность приобщения к церковной 
жизни, восприятие святости служб и таинств, 
обретение живой веры, которая пронизывает все 
существование человека. Так может ли исследо­
ватель светской истории или социолог современ­
ности относить их деятельность лишь к предмету 
истории церкви или агиографии? Тенденциоз­
но-враждебное освещение приходского духовен­
ства учеными и публицистами — атеистами полу­
чило развитие уже в XIX в., а в советский период 
превратилось в злобно-карикатурный школьный 
штамп, поэтому и существует острая необходи­
мость в объективном изучении этой темы.

К сожалению, в архивах многие церковные 
фонды были основательно «почищены»: уничто­
жали положительный материал, оставляя факты 
жалоб или негативные характеристики. Но объ­
ективные источники (переписка, мемуары и др.) 
сохранились в личных фондах людей самых раз­
ных профессий, общавшихся с духовенством. Мы 
имеем в виду как личные фонды в архивах64, так 
и сохраненные частными лицами в домашних со- 
браниях65.

Данная статья – лишь один из первых шагов в 
приобщении историков к названной теме – дает 
возможность выделить некоторые черты, общие 
для деятельности приходских подвижников бла­
гочестия в условиях многообразной действитель­
ности России XIX – начала XX вв. Это – прежде 
всего, самоотверженное усердие в служении, 
превосходящее обычные человеческие возможно­
сти. Оно постоянно, устойчиво превосходит наши 
привычные представления не только по срокам — 



64 ИССЛЕДОВАНИЯ

соотношение труда и отдыха, но по особенному 
духовному воздействию на прихожан и всех всту­
пающих в контакт с пастырем людей — в службе, 
таинствах, проповеди, беседах, требах, наставле­
ниях, преподавании и пр. При этом присутствует 
способность понять людей очень разных по их ре­
лигиозности, образу жизни, взглядам, занятиям, 
возрасту и помочь им с любовью, откликнуться на 
их просьбы в сложной ситуации. Всегда и во всем 
– единая православная истина, но передача, пода­
ча ее – разная, с учетом тонких нюансов духовной 
реальности – никакого стандарта или формально­
го подхода.

«В пастырском подвиге, – отмечает митрополит 
Питирим (Нечаев), – проявляется непосредствен­
ная помощь Божия. Этот путь особенно личен, 
индивидуален, неповторим. Это – харизма, непо­
средственное дарование благодатной силы Божи­
ей... Путь постоянного возгревания в себе дара 
благодати – через внимание к себе и своей пастве. 
Наивысшим образом он был проявлен в личности 
и служении святого праведного протоиерея Иоан­
на Кронштадтского».66

66 Цит. по: Молитва Иисусова. Опыт двух тысячелетий. Учение святых отцов и подвижников благочестия от древности до 
наших дней. Обзор аскетической литературы. Автор-составитель Николай Новиков. Т. I. М., 2004. С. 598.

Эти люди – «добрые домостроители многораз­
личной благодати Божией» (1 Петр. 4, 10). Одни 
из них уходят в иной мир рано, сделав много для 
православного просвещения, другие — получают 
силу бесстрашно жить, утверждая истину до глу­
бокой старости. И на тех, и на других не сказывает­
ся отрицательно — среда, историческая ситуация, 
попущенная Богом эпоха, а наоборот, мобилизует 
все их увеличенные благодатью силы на противо­

стояние злу, на духовное укрепление себя самих 
и других людей. Очень четко выступают из сви­
детельств современников решительность отрица­
тельных оценок иереями-подвижниками действий 
разрушительных сил и успешность в применении 
молитвенных средств для защиты от них.

Все это, разумеется, воспринималось в обществе 
по-разному: от восторженного понимания, великой 
духовной радости и готовности помочь пастырю — 
до озлобления и ненависти, порождавших клевету 
и преследования. Велики были физические трудно­
сти миссионерского дела священника в горах или 
непроходимой тайге, но страшнее стихий были 
цивилизованные интеллигенты по духовной сво­
ей сути (из какого бы сословия они не выходили), 
отошедшие от церкви, утвердившиеся в безверии 
и стремящиеся «улучшить» жизнь человечества по 
собственному разумению или вычитанному, выслу­
шанному у еще более «разумных».

Отрекшийся от Бога интеллектуал разве мог оце­
нить великую деятельность скромного приходского 
священника? Может ли разрушитель духовной 
жизни понять ее созидателя? Может. Но только 
при его собственном преображении. Тогда петра­
шевец Ф.М. Достоевский превращается не только 
во всемирно известного литератора, но выражает 
в своем «Дневнике писателя» религиозно-фило­
софские идеи русского народа, близкие всем хри­
стианам. Подобные преображения, лишь в более 
скромных масштабах деятельности и известности, 
совершались при содействии каждого из приход­
ских пастырей, о которых шла выше речь.


