
НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

Т. А. Листова

Современный опыт взаимодействия Церкви, 
общества и государства:
итоги полевых исследований
в российской провинции и Крыму 1

1 Статья написана при финансовой поддержке гранта РГНФ «Православие в современной России: новые формы взаимодей­
ствия церкви и общества» № 12-01-00201а и при финансовой поддержке ОИФН проект «Русские начала XXI в.: историческая 
память, самосознание, культура»

Единственная задача, основная — 
это приводить людей к Христу. 
И тогда вряд ли эти чада 
Божьи будут разрушать свое государство. 
И мы можем, но хотят ли нас слушать? 

Отец Сергей. г. Медынь, 2011 г.

1В течение последнего десятилетия благодаря 
финансированию полевых исследований науч­
ными грантами мы имели возможность проводить 

экспедиционные работы по изучению всех про­
явлений Православия в жизни современного рус­
ского общества. Объектом исследования в дан­
ной статье стала крайне важная и в то же время 
вызывающая неоднозначную оценку в светской 
и духовной среде проблема — взаимодействие 
(реальное и желаемое) общества и государства с 
одной стороны и Православной церкви с другой. 
Иными словами, мы постараемся рассмотреть 
различные пути взаимодействия и, более того, 
взаимопроникновения светской и духовной ипо­
стасей жизнедеятельности общества и соучастие 
светского государства в происходящих процес­
сах. Само государство различные формы взаимо­
действия светского и духовного сводит к понятию 
православной культуры, что мыслится как озна­
комление общества с его религиозными тради­
циями и отчасти как возвращение к ним, но без 
каких-либо действий миссионерского характера. 
На конкретных примерах мы постараемся рассмо­
треть некоторые варианты из обширного круга 
явлений подобного рода. Само понятие право­

славной культуры не содержит единого значения. 
Существуют его различные интерпретации, под­
разумевающие разный объем смыслов и полно­
ты понятия. Неоднозначна оценка ее статуса в 
обществе в настоящее время и желаемых про­
гнозов на будущее. В целом содержание понятия 
«православная культура» остается несколько рас­
плывчатым и наряду с положительными ожида­
ниями вызывает подчас опасения: не приобретет 
ли обозначенный данным термином свод явлений 
характер формы, лишенной содержания.

Различия в оценке необходимости возрожде­
ния и сохранения православной культуры опре­
деляются прежде всего тем, как человек пози­
ционирует себя самого в отношении правосла­
вия, православной церкви и русской культуры 
в целом. Для одних принадлежность к право­
славной культуре — это естественное состоя­
ние человека, воспитанного в традициях своего 
народа, факт самосознания, не обязательно под­
дающийся рефлексии, но прочно сохраняющий­
ся в глубинах менталитета. Для других вера 
и церковь — рудименты прошлого, а соответ­
ственно и связанная с ними культура — при­
надлежность истории, не актуальная для XXI в.



102 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

Понятие православной культуры подразумева­
ет как обязательную составляющую различные 
формы взаимодействия церкви и общества, кон­
такты между которыми были почти утеряны в 
годы воинствующего атеизма.

Изучение прошлого показывает, что история 
практически не знала безрелигиозных периодов, 
государство и общество всегда, в той или иной 
степени, нуждались в вере, и в Церкви. Формы 
взаимодействия этих трех важнейших структур 
во многом определяли и характер эпохи, и ход 
истории. Чем более религиозным было общество, 
тем большее значение имел для него фактор 
взаимосвязи и взаимозависимости светской и 
духовной иерархий. Однако достижение подлин­
ной симфонии церкви и государства не было 
напрямую связано со степенью их слияния. Как 
правило, идеалом симфонии считается византий­
ская модель, хотя и не все ученые с этим соглас­
ны. Чрезмерная близость светской власти вело к 
узурпации Церкви, как это происходило, напри­
мер, в Византии в эпоху Юстиниана, что негатив­
но сказывалось на всей церковной жизни народа, 
а, следовательно, и мешало церковному разви­
тию. Как писал А. Шмеман, посвятивший спе­
циальное исследование истории Православной 
Церкви, «государство смогло сравнительно 
легко принять в качестве своей официаль­
ной религиозной доктрины церковное учение 
о Боге и о Христе,… оно могло, в той или 
иной мере „христианизировать“ свои законы. 
Но оно никак не могло до конца признать 
Церковь отличным от себя обществом, не 
понимало ее „онтологической“ независимо­
сти от мира»2. Этот вывод, относящийся к V в. 
н.э., можно, до некоторой степени, отнести и к 
синодальной России.

2 Шмеман А., прот. Исторический путь православия. М., 1993. С. 191–192.
3 Черниговские губернские ведомости. 1903. 29 июля.

В конце XIX — начале XX в. все очевиднее ста­
новится процесс разрушения единства монархии 
и общества. При этом большинство населения 
России сохраняло приверженность православию, 
что, в совокупности, и стало причиной усиле­
ния политического звучания крупнейших, тогда, 
церковно-религиозных мероприятий, направ­
ленных на поддержку монархической власти 
и усиления авторитета правящего императора. 
Каждое значительное религиозное мероприятие 
кроме прочего осмыслялось и с точки зрения 
его политического резонанса. Таковыми были, 
например, всенародно празднуемые торжества 
по случаю прославления в лике святых и обре­

тения мощей Серафима Саровского в 1903 г. 
Черниговские губернские ведомости (с перепе­
чаткой из Московских новостей) информировали 
население о том, что благодаря «присутствию 
Царя и его семьи… дни великого духовного 
торжества стали в Сарове и днями велико­
го политического торжества»3. Молебны по 
данному случаю были проведены во всех церквях 
России, в том числе в белорусских и украинских. 
Однако, пропасть между властью и обществом 
продолжала расширяться чему способствовала 
и та, сложившаяся в России близость Церкви 
государству, при которой формализм светских 
чиновников сросся с формализмом церковных 
функционеров и образовал общее поле чинов­
ничьего формализма. События 1917 г. и новая 
политика по отношению к Церкви окончатель­
но разрушили складывавшийся веками симбиоз 
Церкви, общества и государства. Итогом обще­
ственно-религиозного краха стали полувековые 
гонения на Церковь со стороны государства 
и насильственная атеизация общества, пытав­
шегося сохранить православную веру, но не 
решавшегося открыто выступить в защиту веры 
и Церкви. Хотя отдельных примеров защиты 
церковных святынь, можно привести много.

За 20 лет постсоветского периода положение 
церкви окрепло. Пожалуй, даже атеисты не ста­
нут оспаривать тот факт, что церковь сейчас 
является одним из важнейших институтов, соу­
частвующих в жизни общества и определенным 
образом воздействующих на него. Церковь отде­
лена от государства, но практически постоянно 
присутствует в самых разных направлениях его 
функционирования, не обнаруживая стремления 
обрести статус государственной религии. И все 
же остаются вопросы, возникают постоянные 
дебаты в отношении того, как широко Церковь 
сама считает возможным и как широко ей будет 
позволено войти в жизнь общества, освящая 
его своей благодатью и распространяя религи­
озно-нравственные ценности православия. По 
разным данным приблизительно 70 % русских 
считают себя православными, а Православную 
Церковь и веру — неотъемлемой частью этни­
ческой культуры, признавая благотворное влия­
ние православия на все стороны жизни народа. 
В определении концепции соотношения Церкви 
и государства большинство явно согласно с точ­
кой зрения одного из исследователей современ­
ной религиозности, причем с точки зрения цер­



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 103

ковного человека — протодиакона А. Кураева. 
«Я думаю, что Церковь учла уроки прошло­
го, она не собирается становиться государ­
ственной Церковью, Церковью по обязалов­
ке. Вопрос идет о том, чтобы нравственные 
ориентиры, нервные периферии, которые 
немножко свои у каждого человека, у каж­
дой национальности, у каждой культуры, у 
каждой религии чуть по-разному конфигу­
рация точек боли, точек радости. И вот мы 
бы хотели, чтобы эта аксиология, система 
ценностных ориентиров, которая присуща 
религиозным людям, чтобы она учитывалась 
государством»4.

Кураев А. Церковь в мире людей. М., 2007. С. 73.

Однако современная ситуация весьма своео­
бразна. С одной стороны, государство поощряет 
проникновение православного учения и рели­
гиозных постулатов церкви в светскую жизнь, 
апеллируя в основном к необходимости повы­
шения нравственности в обществе, возрожде­
ния народных традиций и уважения к своей 
истории. С другой — возможности корреляции и 
воздействия церкви постоянно ограничиваются 
боязнью государственных структур быть обви­
ненными в клерикализме и в насаждении одной 
религии при конституционном равенстве всех 
основных религий России.

Полевые материалы, собранные в разных реги­
онах России, а также для сравнения и у пра­
вославных соседей — украинцев и белорусов, 
позволяют охарактеризовать некоторые наиболее 
существенные варианты взаимодействия церк­
ви и общества, отметить истоки возникающих 
сложностей и возможности их преодоления. При 
этом мы опираемся не только на собственные 
наблюдения и беседы с разными категориями 
населения, но и на мнения экспертов — пред­
ставителей церкви и сотрудников учреждений, 
в чьи обязанности входит та или иная форма 
соединения светской и духовной форм жизне­
деятельности общества. Рассматривая каждое 
из направлений общественной деятельности, 
в которых соединяются инициативы светских 
и церковных инстанций, мы постараемся пока­
зать их многовариантность и отметить основные 
характеристики содержания.

Считается, что Москва — наиболее религи­
озный город страны, в котором бурлят духовные 
искания. Не будем оспаривать данный тезис, 
но выразим опасения относительного того: всег­
да ли искания москвичей приводят их к еди­
ной Православной церкви? Провинция в гораздо 

меньшей степени охвачена духовными поисками, 
она чаще менее грамотна, но верит проще, непо­
средственнее, опираясь на религиозные традиции 
своих предков. Конечно, атеистический период 
разрушил регулярную приходскую жизнь, в цен­
тре которой был храм, возвращение в церковь 
происходит постепенно. Но при этом провин­
ция никогда не была атеистическим болотом. Не 
ушла у русских людей сама вера, часто наивная, 
не лишенная суеверий, но всегда содержащая 
уверенность в присутствии Бога и святых сил в 
их жизни. Характеристика религиозности совре­
менного населения не входит в нашу задачу, 
скажем только, что для понимания ее много дают 
короткие, но очень выразительные комментарии 
наших собеседниц: «Мы не знаем: есть Бог или 
нет, но верим» (с. Заборье Красногорского р-на 
Брянской обл., 70 лет); «Я против Боженьки 
не иду. Это как-то с детства. Мама всю 
дорогу говорила, что надо Бога любить, ува­
жать его, потому что без Бога — никуда» 
(с. Юховичи Россонского р-на Витебской обл., 
72 года); частыми являются следующие выра­
жения: «чувствовала Бога», «жила с Богом», 
«Бога не кидала».

Даже в советское богоборческое время сохра­
нялись не только многие традиционные формы 
религиозного поведения, о чем уже не раз писа­
ли этнографы, но и внешние выражения сохра­
нявшейся православной идентичности местного 
населения. К таковым мы, прежде всего, относим 
намогильные кресты, остававшиеся наиболее 
распространенной формой намогильных соору­
жений не только в сельской, но и в городской 
среде, особенно в небольших городах. Если в 
земной жизни человек еще надеялся обойтись без 
Бога, то в иной, вечной жизни он уже не хотел 
оставаться вне божественного мира. Коль скоро 
речь зашла о кладбищах, отметим, что в отноше­
нии к ним сказывалась уверенность в необходи­
мости церковного соучастия в ситуациях не толь­
ко личного, но и общественного характера. Как 
вспоминают, например, жители образовавшегося 
только в 1956 г. пос. Мирный, «кладбище здесь 
открывали, привезли батюшку освящать» 
(Гордеевский р-н Брянской обл., 2012).

Современные поселения постепенно наполня­
ются предметным миром православия. Мы имеем 
в виду не только храмы, но и другие характерные 
для наших дней изобразительные формы, прямо 
или символично свидетельствующие о религи­
озной принадлежности жителей. Прежде всего



104 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

это кресты — уже не только намогильные, но и 
охранные по границам селений, кресты на местах 
разрушенных храмов, трагических событий, кре­
сты или иконы при входе на кладбища — зримые 
свидетели православности и уже ушедших жите­
лей, и тех, кто провожает их в последний путь.

Нельзя сказать, что установление крестов 
сразу у всех жителей стало вызывать однозначно 
положительную реакцию. Слишком долго они 
(кресты) были связаны лишь с кладбищенским 
пейзажем, в связи с чем возникали и суеверные 
страхи. Но в целом в настоящее время обществен­
ное мнение воспринимает их как устоявшийся 
необходимый атрибут охраны селения.

Православные символы входят и в такую зна­
чимую для сообщества жителей атрибутику, как 
герб города. Так, по предложению священника 
восстановленного Казанского собора г. Людиново 

о. Алексея (Жиганова) в герб города включен 
хрустальный крест — единственный сохрани­
вшийся предмет из знаменитого хрустального 
иконостаса храма. В гербы города могут вклю­
чаться и иконописные изображения, напри­
мер, изображение Могилево-Братской иконы 
Богородицы в гербе г. Могилева.

Широкое распространение в городах получа­
ет и возведение монументальных скульптур — 
святых, канонизированных защитников веры и 
отечества или небесных персонажей, о чем мы 
уже писали5. Подобные скульптуры выходят за 
рамки традиций — и церковных, и народных, 
но нельзя отрицать их положительного воздей­
ствия на формирование религиозного мироощу­
щения общества. По словам священника из пос. 
Россоны Витебской области, «В богослужении 
не употребляется скульптура. В плане богослу­
жебного почитания религиозного предмета — 
у нас это крест и икона, скульптуре не возда­
ем религиозного поклонения. Но в плане обще­
ственного устроения общества я считаю — это 
очень хорошо, правильно, когда обществу, новым 
поколениям заявляется огромная роль той или 
иной личности. Мы должны знать своих героев, 
которые были и церковными людьми и обще­
ственными устроителями» (2010). Установление 
их обычно проводится объединенными силами 
церкви и светских властей и сопровождается 
массовым народно-церковным празднованием, 
что усиливает религиозную значимость проис­
ходящего. Наиболее часто местные жители, неза­
висимо от степени понимания ими возведенного 
религиозного объекта, говорят о возникающей у 
них уверенности в необходимости подобных дей­
ствий для блага города и горожан. «Ставят — 
значит, для того, чтобы люди к вере воз­
вращались. Вот в городе, в какую сторону 
поедете, стоит крест. При въезде крест боль­
шой. (Что это значит?) Ну, не знаю. Может 
быть, это Божья помощь, может, Бог городу 
и помогает. Мы же не знаем, но есть разум 
выше нас. Я лично так думаю, видеть нам не 
дано, но такое есть» (г. Новозыбков Брянской 
обл., 2010).

5 Листова Т. А. Православие в общественно-религиозных праздниках советского и постсоветского времени (по материалам 
полевых исследований в российско-украинско-белорусском пограничье // Церковные праздники русского народа: от прошло­
го к настоящему. М., 2011. С. 202–206.

Своего рода традицией стало установление 
при въезде в провинциальные города колонн со 
скульптурным изображением Ангела-хранителя 
данного селения, называемого здесь «Доброго 
ангела». Этот вариант православного украшения 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 105

городов вызывает довольно критические оценки у 
искусствоведов, кроме того, существует мнение, 
что подобные сооружения — своего рода право­
славный китч, что не может способствовать цели 
духовного окормления жителей. Однако образ 
Ангела-хранителя — один из наиболее любимых 
христианских персонажей, вошедших в мировоз­
зренческий комплекс русского народа и сохра­
нившийся там и в атеистическое время. Поэтому 
независимо от художественных достоинств воз­
несшийся над городом ангел воспринимается как 
вполне логичное воплощение передачи ангелу 
функции защиты не только своей семьи и себя 
самого, но и своего селения. Кроме того, сделан­
ные на постаментах надписи напоминают граж­
данам об их православных корнях. Например, 
надпись в г. Лиски гласит: «Да ведают потомки 
православные родной земли минувшую судь­
бу» (Воронежская обл., 2014).

Таким образом, у всех жителей и, что особенно 
важно, у подрастающего поколения сам право­
славный ландшафт способствует укреплению, а 
у некоторых и возрождению православного само­
сознания, чувству причастности к православной 
жизни своего народа.

По мнению одних священников, отне­
сение себя к православному миру сохра­
няется у основной массы русских лишь 
на уровне культурологическом, как эле­
мент этнического самосознания, по мне­
нию других — вера, хотя и не оформлен­
ная в четкие понятия и определенные 
стереотипы поведения, присутствует у 
большинства населения и в наши дни. 
Сложность возвращения в православие, 
постижения его религиозных и духов­
но-нравственных законов, обретение 
способности и умения обратиться к 
Божественному миру — эти пробле­
мы стоят как перед мирянами, так и 
перед окормляющим их духовенством. 
Специфику современной ситуации один 
из священников коротко охарактери­
зовал следующими словами: «Иконы 
есть в каждом доме. В глубине души 
даже те, кто не ходит в церковь, 
люди верующие, это 100%. Но нет 
такой культуры», имея в виду культу­
ру как внутреннюю потребность рели­
гиозного поведения, как основу духов­
ного устроения человека, что опреде­
ляет все стороны бытия (с. Насыпное 
Феодосийского р-на. Крым, 2012).

Отсюда естественное желание всех, 
кого заботит будущее народа и его стра­

ны, заложить в сознание подрастающего поко­
ления базовые основы православия, показать 
нераздельность понятий русская и православная 
культура.

2. Все последние годы не утихают споры по пово­
ду возможности и целесообразности введения в 
светских школах преподавания Основ православ­
ной культуры (ОПК). Наполненная духовными 
исканиями, а заодно и постоянным страхом нару­
шить каким-либо образом принцип демократии 
Москва никак не может окончательно и беспо­
воротно решить эту проблему в положительном 
плане. Однако провинция, не охваченная таким 
разбродом мнений, этнически более однородная 
(мы имеем в виду такие области Европейской 
России, как Калужская, Смоленская, Брянская, 
Воронежская, Липецкая), сохранившая многие 
религиозные традиции прошлого, начала вво­
дить данный предмет (в региональном вари­
анте) еще до санкционирования его введения 
сверху. Так, в Смоленской обл. школьники нача­
ли изучать ОПК еще с 1991 г. После одобре­
ния Министерством образования изучение ОПК 
приняло более широкие масштабы. При этом, 



106 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

как показывают сравнительные материалы, уда­
ленность от Москвы только благоприятствует 
успешности проведения школьной программы, в 
русской глубинке реже можно услышать о каких- 
либо недовольствах со стороны родителей.

Конечно, введение данного курса в школах, как 
и в целом политика сближения веры и Церкви с 
обществом, зависят от инициатив светских вла­
стей, а также авторитета и готовности к содей­
ствию руководителей Церкви. Так, уже в 2005 г. 
курс ОПК ввели в школах Людиновского р-на 
Брянской обл., причем как обязательный урок, 
чему активно способствовал бывший начальник 
отдела образования района, человек верующий, 
принявший впоследствии тайный постриг. По 
указанию губернатора преподавание ОПК долж­
но было быть введено во всей области, однако 
реально далеко не везде для этого есть возмож­
ности. В Людиновском р-не изучением ОПК охва­
чено 90 % школ.

По общему мнению, введению и успешному 
преподаванию курса ОПК мешает главным обра­
зом отсутствие грамотных и любящих данный 
предмет педагогов. Здесь, как правило, главную 
теоретическую помощь оказывают местные свя­
щеннослужители, а иногда и приглашенные пре­
подаватели. Практически в каждом районе, где 
есть заинтересованные люди, понимающие зна­
чение православия для будущего возрождения 
страны, так или иначе организовывают религиоз­
ное просвещение учителей. Так, работники обра­
зования в г. Рославле Смоленской обл. разверну­
ли среди преподавателей религиозно-просвети­
тельскую деятельность под лозунгом: «Спасем 
детей, спасем Святую Русь». По их твердому 
убеждению, «мы же православные, мы должны 
знать историю». Здесь на базе методического 
кабинета организован постоянно действующий 
семинар, на котором уже несколько лет читает 
лекции настоятель прихода церкви Рождества 
Богородицы о. Михаил. Как пояснили: «Это 
учителя — у кого есть желание. Заставить 
мы никого не можем». Местные педагоги регу­
лярно участвуют в Рождественских чтениях в 
Москве и затем проводят аналогичные чтения 
у себя в городе. В городе есть мужской мона­
стырь и православная гимназия, которые после 
Рождественских проводят Сретенские чтения. 
У учителей есть практика на базе православной 
гимназии. В 2010 г. году на базе Центральной 
библиотеки при поддержке Смоленской епар­
хии открыли кафедру православной литературы. 
В г. Людиново с 2005 г. начали проводиться 
курсы ОПК для учителей, приезжали преподава­
тели Свято-Тихоновского университета.

Религиозно-образовательные чтения получи­
ли большую популярность в Смоленской обл., 
отличаются они и характером проведения, и чис­
лом участников. Так, в г. Рудне в Рождественских 
чтениях участвуют только воскресные школы, 
а в Елизаветинских детско-юношеских чтениях 
и учащиеся общеобразовательных школ, с при­
глашением детей из других городов области и 
даже из Белоруссии. По словам работников отде­
ла образования, «главными принципами этих 
чтений являются: добро, память, милосер­
дие. Дети делают небольшие доклады, пишут 
про мечту, веру, ангелов» (2013).

И все же можно утверждать, что государ­
ство лишь чуть приоткрыло двери к вхожде­
нию Православия в программу религиозной 
социализации молодежи, ограничив возможно­
сти преподавания лишь чисто познавательны­
ми задачами в ракурсе региональной истории. 
В общеобразовательные школы для преподава­
ния категорически не допускаются священнос­
лужители, преподаватели должны знакомить 
учеников с предметом строго в рамках разрешен­
ного курса. По словам бывшего учителя исто­
рии, а теперь широко известного как в городе, 
так и за его пределами, священника о. Алексея 
(г. Людиново), принимающего самое активное 
участие в организации преподавания ОПК в 
школах, ознакомление с православием долж­
но выглядеть исключительно как «светский и 
культурологический предмет. Чтобы к нам 
не было претензий. Урок не может начи­
наться и заканчиваться молитвой. Должны 
познакомить с культурой. Можете познако­
мить с молитвой, много раз ее прочитать. Но 
читать или не читать молитву — это право 
ребенка и родителей. Объяснить, в каких 
случаях молитва читалась, почему, ребенок 
должен это понимать, но выбор делает он». 
И, комментируя ситуацию, добавляет: «Детям 
нравится, они ближе к Богу душой, они к 
этому стремятся». В методике преподавания 
ОПК важную роль играет не только изложение 
материала, но и эмоциональный фон его подачи, 
который может оказывать на детей большое влия­
ние. И в данном случае учитель, даже если он сам 
глубоко проникнут духом православия, должен 
проявлять сдержанность. «Мы православную 
культуру даем в контексте общей истории. 
Делали большую выставку по православию. 
Даем писать сочинения. (Какие-то понятия: 
грех, наказания за грех?) Да, говорим, но не 
так, как священники говорят» (г. Рославль 
Смоленской обл., 2006. Методист при отделе 
образования). Перед преподавателями ставят 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 107

очень сложную задачу: говорить о правосла­
вии, но с материалистических позиций, и даже 
основы христианской истории, содержащие ее 
суть, интерпретировать как сказочное чудо: «На 
Рождественских чтениях — это не столько 
чтения, сколько вечера, постановки, сказки 
о том, как он (Христос) родился. При школе 
есть занятия под названием „Воскресная 
школа“. На областной конкурс „Отечество 
мое православное“ они делали вещи, выши­
вали иконы. Но детей там не учат чему-то 
идеалистическому» (г. Рудня Смоленской обл., 
отдел образования, 2013). Согласно инструкциям 
отделов образования учителям часто не рекомен­
дуется привлекать внимание детей к существую­
щим православным традициям своей местности. 
Как говорят педагоги из г. Унечи, «все ездят к 
святым источникам, каждая свадьба туда, 
но детям даже на уроках ОПК рассказывать 
об этом не рекомендуется» (Брянская обл., 
2013). Даже в местностях, где исконно прожива­
ет русское население, учитель, знакомя класс с 
основными понятиями православной культуры, 
не должен напоминать детям о принадлежности 
к ней: «хоть и все в классе крещеные, учитель 
не может сказать, что вы все принадлежите 
к православной культуре. Это позиция толе­
рантности. Учитель все отстраненно ведет» 
(г. Унеча Брянской обл., 2013).

Условность поддержки государства в деле 
ознакомления детей с православной культурой 
и православием в истории своего народа сказа­
лась и во введении системы модулей, предлагаю­
щей родителям выбирать один из предложенных 
предметов, связанных с изучением религиозной 
культуры. Реально альтернатива ограничивается 
выбором ОПК или светской этики. И в данном 
случае большую роль играет общая установка 
областных или районных властей. В целом тен­
денцией можно считать предпочтение ОПК сель­
скими школами.

Подача преподавателем курса православной 
культуры исключительно в ракурсе общей харак­
теристики материальных объектов православия и 
его роли в истории региона, принцип отстранен­
ности от темы при изложении материала, дабы 
не быть обвиненным в проповедничестве, может 
создавать у детей ощущение того, что речь идет о 
религии прошлого. В данном случае появляется 
некоторое опасение создания ситуации, которую 

А. Кураев охарактеризовал следующим образом: 
«Народ становится хранителем музея своего соб­
ственного имени. Он не столько созидает новую 
культуру, сколько живет воспоминаниями о том, 
что когда-то было»6.

6 Кураев А. Указ соч. С. 158.
7 Материал собирался еще до присоединения Крыма к России. Присоединение практически не повлияло на религиозную 

жизнь Крымской епархии, состоящей и ранее в лоне Московского Патриархата.

И все же отрадно то, что данный курс даже в 
его современном варианте дает детям представ­
ление о религии своего народа. Возможно, он не 
пробудит веру, но вызовет интерес к ней, заставит 
задуматься о вечных проблемах добра и зла.

Примером активного сотрудничества свет­
ских и церковных структур в русле религиозной 
социализации детей и молодежи может служить 
Симферопольская епархия7. У этой епархии в 
целом и, особенно, у ее главы епископа Лазаря 
огромный авторитет в Крыму, в том числе и у 
светских структур власти, что позволяет успеш­
но реализовывать совместные проекты. Еще до 
присоединения Крыма к России прорусская в 
целом позиция его руководства способствовала 
успешному взаимодействию Церкви, (абсолют­
ное большинство храмов в регионе относилось 
к Московскому Патриархату) и администрации 
республики. Как сказал нам секретарь епархии 
о. Александр, «я 10 лет работаю в епархии, за 
это время сменилось несколько министров 
(образования. — Т. Л.). И ни один из них не 
отказался сотрудничать. У нас очень хоро­
ший союз». В регионе в курс школьного образо­
вания входил предмет «ОПК Крыма» начиная со 
2-го класса, «по выбору». Правда, как отмечают 
в епархии, министерство очень жестко смотрит, 
«чтобы преподавание было в рамках изучения 
культуры». Епархии помогает широкий круг энту­
зиастов возрождения православия. Ежегодно 
проводится конкурс «Учитель года» по «Основам 
православной культуры», а также совместные с 
Министерством культуры и образования науч­
но-практические конференции. Однако взаимо­
действие Церкви и светских структур отнюдь 
не ограничивается школой. Один из наиболее 
интересных проектов, разработанных и органи­
зованных епархией при участии Министерств 
образования, — конкурс старшеклассников — 
знатоков православной культуры под названием 
«Зерно истины». Он проводится регулярно, сна­
чала по школам, затем в масштабах города, реги­
она и, наконец, как международный. Был выбран 
формат известной телевизионной игры «Что, где, 
когда». Инициаторы проведения конкурса сумели 



108 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

получить лицензию у владельцев игры, орга­
низовать проживание участников международ­
ного этапа конкурса рядом с морем, изыскали 
возможности награждения победителей. Первый 
приз — путевка в Грецию для всей команды на 
две недели, переходящий приз — серебряная 
пальмовая ветвь. Конкурс получил благослове­
ние от патриарха и поддержку от фонда прп. 
Серафима Саровского (местные власти день­
ги не вкладывают). На конкурс приезжают и 
ученики из России и Белоруссии. Причем, как 
с гордостью отметили в епархии, участники 
конкурса из Крыма — это в основном учащиеся 
образовательных школ, в то время как из осталь­
ных мест приезжают ученики, посещавшие вос­
кресные школы. Конкурс транслируется по ТВ 
и затем идет во Всемирную сеть в Интернет. 
Как сказал фактический инициатор конкурса 
секретарь епархии о. Александр, «детям инте­
ресно, Они общаются в сетях, у них есть своя 
сеть „Знатоки православной культуры“». 
Обширная программа епархии по привлечению 
молодежи в мир православия этим не ограничи­
вается. В 2001 г. прошел первый съезд православ­
ной молодежи Крыма — раньше чем в Москве, из 
которой активисты приехали перенимать опыт. 
Одновременно начала действовать организация 
«Объединение православной молодежи Крыма», 
которая каждый год организует лагерь (человек 
по 50), под названием «Граждане неба». При 
Петропавловском соборе г. Симферополя суще­
ствует и организация «Православные следопы­
ты — разведчики», куда входят дети 10–16 лет, 
которые также имеют свой лагерь. По замыслу 
организаторов всех указанных мероприятий — 
их назначение не только объединить уже воцер- 
ковленных детей и молодежь, но и привлечь тех, 
кто еще далек от православной жизни.

Опыт православной работы в Крыму, где осо­
бенно актуальны этноконфессиональные отно­
шения и возможны различные конфликты на 
этой почве показывает, что разумная полити­
ка православного просвещения исключает воз­
можные эксцессы. Это актуально и для России, 
поскольку один из основных аргументов про­
тивников введения ОПК и включения православ­
ного элемента в занятия в детских садах — это 
опасность оскорбления религиозных чувств 
представителей других конфессий, прежде всего 
мусульман. В Крыму сама православная епархия 
выражает заинтересованность в том, чтобы про­
водились уроки «Основы мусульманской куль­
туры», утвержденные Министерством образова­
ния Крыма, что исключит какие-либо нарекания 
по поводу приоритета одной религии. Однако 

подобных занятий практически не проводится 
из-за отсутствия учителей. По словам сотруд­
ников епархии, нередки случаи, когда татарские 
дети принимают участие в православных детских 
спектаклях и родители не препятствуют детям 
посещать ОПК.

О том, что опасность раскола общества из-за 
введения ОПК нарочито раздувается, говорят и 
священники русской глубинки. Так, о. Алексей 
из г. Людиново отверг существование каких-либо 
реальных православно-мусульманских столкно­
вений на почве уроков ОПК: «У нас есть мусуль­
мане. Мы говорим, Вы можете не посещать. 
Нет, говорят, мы собираемся здесь жить и 
хотим знать православную культуру. У нас 
ежегодно фестиваль „Пасхальные символы“. 
Так женщина мусульманка с дочкой гото­
вили пасхи и куличи и принимали участие в 
выставке. Один раз только свидетели Иеговы 
что-то начали, ну им и сказали — не ходите. 
Если бы была государственная позиция: люди, 
приезжающие сюда, должны знать культуру 
местного населения. В обязательном поряд­
ке, не спрашивая их согласия. Тогда не будет 
никаких конфликтов» (Калужская обл., 2012).

Гораздо более полное и глубокое изучение 
православия, и, сверх того, постепенное погру­
жение в него не только как в историческую 
реальность и свод нравственных положений, а 
как в возможный образ жизни, предусмотрено 
в воскресных школах. Сеть этих школ растет 
вместе с возрождением новых приходов и, как 
правило, знакомство с ними производит отрадное 
впечатление. Здесь не только дают знание азов 
православия, но и учат ребенка с малых лет быть 
христианином. Возможно, от этого сама обста­
новка в таких школах наполнена ощущением 
доброты и взаимной заботы. Авторитет и попу­
лярность таких школ среди населения зависят 
во многом от статуса церкви и ее духовенства, 
активности преподавателей и привлекательности 
самого процесса обучения. Как правило, детям не 
только преподаются знания религиозного харак­
тера, с ними проводятся музыкальные и худо­
жественные занятия. Как и в обычной школе, 
преподаватели ищут наиболее результативные 
формы обучения и общения с детьми. Можно 
привести пример воскресной школы при храме 
Александра Невского в г. Кирове Калужской обл. 
Школа пользуется большой популярностью у 
детей и вызывает одобрение взрослых, даже дале­
ких от приходской жизни. Большое внимание в 
школе уделяется самой форме учебного процесса. 
Возглавляющая школу матушка Анастасия (26 
лет), жена настоятеля храма, пояснила: «Я под-



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 109

Пос. Кр. Гора. музей. Работа детей

глядела, как ведутся занятия, как организо­
ван курс занятий в Калуге в храме Покрова- 
на-рву. Там школа уже более 10 лет. Мы 
отказались от классно-урочной системы, не 
сидим за партами 40 мин. Все сели кружком, 
преподаватель беседует. Непринужденное 
общение. Урок 40–60 мин. Мы решили, что 
нужно больше развивать детей. Много детей 
из малообеспеченных семей, которые ничем 
не занимаются. Есть группа дошкольни­
ков с 3 до 6 лет, вообще дети до 15 лет, 
всего 110 человек. Предметы: именно, чтобы 
интересно. 1. Основы православия — это 
обязательно, каждый возраст по своей про­
грамме. 2. Изделия из глины — у младших. 
Старшие — развитие общей выносливости. 
Это спортивные занятия. 3. Трапезная — 
кулинария. Учим готовить и потом все пробу­
ют. 4. Музыкальные занятия — праздничные 
песнопения. У нас и концерты, и спектак­
ли ставим. К владыке ездим на Рождество 
на колядки. Это традиция нашей епархии. 
Старшие мальчики занимаются лозопле- 
тением. Какие-то занятия объединяем, но 
за день четыре предмета должны пройти. 
И чаепитие обязательно».

Продуманно, в соответствии с возрастом, и 
происходит само ознакомление с христианским 

учением. «Основы православия — им интерес­
но. Например, изучаем иконы, они все помнят, 
много вопросов. Иконы связываем и с истори­
ей, и с праздниками. Загробный мир пока не 
трогали, может, когда подрастут. Чтобы 
рассказывать детям о загробном мире, сна­
чала нужно пройти азы. О грехах и наказа­
нии — мы делаем акцент на том, что чтобы 
ты ни сделал в своей жизни, у тебя есть 
возможность покаяться. Кайся. Но не все 
безгранично. Когда-то любовь Божья может 
и закончиться. О грехах говорим, когда гото­
вим их к исповеди и причастию. Про страх 
наказания — нет. От страха тоже ниче­
го хорошего не получится. Мы эти вопро­
сы обходим. Рано или поздно они коснутся 
каждого, но наша задача — дать азы, чтобы 
выросли нормальные мысли. А дальше Господь 
управит». Детей постепенно учат основам пра­
вославного поведения: писать записки о здравии 
и упокоении, готовиться к исповеди, обращаться 
к святым силам. Школа приобретает народный 
характер, из нее «уходят мало, в основном при­
ходят и за собой ведут».

Безусловно, выпускники подобных школ вне­
сут свою лепту в укрепление православия и право­
славной культуры в обществе. Можно добавить, 
что в воскресных школах часто работают бес­



110 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

корыстные энтузиасты. Не исключение и данная 
школа, в которой «только физкультурой зани­
мается учитель со стороны. Остальные все 
наши. Сейчас не платим им, они все во славу 
Бога. Но я чувствую: как только начинаешь 
делать платно, не очень все получается. Но 
люди от этого удовлетворение получают».

Результаты экспедиционных исследований 
показывают, что инициативы священников и 
энтузиастов в области религиозного просвеще­
ния приводят к возникновению разнообразных, 
нестандартных форм сотрудничества с образо­
вательными учреждениями. Один из наиболее 
удачных примеров мы встретили в пгт Ершичи на 
западе Смоленщины. Здесь в 2005 г. был создан 
кружок «Доброта» как совместное мероприятие 
прихода и Дома детского творчества, который 
финансирует занятия, а ведут их прихожане. 
Идейный и практический руководитель кружка 
настоятель храма Симеона Богоприимца молодой 
священник о. Александр Коржаков постоянно 
ищет такие формы организации занятий, кото­
рые позволили бы реализовывать задачи духов­
ного просвещения, но при этом не вызывали 
нареканий со стороны светских инстанций. Его 
рассуждения относительно возможностей вклю­
чения религиозного элемента в светские занятия 
безусловно заслуживают внимания: «За счет 
Дома детского творчества у нас большой 
охват детей, и в то же время мы можем 
рассказывать что-то о православии. Мы не 
заставляем ни молиться, ни креститься. Но 
рассказываем о том, что есть люди, которые 
молятся и постятся. Это очень важно. (Но 
каким-то молитвам учите?) Да. Ведь молит­
вы можно рассматривать не только как рели­
гиозный текст, но и как культурный текст. 
Молитва — это часть нашего культурно­
го наследия. Вот в Снежной королеве Герда 
читает молитву. Какую — Отче наш. Это 
мы берем не советский вариант, а полный. 
Что это за молитва? Почему ребенку нель­
зя рассказать? (Подводите к тому, чтобы 
выучил ее?) А почему бы и нет? Все делается 
с разрешения родителей. Родителей пред­
упреждаем, что в рамках этого кружка дети 
могут учить молитвы и посещать храмы и 
даже богослужения, если вы согласны. Были 
случаи — не хотят. „Не хотим, так как ребе­
нок стал слишком много говорить о Боге“, и 
тогда ребенок из этого кружка уходит. Но со 
временем некоторые из них приходят опять. 
Они поют, рисуют. Такой душенравственный 
аспект: научить доброте и познакомить с 
нравственной культурой, научить доброде­

тели через христианскую культуру. (Как под­
водите к тому, что нужно быть добрым? Бог 
вознаградит?) Ну, примерно так. Есть хри­
стианская и светская этика. Их объединяет 
категорический императив, золотое правило, 
это и до Христа: поступай с другими так, 
как ты хочешь, чтобы поступали с тобой. 
Основной возраст — дошкольники, поэто­
му слишком много не говорим. (А за грех?) 
Ничего. Запугивать — неправильно, даже с 
точки зрения богословской. Кружком ставим 
спектакли, сценки — Рождество Христово, 
Пасха. Сценариев много. Показываем в обыч­
ной школе, в Доме детского творчества, 
в храме, и несколько выездов в социальные 
учреждения, больницу. В прошлом году в 
кружке было 40 человек — три группы».

Еще до введения официального курса ОПК в 
школах отдельные верующие энтузиасты пыта­
лись в той или иной форме привнести право­
славный элемент в воспитание детей в школах, 
что чаще всего вызывало противодействие со 
стороны лиц, отвечающих за образовательный 
процесс. Одну из показательных историй нам 
рассказал глава администрации с. Новая Калитва 
Воронежской обл. «В начале 1990-х годов соз­
давалась православная община. И вот уже 
при мне трое учительниц стали ездить в 
церковь в Россошь. А директор школы при­
шел ко мне, у него негативное отношение. Он 
говорит: „Вот я соберу педсовет и разгоню 
это. Что мне религиозную секту устроили 
в школе?!“ Я говорю: „Если ты это сдела­
ешь, это будет самой большой ошибкой в 
твоей жизни“. Дальше события развивались 
так: в школе появились сторонники право­
славия. Устроилась на работу молодая жен­
щина, художник, вела изостудию. Она изъя­
вила желание вести воскресную школу, мы ей 
разрешили. Нашли помещение для молельной 
комнаты, в аренду бесплатно. И дети стали 
активно туда ходить, человек 17–18. И вреда- 
то от этого нет никому. И когда директор 
это понял, он стал совсем по-другому отно­
ситься к этим людям и даже хвалился. Если 
кто приезжал, говорил: у нас есть и право­
славная школа, наши преподаватели ведут. 
Это не в школе, а при молельной комнате» 
(Россошанский р-н, 2002).

За двадцать лет постсоветского периода пози­
ция светских инстанций изменилась в сторо­
ну большей открытости к взаимодействию 
с Церковью, но по-прежнему в тех случаях, 
когда дело касается воспитания и образова­
ния детей, администрация проявляет большую 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 111

осторожность. Именно с такой ситуацией стол­
кнулась руководитель молодежного отдела при 
Владимирском соборе г. Лиски А. А. Гордышева 
и ее помощники. Тот вариант работы с детьми и 
шире — с населением города, который осущест­
вляется в этом храме, можно отнести к новацион­
ным поискам соединения духовного и светского. 
Каких-либо апробированных схем работы церков­
ных молодежных отделов нет, оптимальные вари­
анты приобщения детей к православию и пути 
их реализации вырабатываются эмпирическим 
путем: «Грань между светским и церковным 
трудно найти, мы в постоянных поисках» — 
говорят сотрудники отдела. Исходя из того, что 
православие начинается с храма и человек, для 
которого дом Божий остается чужеродным объ­
ектом, никогда не станет христианином, молодые 
энтузиасты направили усилия на то, чтобы с 
детских лет для жителей города храм становился 
частью «своей» культуры. Концепция организа­
ции храма еще при его проектировании учи­
тывала расширение обычных церковных функ­
ций: по всему периметру идет галерея, в которой 
находятся помещения для проведения различ­
ных культурных мероприятий. Здесь проходят 
занятия для взрослых и лекции, сюда же регу­
лярно приводят школьников из летних лагерей. 
О характере организации работы и ее целях 
заведующая молодежным отделом говорит сле­
дующее: «Решили привлекать сюда людей на 
концерты — ко Дню матери, Дню семьи, Дню 
инвалидов, чтобы они совпадали и с православ­
ными, и с государственными праздниками. На 
9 Мая концерт, выпускали с детьми красные 
шары, колокола звонили. Сначала наша ини­
циатива — давали объявления в „Лискинских 
известиях“, беседовали с преподавателями. 
Потом сами школы стали проситься на заня­
тия. Приходят сюда дети, ничего не знают. 
Если их сразу загрузить религией, они потом 
сюда больше не придут. Первая неделя — это 
экскурсия по храму, знакомство с историей 
собора. Устраиваем для детей мастер-клас­
сы. Выбираем темы для лекций так, чтобы 
звучала православная тема, но чтобы в то 
же время была видна и светская личность. 
Рассказываем о прп. Сергии Радонежском, 
адмирале Ушакове. Вначале и со стороны 
детей, и со стороны родителей была насто­
роженность. Мы обращались в Отдел обра­
зования, но они не помогли. Не препятство­
вали, но и не помогли. Только когда комиссия 
из области одобрила работу, тогда пошли 
навстречу. Комиссия отметила, что случай 
беспрецедентный, у них такого не было. Нет 

давления, не заставляем сразу придти в храм 
и молиться. Приходят даже мусульмане, их 
родители не против. Школы здесь уже как 
дома. В храме актовый зал на 150 человек, 
в нем проводим общегородской пасхальный 
концерт, вместе с ДК. На Петра и Февронию 
концерт, фотовыставка и затем акция для 
детей: автоклуб выделил машину, детям 
дали краски и предложили самим ее разри­
совать. Подвижные игры возле собора. Для 
чего все это — ведь когда дети приходят 
в собор, для них всё чужое. И ребенок, под­
росток боится даже к священнику подойти, 
вообще боится в храм войти. А здесь — они 
уже начали ходить на мероприятия, пусть 
не совсем религиозные, но с нравственным 
уклоном. Приходят несколько раз — и они уже 
освоились. Надо чем-то зацепить, тогда ребе­
нок еще раз придет. Воспитание православ­
ного человека — это очень длинный путь». 
Здесь используют все возможности для того, 
чтобы храм стал центром не только религиозной, 
но и культурной жизни, с определенным укло­
ном воспитания нравственности и патриотизма. 
Например, с этой целью из расформированной 
воинской части в храмовые помещения забрали 
экспонаты полкового музея — тачанки, пулеме­
ты, исторические документы. Как сказали в моло­
дежном отделе «здесь нужно консолидировать 
всё, что у нас есть ценного. И опять будут 
приходить школы. Это будет полноценный 
военно-исторический музей. Но будет уклон: 
при полку была церковь полковая, и об этом 
будут говорить». Можно добавить, что церковь 
изыскивает средства кормить обедом всех прихо­
дящих на занятия школьников.

Полевые материалы свидетельствуют о том, 
что в провинциальных, особенно сельских шко­
лах православная тема в воспитании детей звучит 
не только на специальных занятиях. Верующие 
учителя используют любую возможность для 
приближения православных традиций к учащим­
ся. По словам учительницы физики и биологии из 
с. Ивайтенки Брянской обл. С. В. Ищенко, «тема 
православия очень близка, так как природа 
и Бог неразделимы. Это очень благодатная 
почва, чтобы зародить в детях чувство добра. 
Ну, стараюсь я очень аккуратно, чтобы дети 
не сказали, что Светлана Владимировна про­
поведует. Надо ненавязчиво. Вот, например, 
День птиц (1 апреля). Я ребят спрашиваю: 
„Дети, вы знаете, в какой великий праздник 
есть традиция выпускать на волю голубей?“ 
Никто ничего не знал. Я немного рассказала. 
А как раз на 7 апреля был крестный ход у нас,



112 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

выпускали птиц. Вот детям рассказала, как 
это было прекрасно! (Современным детям 
хочется ли все это слушать?) Мне кажется, 
что хочется. А в деревне вообще дети очень 
добрые» (Унечский р-н, 2013).

В целом, рассматривая значение различных 
форм православного обучения и воспитания, при­
ходишь к выводу о том, что верующие педаго­
ги основной своей целью ставят ознакомление 
с православными традициями вообще и своей 
местности в частности. Но не менее важным 
представляется им и необходимость пробудить 
в ребенке ту искру, которая потом приведет его 
в церковь. Даже формальный курс ОПК при 
умелом преподавании может вызвать отклик в 
душе ребенка. Как сказала постоянно имеющая 
дело со школьниками заведующая музеем из г. 
Сураж. «ОПК воздействует. Это вызывает 
эмоции» (Брянская обл., 2013). Явные резуль­
таты посещения упоминавшегося выше круж­
ка «Доброта» отметила бабушка одного из его 
участников: «Там порядочно детей, потому 
что там весело, интересно, проходят какие- 
то мероприятия, которых дети не знают, 
которые были когда-то, возрождают старые 
обычаи. Ангелочков вырезают. Внук говорит: 
если повесить, то будет охранять. И что-то 
внуку в душу запало. Не то, что крестится 
ежеминутно, но он уже говорит, что что-то 
там не стоит говорить: Боженька слышит» 
(пгт Ершичи Смоленской обл., 2013). Но имен­
но в пробуждении интереса к религии многие 

родители видят опасность не только специаль­
ных занятий в воскресных школах, но и даже в 
уроках ОПК, что часто объясняет выбор модуля 
светской этики. Это одно из своеобразных про­
явлений современного менталитета: признание 
себя православным и одновременно нежелание 
допустить влияния религии на свое сознание и 
образ жизни.

3. Одним из наиболее интересных и в то же 
время противоречивых явлений общественной 
жизни сегодня можно считать праздничные 
мероприятия, соединяющие церковные и свет­
ские элементы. Дореволюционная праздничная 
культура была результатом постоянного взаимо­
действия и взаимовлияния церкви, общества и 
государства. Установленные церковью праздники 
никогда не существовали в отрыве от мирской 
жизни, составляя в результате единую церковно­
народную культуру. В священное время праздни­
ка природа и люди были нераздельно осеняемы 
Божественной благодатью. Разведение по вре­
мени церковного и внецерковного проведения 
праздника не выводило их за рамки единого 
сакрального времени. В то же время формиро­
вание и реализация праздничного календаря не 
оставались вне внимания государства, поскольку 
Церковь не была отделена от него и религиоз­
ная жизнь граждан входила в общую структуру 
государственного устроения. 1917 год не только 
полностью изолировал Церковь, но и придал ей 
статус антагониста государства. Светские вла­
сти ставили целью полностью изгнать Церковь 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 113

из жизни общества. Подытоживая собранный к 
настоящему времени обширный материал, касаю­
щийся религиозной ситуации советского периода, 
можно сказать, что разрушение связи светского 
общества с Церковью как организацией, традици­
онно функционирующей в массе приходских хра­
мов, было если не полным, то катастрофичным 
для сохранения церковной жизни народа. Однако 
сама православная вера, трансформированная 
и сокращенная в реальных вариантах ее прояв­
ления, сохранялась в общественном сознании. 
И с начала 1990-х годов мы видим взаимодействие 
двух векторов, определяющих религиозную ситу­
ацию: снизу — желание возродить свою веру и 
вернуть утраченные храмы, что отчасти отвечало 
потребности реализации религиозных чувств, 
отчасти же объяснялось стремлением вернуть 
этнические традиции. Политика сверху — про­
текционизм в отношении православной Церкви, 
одним из проявлений которого было намерение 
возродить традиционную праздничную культуру, 
использовав при этом силы не только духов­
ных, но и светских организаций. Анализ неко­
торых результатов данной политики был рассмо­
трен в коллективной монографии, посвященной 
анализу церковных праздников, в том числе их 
современным вариантам8. Однако исследования 
продолжаются, расширяясь и территориально, и 
тематически, показывая разнообразие вариантов 
взаимодействия церкви и государства в рамках 
праздничной культуры. Более очевидными ста­
новятся не только позитивные и явно удачные 
варианты соединения светских и духовных эле­
ментов в праздничных мероприятиях, но и воз­
никающие при этом взаимодействии сложности, 
свидетельствующие о том, что организацион­
ный путь возрождения традиционной культуры 
далеко не всегда дает желаемые результаты. Мы 
уже отмечали, что одной из особенностей транс­
формационного процесса в сфере праздников 
является возложение на работников культуры 
обязанности возрождать не только внецерковные 
варианты обрядового проведения того или иного 
дня, но и обеспечивать присутствие в нем церков­
ной составляющей.

Церковные праздники русского народа: от прошлого к настоящему / Отв. ред. О. В. Кириченко. М., 2011.

Перемена курса внутренней политики госу­
дарства с 1990-х годов не означала беспощад­
ной борьбы с теми, кто остался верен социали­
стическим идеалам и устоям жизни советской 
эпохи. Верность традициям социализма находит 
отражение и в праздниках. При этом светские 
структуры, чьим назначением в течение 50 лет 

были конструирование и проведение так называ­
емых советских праздников, в настоящее время 
категорически игнорируют те из них, которые 
несут ярко выраженный идеологический смысл. 
Характеристику ситуации дала руководитель 
отдела по делам молодежи г. Клинцы: «Участие 
церкви входит уже как обязательная часть в сце­
нарии многочисленных городских праздников. 
При этом бывшие советские праздники 7 ноября 
и 1 мая продолжают свое существование. Их 
организацией занимаются коммунисты вместе 
с профсоюзами, но соучастие местных властей 
ограничивается выдачей разрешения на прове­
дение шествий и митингов, без какой-либо кон­
кретной помощи в их организации» (Брянская 
обл., 2012).

В процессе возвращения церкви в обще­
ство через ее включение в праздничную жизнь 
городов и сел можно выделить, хотя и условно, 
несколько направлений: 1) соединение в общем 
действии светской и церковной части праздни­
ка. 2) организация праздничных мероприятий 
светского характера, но с религиозным содер­
жанием. Наиболее распространенный и успеш­
ный вариант — детские спектакли, приурочен­
ные к определенным православным праздникам. 
3) Светские мероприятия с приглашением церк­
ви. 4) Церковные инициативы, обращенные в 
светскую жизнь.

Первый из указанных вариантов может касать­
ся как наиболее значимых в народно-церков­
ном календаре праздников — Пасхи, Рождества, 
Троицы, так и мероприятий, иногда одноразо­
вых, проводимых в связи со значимыми для 
данного селения событиями. Материалы пока­
зывают, что население хочет и готово видеть 
соучастие церкви в проведении исконно право­
славных праздников, прочно занявших место 
в народной культуре. В годы советской власти 
устойчиво сохранялась народная традиция их 
проведения, в то время как церковная часть по 
объективным причинам ушла. Вместе с ней зна­
чительно ослаб, а то и вовсе исчез сакральный 
смысл, литургическое наполнение дня. Даже воз­
рождение храмов не везде и не сразу приводит к 
пониманию того, что престол, посвященный свя­
тому или празднику, не имеет реального смысла 
без молитвы Богу. Возвращение религиозного 
содержания праздника — процесс постепенный, 
но результаты уже на лицо. Молодой священник 
о. Сергей из с. Темкино вспоминает: «Я поехал 
в с. Булгаково на Казанскую. Открытие у 



114 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

них было в 10 часов утра — день села, это у 
них престольный праздник. День города или 
села всегда у нас делают на престольные 
праздники и всегда приглашают священни­
ка. Водосвятный молебен, окропляю, затем 
гуляние и концерт. В прошлом году меня 
на Казанскую вызвали в Смоленск с утра. 
Праздник был назначен на 11 утра. Мы прие­
хали в 16 часов и все нас ждали. Мы отслужи­
ли, и я всех поздравил» (Смоленская обл., 2007).

Менее удачными можно считать попытки 
соединить светское и церковное действо, выно­
ся последнее на внехрамовое пространство, 
включая его непосредственно в общественно­
публичное, наполненное игровыми моментами 
проведение праздника. И в данном случае ясно 
проявляется один очень важный момент: госу­
дарство готово открыть дорогу церкви в свою 
общественно-праздничную жизнь. Но всегда ли 
священнослужители могут включиться в свет­
скую жизнь без угрозы для своей «инопри- 
родности», не рискуя снизить мистику церков­
ной службы до уровня профанного. Нам не раз 
приходилось слышать, что именно эта угроза 
заставляла священнослужителей отказываться 
от участи в публичных мероприятиях. Как ска­
зал священник из с. Насыпное, «На Пасху освя­
щаю после службы, до того — не позволяю 
себе, если только кто-то болеет. И никто 
здесь об этом и не заикается. С ДК как-то 
вместе проводили Троицу, но мне не понра­
вилось. Два года проводили вместе. Но мир­
ское и духовное соединить трудно. Наверное 
можно, но я на это неспособен. (Люди готовы 
к этому?) Люди всегда не готовы, аморфны» 
(Крым, Федосийский р-н, 2012).

Аналогичным образом сложилась ситуация 
в с. Курковичи. «Яблочный Спас — День села. 
Это престольный праздник, со всех кон­
цов гости. Семь лет делаем. В каждый двор 
можно зайти, и везде накрыт стол, ждут 
гостей. Поэтому мы и стали проводить. На 
Яблочный Спас очень красочно украшаем. 
Конкурс костюмов. Овощи, фрукты — в такие 
костюмы. Есть гостиный стол, на нем пироги 
с яблоками, работники культуры делают и 
местные помогают. И практически у всех 
гости. Так что сначала здесь посмотрят, а 
потом по домам. Вечером концерт, дискоте­
ка. И все приходят, все возраста. Обрядовое 
действие обязательно, связано со жнивом, со 
снопами из колосьев, с яблоками. Сценарий из 
Интернета. Есть и религиозная часть. Мы 
рассказываем, что в этот день произошло, 
про Преображение. Священника приглашаем, 

но они на такие мероприятия не приезжа­
ют — тут музыка. Один раз они были у нас и 
больше не ездят. А хорошо было: все освящали 
яблоки, пироги с яблоками. И люди хотели бы, 
чтобы был священник, каждый раз спраши­
вают» (Брянская обл., Стародубский р-н, 2011). 
Ситуация в данном селе интересна еще и с точки 
зрения религиозного самосознания жителей, 
ощущения ими непрерывной связи с прошлым 
своего села, с окормлявшим и освящавшим его 
храмом. В их словах и ощущение греха за раз­
рушение святыни, и надежда на то, что хотя бы 
почитанием праздника, которому был посвящен 
храм, до некоторой степени они оправдают себя 
перед Богом. «Мы очень рады, что этот празд­
ник так у нас проходит, так как Дом куль­
туры стоит на месте церкви Преображения. 
Сейчас это как бы возрождается, этот день 
как-то в душе у каждого». Восстановить храм 
в селе уже практически нереально, так как оста­
лось всего 500 жителей. Но о религиозности 
населения хорошо знающий своих односельчан 
директор ДК сказал: «Иконы есть в каждом 
доме. В Бога верят все».

Не счел возможным переносить церковные дей­
ствия в обстановку публичного светского празд­
нования и священник из районного центра пос. 
Красная гора. Инициатива приглашения духо­
венства на празднование Рождества Христова 
исходила от работников культуры, считающих, 
что соучастие церкви в православном празднике 
не только уместно, но и придаст празднованию 
нужное звучание. «Рождество проводим на 
улице. Мы делаем сценарий, все тематически. 
Приглашаем женщин, которые церковные 
песни поют. Это скорее христославление. 
Делаем сценки Рождества Христова, колядки 
и звезду, все это театрализовано. Батюшка 
на такие мероприятия к нам не ходит. Он 
сказал: нельзя смешивать светское и духов­
ное. Это же на площади. Потом, у них еще 
служба в церкви, а мы начинаем свое на пло­
щади. Один раз мы только батюшку при­
глашали, и он сделал службу в ДК, наверное, 
неполную, но с певчими. Это на Рождество» 
(Брянская обл., 2012).

Как мы могли убедиться за время полевой 
работы в разных регионах России, среди свя­
щенников нет единого принципиального подхо­
да к уместности и степени соучастия церкви в 
празднествах. Одни считают, что церковь должна 
активно использовать праздничные возможности 
тесного контакта с населением, другие категори­
чески против. Приведем мнение священника о. 
Алексея из г. Людинова — одного из наиболее 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 115

активных служителей церкви, причем в плане 
не только духовного окормления паствы, но и 
в миссионерской работе. Человека, знающего 
и уважающего народную культуру своих мест, 
собравшего в храме прекрасный этнографиче­
ский музей. На наше замечания о том, что не 
все воцерковленные люди хотят общего празд­
ника, он ответил: «Я эту позицию не пони­
маю. В Юхнове (предыдущее место служения о. 
Алексея. — Т. Л.) День города на Казанскую, и 
мы устраивали крестный ход. Пришел другой 
настоятель: зачем эти молебны на площади?! 
Там ведь будет освящение, а потом танцы! 
Как бы осквернение. Я это не воспринимаю. 
Но если вас смущает это, то определите 
место, где вы будете, чтобы там не было 
танцев. Но это призыв всего города, это про­
поведь. Я это так воспринимал. А он (новый 
священник. — Т. Л.) по-другому, и крестные 
ходы прекратились. Я думаю, что город очень 
много потерял. Тем более, там была старин­
ная икона, чудотворная. Оригинал утерян. 
Там сохранилась традиция прохождения под 
иконой, там столько народа было. По улице 
люди бежали и падали под икону. Там теперь 
только крестный ход вокруг храма, а по горо­
ду — нет. А у нас был — большой квартал 
обходили. То есть церковно-гражданского 
праздника теперь нет» (Калужская обл., 2012).

Готовность священнослужителей к соучастию 
в праздничных мероприятиях окружающего мир­
ского населения во многом зависит не только 
от оценки его формальной возможности, но и 
от степени их собственной глубины погруже­
ния в сакральность христианского учения, в 
ином восприятии святости праздника. Это каса­
ется не только явно светских мероприятий с 
включением церковного элемента, но и, напри­
мер, таких народно-церковных традиций, как 
освящение яблок на Преображение, что всегда 
воспринимается учеными как свидетельство 
православного проникновения в мир народной 
культуры. Не уклоняясь от выполнения при­
нятой в русской церкви обрядовой практики, 
священники, тем не менее, не всегда готовы 
принять логику народной трансформации празд­
ника, видя в ней искажение содержания празд­
ника, более того, утерю образа самого Христа. 
Приведу по этому поводу рассуждение при­
ходского (монашествующего) священника из с. 
Яловка Брянской обл., который отмечает как 
высокий уровень религиозности населения села, 
так и некоторое своеобразие его проявления, а 
равно и религиозного мышления. «Освящение 
яблок на Преображение, которое преврати­

ло его в какой-то яблочный Спас. Но какое 
отношение имеют яблоки к Преображению 
Господнему? Никакого. Преображение про­
изошло до страданий Христа. Но если бы мы 
праздновали его ранней весной, за 40 дней 
до Великой Пятницы, то праздник попадал 
бы на начало Великого поста. Чтобы этого 
не было, отсчитали эти 40 дней от другого 
праздника, связанного с крестными мука­
ми Христа — Крестовоздвижением. Сама 
дата праздника — это дата литургическая, 
а не историческая. Поскольку у нашей церк­
ви Иерусалимский устав, а в Палестине к 
этому времени созревал виноград, то поя­
вился обычай освящения винограда. Почему 
его? „Аз есмь виноградная лоза, а Вы ветви“. 
Виноград — это тот образ, который Христос 
применил к самому себе. На виноградном вине 
мы служим литургию. И освящают виноград 
в этот праздник. Еще это связано с ветхо­
заветным праздником начатков плодов. На 
Руси винограда не было, поэтому замени­
ли яблоками. Люди не понимают, что это 
Преображение, что освящаем виноград как 
образ Христов, и что виноград заменили 
яблоками» (Красногорский р-н, 2012).

Неучастие священников в общегородском 
праздновании дней, совмещающих светскую и 
религиозную основу, происходит подчас из-за 
игнорирования или незнания местной админи­
страцией религиозной составляющей праздника. 
По словам о. Андрея из Унечского р-на Брянской 
обл., «вот объявление в газете о Петре и 
Февронии. Я звоню: это праздник ведь церков­
ный, а потом уже государственный. А никто 
из священников не присутствует, чтобы бла­
гословить, рассказать. Я сам поехал, они не 
против. В этом году буду поднимать этот 
вопрос на более высоком уровне. Почему про­
водите церковные праздники, а не согласо­
вываете ни с благочинным, ни с церковью? 
Может быть, мы бы иконки вручили семьям, 
поздравили». О. Андрей относится к тем свя­
щенникам, которые считают необходимым 
использовать все возможности для соучастия 
церкви в общественной жизни. «Меня позвали 
на Троицкое гуляние. Там что-то фольклор­
ное, типа русские песни, я поехал. Ведь даже 
участие священника дает людям мораль­
ный стимул: раз батюшка приехал, значит 
мероприятие значимое. Людям приятно, их 
поздравили. А раза два не пойдешь, больше 
не позовут. Многое зависит от священника. 
Надо поддерживать традиции, которые уже 
существуют» (с. Нойтоповичи, 2013).



116 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

Наиболее распространенная форма соучастия 
церкви в общественных празднованиях в наше 
время — это присутствие духовенства на тор­
жественной части праздника, а также освяще­
ние тех объектов, открытие которых послужило 
причиной праздничных мероприятий. В наибо­
лее важные для города торжества может быть 
включен крестный ход (обычно без песнопений, 
по возможности отделяющийся от праздничного 
шествия). Один из ярких примеров — торже­
ственное празднование Дня города в Сураже, 
которое в 2013 г. совместили с Днем урожая — 
празднованием областного значения. Брянская 
епархия по этому случаю подарила городу икону 
Божьей Матери «Спорительница хлебов», кото­
рая, после ее освящения и крестного хода, была 
передана в местный храм.

Современная ситуация не позволяет говорить 
о каких-либо тенденциях к объявлению право­
славия государственной религией, но сближе­
ние светской власти и церкви очевидно в раз­
личных государственных актах, в том числе в 
появлении государственно-церковных праздни­
ков. Формально к таковым можно отнести День 
славянской письменности 24 мая, День Петра и 
Февронии — 8 июля, 28 июля — День Крещения 
Руси, 4 ноября — День народного единства 
(Казанская икона Божьей Матери). Выходным 
днем объявлено и Рождество Христово, что озна­
чает признание государством его значимости для 
народа. Особняком стоит главный праздник хри­
стианского календаря — Пасха, не внесенный 
в гражданский календарь, но фактически вклю­
ченный в число дней, имеющих высокий статус с 
точки зрения не только церкви, но и государства. 
Как и многие другие православные праздники, 
не входящие в число государственно-церковных, 
но представляющие интерес с точки зрения воз­
рождения народных традиций, а именно так трак­
туют свои задачи работники культуры, эти дни 
проводятся обычно по определенным сценари­
ям, утвержденными светскими органами власти. 
Сценарии эти в большинстве случаев берутся из 
Интернета и корректируются на местах. Характер 
и степень соучастия церкви в них может суще­
ственно различаться, а равно различается и харак­
тер взаимодействия светских и духовных инстан­
ций. Так, по словам о. Алексея из г. Людинова, «в 
отношении праздников у нас сложилось хоро­
шо. С 2000 г. День славянской письменности и 
культуры, это первое общее. День народного 

единства, Петра и Февронии — семьи, любви и 
верности. То есть государственно-церковные 
праздники отмечаются совместно: приходы 
и власть. День города — обязательно при­
нимаем участие: лития на площади Победы 
у поклонного креста. Молебен был о здравии 
жителей в храме с возглашением многолетия. 
Была попытка шествия на 9 Мая и 9 сентя­
бря — День освобождения города. Года два 
принимали участие в шествии приходом, но 
поняли, что это не наше. Это очень нетра­
диционно. Напоминает демонстрации, хотя 
это шествие» (Калужская обл., 2012).

Наиболее распространенным, общепринятым 
можно считать празднование не только церко­
вью, но и светскими структурами Рождества 
Христова. Каждая из сторон готовит свою про­
грамму и проводит мероприятия для разных 
категорий участников и зрителей, но в целом 
праздничные действия во многом являют собой 
результат живого активного взаимодействия свет­
ских и духовных структур. Основное внимание 
при этом уделяется детям. Как правило, храмы 
устраивают елки на Рождество для воскресных 
школ и детей прихожан, при этом предпринима­
ют выезды со спектаклями и за пределы церкви. 
Размах мероприятия зависит от благосостояния 
храма, активности его руководителей и успеш­
ности взаимодействия с работниками культуры. 
В то же время и светские учреждения часто устра­
ивают детям не только рождественский праздник, 
но и ставят с ними спектакли на темы, соот­
ветствующие праздничному дню. Например, при 
Казанском соборе г. Людинова «утренник для 
детей. Конкурс „Игрушка“ с участием при­
хожан. Седьмого елка для воскресной школы. 
И всегда утренник во Дворце культуры для 
всех детей, кто желает. В храме на елке 
подарки посерьезнее, а там — по шоколадке. 
Елка церковная огромная. Наша церковная 
елка самая интересная. Взрослые приходят с 
детьми. Читают колядки, и им за это шоко­
ладку или игрушку» (Калужская обл., 2012).

Вовлечение светских учреждений (детские 
сады, школы, дома детского творчества и др.) 
в празднование православных праздников без­
условно влияет на религиозное самосознание 
детей, меняет само восприятие жизни и опре­
деляющих ее взаимосвязей. Сценарии постано­
вок берут из Интернета, либо из специальных 
пособий9. Смысловым стержнем их можно 

9 Никакой цензуры сценарии из Интернета не проходят, нам не встречался и какой-либо их анализ. В целом они отвечают 
задачам показать то добро, которое несет с собой каждый православный праздник. Однако иногда желание отринуть все, что 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 117

назвать такие понятия, как Христос, святые, 
добро, свет, любовь. Эти спектакли-сказки всегда 
вызывают в детях сильные эмоциональные откли­
ки. По словам учительницы из с. Краснополье, 
«в 2010 году были объявлены конкурсы, посвя­
щенные Рождеству и Пасхе. Стихи частично 
из Интернета, сценарии немного переделали. 
Постановка „Святая ночь“ на Рождество. 
Просила благословение у батюшки на это. 
Делали колыбель, звезду, одежду в традициях 
православия, то есть девочке платье ниже 
колена, платочек. Мальчишкам типа чалмы, 
волхвы в длинных нарядах. Ирод в парче. 
Ангелы с белыми крылышками. И так дети 
прониклись этим!» (Витебская обл., Россонский 
р-н, 2010).

Одним из интересных моментов организации 
детских праздников является позиция церк­
ви в отношении ставших уже традиционными 
для Нового года персонажей — Деда Мороза и 
Снегурочки. По отношению к данным персона­
жам обозначены две точки зрения священнослу­
жителей: первая — никаких языческих персона­
жей на рождественских елках и представлениях 
быть не может. Правда, каких-либо аргументов в 
пользу их языческого происхождения не приво­
дится, достаточно того, что эти персонажи введе­
ны в советское время и олицетворяют природную 
стихию. Другие не видят в появлении любимых 
детьми героев угрозы для святости праздника. 
«Дед Мороз и Снегурочка у нас приходят на 
Рождество к детям. Они уже давно потеря­
ли свою языческую сущность, они как атри­
бут новогоднего праздника. В Европе Санта 
Клаус» (о. Алексей, г. Людиново Калужской 
обл., 2012). Аналогичным образом относятся к 
данной проблеме и в Симферопольской епар­
хии, усматривая в категоричном неприятии ска­
зочных персонажей угрозу демонстративного 
отделения светского общества от праздничной 
культуры церкви. «На архиерейской елке Дед 
Мороз присутствует, подарки раздает. Дед 
Мороз — это явление русской культуры, это 
из оперы. Никакого отношения к злому языче­
скому божеству не имеет. Да и зачем лишать 
детей радости?! Тогда надо все сказки отме­
нить, Бабу Ягу вычеркнуть. Пушкина сжечь и 

сидеть радоваться, что нас назовут мрако­
бесами» (о. Александр, секретарь епархии. 2012). 
Сказочные персонажи появляются в сценариях 
детских спектаклей, причем здесь они весьма 
удачно включены в общий фон прославления 
Бога всей природой. Например, в уста Метелицы 
вкладываются следующие слова: «Вспомним, 
какое поведал нам слово / Тот, чье справляем 
теперь Рождество: / Каждый да будет всег­
да милосердным / К слабым, сиротам, убо­
гим, больным! Доброе дело — великое счастье, 
/ Это святое души торжество»10.

изгоняло веру из жизни народа, приводит к некорректным замечаниям, вряд ли способствующим воспитанию толерантности в 
обществе и уважению к тем, кто защищал страну в Великую Отечественную войну. Например, в сценарии детского утренника, 
посвященного празднику Пресвятой Троицы, в честь окончания первого класса православной школы, предлагаются следую­
щие стихи: «Звездой восьмиконечной Христос — Младенец встречен был, пятиконечные же, знайте, они антихристовы знаки». 
http://romanov-urman.narod.ru/detki/raznoe/scenki/precvatai_troica.htm

10 Морозко: Рождественский спектакль (по мотивам русской народной сказки) / Архиерейская елка 2003. Издание Симфе­
ропольской и Крымской епархии, 2007. С. 9.

При общих тенденциях к сближению в празд­
ничной культуре светского и духовного начала, 
что характерно в настоящее время для всех 
восточных славян, можно отметить некоторые 
нюансы, свидетельствующие, по-видимому, и 
об отличиях в векторах ориентации в разви­
тии народно-церковной культуры. Так, на всей 
Украине новым явлением стало расширенное 
содержание дня Николая чудотворца. Глубокое 
почитание его как «скорого помощника» во 
всех скорбях свойственно всем православным. 
Опираясь на эту характеристику образа свя­
того, на Украине в этот день развертывается 
широкая благотворительность, касающаяся в 
основном, детей-сирот. И в данном случае также 
задействованы и светские, и церковные возмож­
ности. Так, по словам заведующего отделом куль­
туры г. Новгород-Северский, их сотрудники в 
день свт. Николая (19 декабря) с мешками подар­
ков выезжают в Детские дома, где устраивают 
детям небольшой праздник. Аналогичная ситу­
ация характерна и для Крыма. Здесь основная 
инициатива в благотворительных акциях при­
надлежит церкви. Воскресные школы со спек­
таклями, посвященными Николаю чудотворцу, 
и подарками выезжают в подшефные детские 
учреждения. Церковь официально не позицио­
нирует этого святого как персонаж, принима­
ющий функции Деда Мороза, но в реальности 
на местах священники уже воспринимают его 
именно так. Священник из с. Насыпное ниче­
го не имеет против участия в рождественских 
праздниках сказочных зимних персонажей, при­
чина чему — его видение реального содержания 
образа Деда Мороза. «На свт. Николая подарки 

http://romanov-urman.narod.ru/detki/raznoe/scenki/precvatai_troica.htm


118 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

19 декабря. Я тоже закупаю иконочки, кален­
дарики, раздаю в школе. Мы это должны 
сами организовывать, договариваться с учи­
телями, с директором. Они идут навстречу. 
Рассказываю детям. (Свт. Николай в роли 
Деда Мороза?) Да. Советская власть повли­
яла. Перепутала даты. Здесь, конечно, почи­
тается Дедушка Мороз. Дети, да и взрос­
лые только начинают понимать, что Дед 
Мороз — это и есть святой Николай. На ново­
годних елках в школах, Детских садах — Дед 
Мороз и Снегурочка. Считаю, что его можно 
и на Рождественскую елку. Но я говорю, что 
подразумеваем мы все-таки свт. Николая. 
У меня такая мысль. Но Дед Мороз — это 
что-то доброе, что для детей очень важно, 
свято верят в него. Дед Мороз — это сказка. 
Пусть верят в него»11 (Феодосийский р-н, 2012).

11 В России, насколько нам известно, пока празднование Николиного дня, как и сам образ святого, остаются в русле тра­
диционной культуры. Однако в сценариях спектаклей, размещенных в Интернете, уже появляются попытки подправить об­
раз зимнего сказочного персонажа, придав ему рождественское звучание и совместив со всеми почитаемым Николаем чудот­
ворцем. Так, в пьесе «Рождественский дед», написанной «по мотивам» русской народной сказки «Морозко», поясняется, что 
главный персонаж — «Николай угодник, а на Руси его зовут Рождественским дедом». murman.narod.ru/detki/raznoe/scenki/ 
rogdesvenskiy_ded.htm. Российские священнослужители, с которыми мы беседовали, не склонны что-то изменять в образе Ни­
колая чудотворца. «У нас не было. И зачем? Это будет уже новое веяние» (о. Алексей, г. Людиново Калужской обл., 2012).

12 Например, по инициативе Симферопольской епархии проходит День цветов — праздник, связанный с царской семьей. 
Возрождаются те традиции, которые были заложены царской семьей.

Придание нового звучания празднованию дня 
свт. Николая в Крыму происходит на фоне все 
взрастающего почитания Николая II и царской 
семьи, инициатива которого исходит от Церкви и 
верующей общественности, что находит понима­
ние у местных светских властей. Это почитание, 
особенно в центре епархии и городах, связан­
ных с пребыванием царской семьи, нельзя не 
заметить. Различные мероприятия, в том числе 
крестные ходы, посвященные царской семье, осо­
бые праздники12, буклеты и иконки в церковных 
лавках, лики на стенах храмов — все это не 
только отражает, но и формирует определенное 
общественное мнение. Глаз привыкает к тому, 
что царский лик входит в сонм икон особо почи­
таемых святых, чему может способствовать и осо­
бое расположение икон в храме. Так, в Николь­
ской церкви с. Мазанка параллельное заверше-

Иконф царской семьи в Петропавловском соборе г. Симерополя. 2012 г.

murman.narod.ru/detki/raznoe/scenki/


Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 119

Иконы Николая чудотворного и Николая II в иконостасе Никольского храма с. Мазанка 
Симферопольского р-на. 2012 г.

ние местного ряда иконостаса: с одной сторо­
ны — свт. Николай Чудотворец, с другой — свя­
той царь Николай II, создает ощущение равного 
их покровительства православному миру и, кон­
кретно, — данному селу (Симферопольский р-н, 
2012). Почитание св. Николая II в Крыму, которое 
мы отмечали еще в 2012 г. — это дополнительное 
проявление связи с Россией, с единой Церковью, 
возглавляемой Московским Патриархатом.

Распространение почитания царственных 
мучеников — скорее все-таки прерогатива 
Церкви, и только как локальные варианты можно 
отметить соучастие в этом светских структур. 
Примеры тому мы находим в Могилевской обл., 
тесно связанной с последним периодом жизни 
императора. Так, в г. Костюковичи были орга­
низованы две выставки: «Императрица Мария 
Федоровна. Величие судьбы» и ее продолже­
ние — «Император Николай II. Долг царского 
служения». Эти выставки разрабатывала, по сло­
вам директора музея, «сотрудница, у которой 
особое отношение к этому, она пропусти­
ла через свою душу. Это все не случайно. 
Отсюда его увозили в 1918 г. Это все наша 
история — Могилевского края». Мы обра­
тили внимание на данный сюжет, поскольку в 
Белоруссии далеко не везде ощущается включе­
ние Николая II и его семьи в сонм святых муче­
ников, тем более отсутствует таковое на Украине.

Формирование как государственно-церков­
ных, как и общественно-религиозных праздни­
ков имеет разную основу. Например, Пасха и 
Рождество — основные православные празд­
ники, прочно сохранявшиеся, особенно Пасха, 
в народной традиции. Государство лишь, идя 
навстречу запросам общества, дало распоряже­
ние светским структурам включить эти празд­
ники в план своих мероприятий в соответствии 
с концепцией «возрождения народных тради­
ций». Насколько активным и удачным оказыва­
ется при этом взаимодействие церкви и светских 
организаций, насколько различные массовые 
внехрамовые мероприятия проникнуты ощуще­
нием божественной благодати этих святых дней, 
зависит, как правило, от религиозных настрое­
ний организаторов и исполнителей, от их готов­
ности включить в круг «народных традиций» 
глубокую христианскую сакральность праздни­
ков. Правда, оговорим, деятельность работников 
культуры и образования, то есть именно тех лиц, 
которые конкретно проводят в жизнь политику 
сближения общества и церкви, находится под 
постоянным контролем. Их содействие проник­
новению Церкви, а, следовательно, и право­
славной религиозности в жизнь общества огра­
ничено светской цензурой. Именно поэтому, как 
нам кажется, приглушенно звучит роль одной из 
самых значимых и глубоко почитаемых икон — 



120 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

Казанской Божьей Матери в декларировании 
Дня согласия и единства 4 ноября. Не существует 
традиции храмового и внехрамового праздно­
вания этого дня в его соединенном варианте, 
что характерно для празднования Рождества 
Христова, а создать новую традицию, соединив 
религиозный и исторический смысл праздника, 
мешает опасность быть обвиненными в усилении 
религиозной составляющей в государственной 
политике и в явном декларировании приоритета 
одной религии.

Постепенно популярность приобретает празд­
нование Дня славянской письменности, которое 
также проводят совместно церковь и работни­
ки культуры при явном приоритете церкви. Его 
масштабность зависит, конечно, от инициатив 
обеих структур, далеко не везде его могут сде­
лать массовым, вынести на пространство города 
и дать ощущение «торжества православия», как, 
например, в г. Людиново. В организации меро­
приятия здесь вполне корректно церковная часть 
отделяется от светской, создавая в результате 
единый праздничный комплекс. По словам мест­
ного батюшки, «в День славянской письмен­
ности и культуры мы выходим крестным 
ходом на площадь, устанавливаем огромную 
икону, служим молебен, поздравляем горо­
жан. Управление культуры готовит концерт. 
Но это не на одной площадке. Мы молебен у 
фонтана, на эстраде концерт, но это уже 
после нас. Но День славянской письменности 
без нас уже не представляют» (Брянская обл., 
2012). Органично включен светский элемент в 
церковное празднование в г. Смоленске, где после 
литургии идет крестный ход (около 1000 человек) 
по ул. Кирилла и Мефодия, в нем участвуют и 
представители администрации и, главное, боль­
шое количество школьников — приблизитель­
но 80 % участников. Завершает праздник кон­
церт патриотического характера, организован­
ный силами Смоленского Института искусств. 
Успешность включения общества в церковные 
праздники в Смоленске во многом определяет­
ся высоким статусом церкви в глазах жителей 
и светских властей. День славянской письмен­
ности — не единственный пример такого рода. 
Например, далеко за рамки чисто церковного 
торжества выходит празднование покровитель­
ницы города и Смоленской земли иконы Божьей 
Матери Одигитрии (10 августа н. с.). Вечером 
9 августа после Всенощного бдения на холме, 
где возвышается кафедральный Успенский собор, 
происходит представление по акафисту данной 
иконе. При этом «ежегодно берут какой-то 
кусок из акафиста. Например, полчища Хана 

Батыя подошли, и мученик Меркурий по бла­
говолению Божьей Матери защитил город. 
Смоляне все знают об этой иконе, все под­
нимаются к ней в соборе, но не все знают 
историю» (о. Серафим, секретарь епархии. 2013).

Новым явлением праздничной культуры 
последнего десятилетия стало объявление дня 
святых Петра и Февронии Днем семьи, любви 
и верности. Этот день остался рабочим, но при­
обрел общегосударственное значение и вошел 
в перечень праздников, организацией которых 
надлежит заниматься светским организациям. 
Поскольку в народной культуре не было обычая 
коллективного празднования этого дня, т. е. не 
было речи о «возрождении традиции» с исполь­
зованием существовавшей практики, светским 
инстанциям пришлось идти по пути «изобрете­
ния традиций». Чаще всего Отделы культуры, 
не особенно мудрствуя, используют уже устояв­
шийся сценарий Дня семьи, не понимания, для 
чего нужен еще один день со схожей тематикой. 
Наиболее удачный вариант празднования полу­
чается там, где сохранена религиозная основа 
праздника, для чего, в первую очередь, необ­
ходимо участие церкви. Так происходит в уже 
знакомом нам г. Людинове, где постоянно ска­
зывается инициативное начало Церкви и духо­
венства. По словам о. Алексея, «в этом году 
(2011) на Петра и Февронию был крестный 
ход, служил молебен у креста, а дальше шли 
супружеские пары, поздравления, концерт на 
площади. Наше участие — огромный транс­
парант — икона Петра и Февронии. В этом 
году шли пары с детьми, а до этого только 
вступившие в брак. Они идут от ЗАГСа, а 
мы от церкви. Молебен служили, окропле­
ние водой» (Калужская обл.). Как инициати­
ву «снизу», связанную со значением праздника, 
можно отметить все увеличивающееся число 
молодых пар, желающих зарегистрировать свой 
брак именно в этот день. Так, по словам жителей 
г. Рославля, «молодые стараются в этот день 
расписаться. Расписывали всех желающих, и 
их благословляли пары, которые уже долго 
прожили, заслуженные матери. И батюшка 
благословлял всех на площади перед ЗАГСом. 
Было где-то около 20 пар. Это уже два года. 
Прямо на площади регистрировали. Но доку­
менты брали заранее и оформляли, а здесь 
выдали и, главное, благословляли. Было очень 
красиво: бело от невест, черно от женихов» 
(Смоленская обл., 2013). Символика праздни­
ка — крепость брачных уз, супружеская вер­
ность и любовь могли бы привести к широ­
кому распространению традиции заключения



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 121

браков в этот день. Это тем более вероятно, что 
включение сакральных элементов в ритуал бра­
косочетания очень популярен среди молодежи. 
Но препятствием к превращению регистрации 
брака в светско-православный праздник с тор­
жественным благословением церкви становятся 
ограничения церковного календаря: день Петра 
и Февронии приходится на Петровский пост. 
Правда, нам уже не раз приходилось слышать 
о том, что «в синоде решили, что нужен еще 
один день, и нашли 15 сентября, это перенесение 
мощей. Тогда и церковь сможет участвовать» 
(пгт. Ершичи Смоленской обл., 2013).

Иначе выглядит, а, следовательно, и воздей­
ствует на участников, праздник там, где цер­
ковная часть не просто полностью отделена от 
светской, но где организаторы не видят смысла 
соотнести религиозную идею праздника — свя­
щенность брачных уз с необходимостью укре­
плять вновь создаваемые семьи. Так, работники 
культуры г. Клинцы следующим образом охарак­
теризовали нам свое видение этого дня: «Петр 
и Феврония — сейчас его празднуют, потому 
что нас обязали. Лет 6 назад пришла разна­
рядка. Мы как Отдел культуры быстренько 
под козырек и сказали: „Будем праздновать“. 
И теперь он уже традиционно каждый год 
проходит 8 июля. Но это сложно, хотя мы при­
выкли к сложностям. Но всегда новое трудно, 
тем более что июль — отпускная кампания. 

Сложно и для тех, кто должен делать, и для 
тех, кто должен видеть. И нет, ну.. как бы 
сказать, нет объяснения этому празднику: 
ну почему?! Ну сказала Феврония: женишься 
на мне, так вылечу тебя. То есть как-то это… 
Это праздник для женщин. Он послушался ее 
и получается, что вроде как в кабале. (Он как 
День семьи?) Да, конечно. Награждаем пары. 
Может быть, когда-нибудь привыкнут, что 
это есть, начнут праздновать более широко, 
более масштабно. (Церковь принимает уча­
стие?) Может быть, какая-нибудь служба 
идет. Но мы без них. Если бы это не было дав­
ление сверху, если бы это было у людей, тем 
более это церковный праздник, церковь бы 
выступила инициатором этого праздника. Не 
просто в церкви служба, а чтобы празднова­
лась как Пасха. А если это сверху, то все очень 
зажато и делается не с таким энтузиазмом, 
не с таким интересом. Контингент прихо­
дит разный. Мы проводим в парке, потом 
на площади. Самодеятельность участвует. 
Церковь приглашаем» (Брянская обл., 2012).

Скромное празднество без участия церкви про­
ходит и в селах: «Есть список праздников, 
Петр и Феврония входит. Но мы широко не 
проводили. В библиотеке выставка. (Будет 
пользоваться популярностью?) Думаю, да. 
Например, Дня матери раньше не было, а с 
каждым годом все больше. Но это мы (работ­



122 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

ники культуры. — Т. Л.) знаем, что это Петр 
и Феврония, но считается День семьи, любви 
и верности» (с. Курковичи Стародубского р-на 
Брянской обл. 2011).

Нам думается, что массовость и популярность 
Дня Петра и Февронии со временем будет воз­
растать. Но войдет ли он в число праздников, 
которые отмечают, не откликаясь лишь на усилия 
Домов культуры? Этот день никак не связан ни с 
сельскохозяйственным календарем, ни с празд­
ничными традициями, идущими еще с дохристи­
анских времен и влившимися затем в календарь 
православный. Нельзя отнести его и к тем дням 
христианского месяцеслова, которые стали, как 
показало время, неотъемлемой частью народной 
культуры. Главная значимость истории Петра и 
Февронии в том, что это не просто сюжет из рус­
ской истории, а одно из проявлений ее духовно­
нравственной глубины.

Иным путем шло вхождение Дня Петра и 
Февронии в праздничный календарь православ­
ных Крыма. Распоряжение о праздновании 8 июля 
«Дня семьи, любви и согласия» Российское прави­
тельство издало в 2008 г. В 2009 г. его первый раз 
праздновали в Крыму, причем и инициатива, и 
сама организация праздника принадлежали епар­
хии. В 2010 г. Симферопольская епархия вместе с 
правительством Крыма обратились к правитель­
ству Украины с просьбой узаконить празднова­
ние этого дня, указывая на его значение для пре­
стижа семьи и уважения семейных ценностей. 
В 2011 г. он первый раз отмечался и на осталь­
ной Украине. Как вспоминает секретарь епархии, 
«сначала именно епархия с приходами про­
водила этот праздник. Лет 5 очень активно 
на базе Петропавловского собора. Особенно 
масштабно в Симферополе. В других местах 
года два назад. Указом президента День 
семьи как раз на 8 июля, но это рабочий день. 
Теперь и ДК должны что-то делать. Этот 
указ дает возможность церкви выступать 
как методический центр. Привлекали к про­
ведению праздника Министерство образова­
ния и науки, молодежи и спорта республики 
Крым» (Симферополь, 2012). Празднование этого 
дня в Крыму и сейчас отличается высоким духов­
ным содержанием, разнообразием включенных в 
него религиозных элементов: «За Судаком храм 
Иоанна Кронштадтского, там есть большая 
икона с мощами Петра и Февронии, и владыка 
благословил каждый год крестный ход с этой 
иконой. В прошлом году восточная часть 
Крыма, в этом — западная. Это где-то с неде­
лю везут эту икону по храмам. В селе пока 
не празднуем. В этом году первый раз был 

концерт, организовало благочиние, как день 
семьи. Мы литургию и молебен» (Феодосийское 
благочиние, 2012).

До некоторой степени праздник Петра и 
Февронии как утверждение семейной любви при­
зван противостоять Дню св. Валентина, пришед­
шего с Запада и получившего широкую популяр­
ность в восточнославянском мире. Отношение 
Церкви к нему в целом отрицательное, светские 
же структуры, прежде всего работники культу­
ры и образования, считают его уже элементом 
современной традиции, с которой нет смысла 
бороться. Хотя и не повсеместно, но его вклю­
чают в план культурных мероприятий. «Делаем 
св. Валентина, но не массово. Но он есть, мы 
от этого не уйдем никуда. Молодежь привык­
ла. По школам вроде нет» (пгт Красная гора 
Брянской обл., 2012); «День св. Валентина — 
конечно, молодежь, все красиво. Молодежь 
и женатая, и нет. У какой-то пары ребенок 
родился, кто-то год уже живет. У кого день 
рождения, у кого-то пара образовалась» (пос. 
Мирный Гордеевского р-на Брянской обл., 2012). 
Как мы видим, сценарий проведения и в целом 
направленность официального празднования 
дня св. Валентина схожи со сценарием светско­
го празднования святых Петра и Февронии, но 
западный вариант начисто лишен какой-либо 
религиозной подоплеки. Как правило, день св. 
Валентина не входит в утвержденную сетку 
школьных праздников. Однако в некоторых шко­
лах его празднуют именно как день взаимной 
любви, не имея в виду какую-либо нравствен­
ную дидактику. Приведу вариант из школы пос. 
Мирный. Особенность этого поселка в том, что 
он был создан в 1956 г., его первыми жителями 
были молодые люди из разных мест, вследствие 
чего здесь отсутствовали устоявшиеся традиции 
местной, основанной на православии, культуры, 
здесь никогда не было церкви.

«День св. Валентина — это общешколь­
ное мероприятие — День влюбленных. У нас 
в последние годы проходит мероприятие 
„Любовь с первого взгляда“. Берется несколь­
ко пар — мальчик и девочка, проходят конкур­
сы — какая пара выиграет. И концерт. Это 
с 8 по 11 классы. Где мы знаем, какие пары 
сформировались, и они согласились поуча­
ствовать. Это общешкольное мероприятие, 
а потом по классам. В классный час в поне­
дельник учитель рассказывает, что это за 
праздник, а в пятницу вечер (то есть не точно 
день в день. — Т. Л.). Этот праздник не вклю­
чен в план, но это как бы уже традиционное 
мероприятие. Называем его по календарю 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 123

„День св. Валентина“. Я веду английский, 
у нас есть предметная неделя, где мы эти 
праздники освещаем. На уроках английского 
языка готовим „Валентинки“, по-английски 
подписываем. Делаем выставку». Понятно, что 
популярность праздника обеспечивается основ­
ным контингентом участников, наиболее мобиль­
ной и склонной к игровой деятельности группы, 
тем более что праздник посвящен темам, которые 
наиболее интересуют молодежь этого возраста. 
Очевидно, что наибольший шанс войти в тра­
дицию имеют те праздники, к которым привы­
кают с малолетства. При этом история Петра и 
Февронии даже не входит в курс ознакомления 
со своей культурой.

В целом можно сказать, что во внехрамовой 
практике проведения возрожденных праздни­
ков православного календаря основное место 
занимает развлекательная часть с включени­
ем игровых и обрядовых элементов, в боль­
шей или меньшей степени соответствующих 
местной традиции. Иногда трудно соединить 
светскую и церковную часть в силу сложности 
самого праздника. Так, в юго-западной части 
Калужской обл. празднование одного из самых 
любимых народом и сложных для религиозного 
понимания праздников Троица уже привычно 
собирает массу народа на площади, где старани­
ями работников культуры устраиваются различ­
ные игровые действия вокруг березки. Церковь 
в данном мероприятии не принимает никако­
го участия, ее празднование ограничивается 
службой в украшенном зеленью храме. Иногда, 
правда, начало гуляния предваряет выступление 
священника, поздравляющего мирян и пытающе­
гося хотя бы коротко обратить их внимание на 
православную мистику святого дня, что носит, 
скорее, формальный характер. Не встречалось 
нам и сценариев, включающих православную 
концепцию этого праздника.

Одной из задач наших полевых исследований 
было выяснение общественного мнения (и свет­
ских, и духовных лиц) относительно возмож­
ности и целесообразности наделения определен­
ных праздников и православных святых статусом 
покровителей русского народа, олицетворяющих 
его идентичность. Эти исследования только нача­
лись и будут продолжены в дальнейшем. Сейчас 
же мы можем привести некоторые предваритель­
ные выводы и соображения. В целом, миряне, 
т. е. все население вне зависимости от уровня его 
воцерковленности, в качестве главного религиоз­
ного праздника всего русского народа, называют 
чаще всего Пасху. Добавим, что значение объ­
единяющего символа нации имеет и светский 

по происхождению, но приобретший постепенно 
сакрализованный оттенок день 9 Мая, тем более, 
что Церковь включила его в свой календарь как 
день поминания усопших воинов. Праздничное 
почитание Пасхи в народе неоспоримо, причем 
с признанием приоритетности именно его цер­
ковного, мистического содержания. По этому 
поводу приведу характеристику народного вос­
приятия праздника, сделанную священником из 
Крыма. «На Пасху много приходят освятить. 
Главное для них — постоять ночь, пусть 
на площади, приобщиться хоть так. Это 
состояние души. Они считают, что сделали 
величайшее дело. После освятили и пошли раз­
говляться» (с. Насыпное Феодосийского р-на, 
2012). Даже работники культуры признают, что 
праздничные мероприятия на Пасхальное воскре­
сенье не пользуются популярностью, поскольку 
не соответствуют чувству всеобщей тихой радо­
сти и умиротворения. По их словам, «на Пасху 
пытались гуляние — с конкурсом яичек, имен­
но в воскресенье, но людей приходит мало. 
И на Рождество на концерт — полный зал, а 
на Пасху — мало» (г. Рудня Смоленской обл., 
2013).

Но тот же фактор — глубокий мистический 
смысл Великого дня христианского календаря — 
заставляет некоторых духовных лиц сомневаться 
в возможности соотнесения его с националь­
ной объединяющей идеей, их пугает опасность 
обмирщения, профанации святого наполнения 
этого дня. Приведу рассуждения молодой матуш­
ки из г. Кирова, достаточно демократичной в 
поведении, но, тем не менее, признающей резкую 
грань между мирским населением и сообществом 
людей воцерковленных. «(Объединяющая роль 
православия? Можно ли выделить какие-либо 
праздники, святых как общие?) Я думаю, что 
только православие может быть объединя­
ющим. Как общий праздник всех русских я 
думаю, что Пасха — не очень, а можно День 
славянской письменности, может быть и 
Петра и Февронии. В народе его не было. Вот 
теперь и надо, чтобы был. Вместе делают 
государство и церковь, вот и объединяются. 
Ведь все со временем. Петр и Феврония может 
быть и общегородским и общегосударствен­
ным. Или День славянской письменности. Вот 
они могут быть общегородскими. А Пасха и 
Рождество … ну… максимум, какие-то фести­
вали в ДК. (Троица?) Это уже традиция. Ее 
во всех городах проводят. Но празднуют не 
так, как в православии. Что-то пытаются, 
батюшку приглашают. Но православные на 
этот праздник не ходят. Не ходят, чтобы



124 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

с этого концерта что-то прочувствовать. 
(Почему не пойдут?) Так как там изначаль­
но все неправильно. С утра уже концерт, а 
у нас с утра служба. (А если бы попозже?) 
А это уже другой вопрос. Вечером — пожа­
луйста. И не было бы выпивки. Еда, вода — 
это будет добрый хороший праздник. (Но 
ведь батюшка выступает?) Да, ему надо… 
даже тех, кто там, а не в храме, вразум­
лять. Он говорит слово, говорит о празднике 
в православном его понимании. (Понимают, 
что такое Троица?) Он пытается объяснить. 
А насколько люди слышат, я не знаю. Это 
надо у людей спрашивать, а они не хотят и на 
контакт идти» (Калужская обл., 2012).

Изучение отдельных православных праздни­
ков и почитаемых святых как возможных симво­
лов интеграции русских и в целом восточносла­
вянских православных народов показывает, что 
по-прежнему самым любимым и самым «востре­
бованным» в кругу тех святых сил, к которым 
привык обращаться русский человек, остается 
пресвятая Богородица. Именно ее единство во 
множестве чудотворных образов, каждый из 
которых связан с историей конкретных мест и в 
целом историей России, позволяет уже в тече­
ние веков воспринимать Богородицу как единую 
покровительницу страны и каждого ее православ­
ного жителя. Судя по опросам, людям импониру­
ет соотнесение Богородицы с государственной 
идеей России, хотя сами по себе размышления о 

необходимости привнесения духовного элемента 
в понятие «Российского государства» не занима­
ют существенного места в массовом сознании. 
Лиц духовных в этой идее пугает опасность про­
фанации святого образа, для некоторых из них 
очевидна невозможность совмещения светского, 
в данном случае политического, и религиозного 
подхода к миру святости. Причем один из глав­
ных аргументов — невозможность считать людей 
невоцерковленных действительно православны­
ми. «Что касается Богородицы как покрови­
тельницы России, насколько я знаю, у нас уже 
есть покровитель — Георгий Победоносец, на 
гербе. Я не знаю, причем тут Богородица. И не 
надо ничего придумывать про Богородицу. Ну 
да, четвертый удел Богородицы — это было. 
Это все хорошие слова, но... (По многочислен­
ности икон объединяла русских?) Это не на 
государственном уровне. Это если смотреть 
с православной точки зрения — сколько людей 
к ней обращается, но не на государствен­
ном уровне. (Но ведь было на государствен­
ном?) Сейчас этого не может быть. Уже не 
получится. Это проблема патриотизма, а не 
духовного, не веры. Мы хотим, чтобы как-то 
через веру зауважали страну, этого не надо 
делать. (Не только страну, а русских?) Ну, 
православие как объединение, а сколько у нас 
русских православных? Только ведь называют 
себя. Они и мусульманские, и католические 
праздники отмечают. Таких много, начиная 



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 125

с телевидения. (Считаете, что можно отде­
лить воспитание патриотизма от осознания 
того, что православный?) Не знаю. Я не про­
тив того, чтобы Божья Мать была связую­
щим звеном, но будет ли это действенным 
для тех, кто не воцерковлен, я боюсь. Нельзя 
церковные святыни сделать символом госу­
дарства, чтобы Божья Мать была символом. 
(А до революции?) Она была церковной свя­
тыней, когда все были верующими. И рань­
ше были цари, а теперь президент» (г. Киров 
Калужской обл., 2012).

С точки зрения других представителей ду­
ховенства включение религиозного элемента, 
в том числе почитания Богородицы, в государ­
ственную идею не лишено смысла и имеет осно­
вание в современной религиозности. «Можно 
ли почитание Богородицы выдвинуть как 
общую идею? Россия — Дом Пресвятой 
Богородицы со средних веков. Эта идея висит 
в воздухе, ее надо подхватить и конкрети­
зировать. Будет ли эта общероссийская — 
как День народного единства. Это удачное 
сочетание праздника. Я думаю, он должен 
прижиться, так как он может объединить. 
Народ еще не понимает, какое единение. Но 
это чисто политическая установка — то, 
что выпячивается по ТВ, а народ празднует 
Казанскую. И с тех пор, как его сделали празд­
ником, народу в храме стало намного больше. 
В этом году опять планируем большой крест­
ный ход по городу, чтобы это действительно 
день народного единства. Но ведь надо учи­
тывать, что для Калуги — Калужская икона. 
Хотя удивляюсь, почему Калужская икона 
не стала там общегородским праздником. 
У нас есть Людиновская Калужская икона» 
(о. Алексей. г. Людиново, 2012).

Примером придания православной святой — 
Ефросинье Полоцкой статуса покровительницы 
народа и государства можно считать Белоруссию. 
Эта идея особенно активно воплощается в жизнь 
на северо-востоке страны в Витебской обл., пре­
жде всего через школы и прессу. В 2010 г., по 
словам заведующего отделом по делам религии, 
в рамках 100-летнего перенесения мощей был 
разработан большой план. «В него входил во 
всех школах конкурс сочинений о Ефросинье 
Полоцкой, Витебская и Полоцкая епархия 
выпускают методические материалы с уче­
том Ефросиньи Полоцкой. Были такие инте­
ресные вещи, авторские разработки детей. 
И по Белоруссии по епархиям был органи­
зован провоз креста Ефросиньи Полоцкой» 
(Витебск, 2010).

Обычным стало уже соучастие церкви в торже­
ствах на 9 Мая. Это не только поминальная служ­
ба в храме, но и вынесение церковного служения 
на пространство города. «9 Мая столько людей, 
вся площадь заполнена. Мы накануне празд­
ника ездим по братским могилам, служим 
литии. Кресты у нас на братских могилах, но 
не на всех. На 9 Мая трапеза для ветеранов- 
прихожан, тружеников тыла» (г. Людиново 
Калужской обл., 2012). Обязательным, хотя и в 
разных вариантах, стало участие церкви в про­
водах в армию. Приведу один из таких вариан­
тов, организацией которых занимается Отдел 
по делам молодежи г. Клинцы: «Два раза в год 
устраиваем проводы в армию. Это всегда 
очень торжественно. Мы забираем ребят из 
военкомата, ведем их в краеведческий музей, 
говорим о городе, о Великой Отечественной 
войне, затем ведем их в церковь, там служба, 
чтобы они служили хорошо. Священник гово­
рит, чтобы писали, чтобы слушали коман­
диров. Говорит проповедь. Затем дарит по 
иконке Георгия Победоносца, всех благослов­
ляет. Затем торжественная часть продол­
жается в центре культуры и досуга» (Брянская 
обл., 2012).

Сближение Церкви и армии реализуется в 
разных вариантах городских праздников, причем 
инициатива обычно идет с обеих сторон. Так, в 
г. Людиново, где исторически Ильин день был 
первым престольным праздником города, уже 
несколько лет совершается крестный ход с уча­
стием десантников, считающих пророка Илью 
своим небесным покровителем: «Заканчивается 
литургия, приходят десантники, просто 
воины запаса, берут икону, и идем вместе 
крестным ходом по городу. Служим молебен. 
Крестный ход где-то км два-три. И прихожа­
не идут. Потом у десантников своя програм­
ма — концерт» (Калужская обл., 2012).

Разные формы принимает и соучастие церкви 
в общественном движении по розыску и переза­
хоронению останков воинов, погибших во время 
Великой Отечественной войны. Так, в г. Унечи 
найденные останки приносятся в музей, где перед 
9 мая совершается поминальная служба и отдают­
ся воинские почести безымянным героям войны. 
Поминальные службы сопровождают захороне­
ния воинов практически повсеместно, где прово­
дятся подобные работы. И включение в ритуал 
церковной составляющей воспринимается как 
единственно правильное оформление скорбного 
ритуала. По словам сотрудника администрации 
г. Рудня, «у нас захоронено шесть минеров — 
героев Советского Союза. Это такое един­



126 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

ственное место в России. Так землю привоз­
или с родины каждого из них. Вечером шли со 
свечами и лития у братской могилы 22 июня. 
Еще 19 погибших подняли поисковики, будет 
областная вахта памяти, будет отпевание. 
Это нормально воспринимается, по христи­
анскому обычаю. Найденные останки обяза­
тельно сначала отпевают, потом хоронят» 
(Смоленская обл., 2013).

Мы говорили об участии церкви в светской 
жизни общества. Но все значительнее становятся 
церковные инициативы, приуроченные к право­
славным праздникам, но обращенные к мирской 
жизни. Конечно, в данном случае, как, впро­
чем, и во всех контактах общества и церкви, 
активность последней всегда находится в рам­
ках, утвержденных светскими структурами вла­
сти. Прежде всего это связано с широкой сетью 
благотворительности, рассмотрение которой, в 
силу ее обширности, не предусмотрено в данной 
статье. Отдельные акции приурочиваются к соот­
ветствующим праздничным дням. Например, в 
Симферопольской епархии уже несколько лет 
проводится благотворительная акция на «День 
жен мироносиц». Все собранные деньги идут 
онкологическим больным, обычно женщинам 
(Симферополь, 2012). Активно за пределы храма 
выходит церковь и на Татьянин день. Это один из 
самых оживленных дней взаимодействия духов­
ных и светских лиц. В школы и институты Крыма 
приходят для проведения бесед и диспутов свя­
щенники и семинаристы. Студенты семинарии 
объединяются для празднования со студента­
ми медиками, считающими своим покровителем 
великого врача и церковного деятеля святителя 
Луку (Там же, 2012).

Конечно, выход церкви на пространство свет­
ской жизни, ее включенность в мероприятия 
праздничного характера, основным участником 
которых является общество, длительное время 
изолированное от церкви и веры, проходил 
постепенно и требовал от священнослужителей 
известной разумности поведения. Как вспоми­
нает о. Алексей из г. Людинова, «у нас первые 
молебны были не больше 10 минут, это же 
необычно. По первости было: “поп лезет куда- 
то, на трибуну!”. Ну, приходилось и где-то 
напрашиваться. А теперь это воспринима­
ется вполне естественно. С отделом культу­
ры вместе. Например, сейчас делаем вместе 
книгу о людиновских подпольщиках: издает 
московская патриархия, а город дает деньги» 
(Калужская обл., 2012). Вообще, православным 
этнографам часто хочется видеть более активный 
«выход» Церкви в мирское общество с традици­

онными религиозными практиками, что должно 
послужить возврату к регулярной приходской 
жизни с ее православными праздниками и обря­
дами. В каждом приходе эта проблема решается 
по-своему, в зависимости и от миссионерской 
активности священнослужителя, и от религиоз­
ности прихода и даже от размеров поселения 
(село, маленький город, областной центр). Кроме 
того, далеко не каждый священник готов расши­
рить поле своей деятельности, не ограничивать 
ее только окормлением узкого круга прихожан. 
Понимание важности миссионерской деятель­
ности и умение вступать в контакт с населени­
ем — таковы важнейшие условия постепенного 
оцерковления общества, включения его в про­
странство веры и церкви. К служителям — под­
вижникам на ниве православного просвещения 
общества относится упоминавшийся выше о. 
Алексий. Всеобщее уважение горожан за свою 
подвижническую деятельность заслужил и о. 
Владимир (Фараон) из небольшого брянского 
города Суража. По словам заведующей музеем 
при местной гостинице Л. Т. Соколовой, «с его 
приходом церковь сблизилась с обществом. 
Туда просто паломничества. Много желаю­
щих ему помочь, цветы посадить. Привлекает 
и его постоянное желание посещать меро­
приятия: он и в колледже, и в лицее, и на 
День Матери. Он и прост в обращении. Он 
привлек паству. Именно ему удалось стать 
своим в каждом доме. А это значит, что 
почти каждый четвертый дом освящен. 
Суражане, которые очень не хотят, чтобы 
нарушали их право жилища, чтобы к ним 
входили, его зовут и ждут. И директор наш 
освятил гостиницу. Все похоронные обря­
ды проводит, никого не подвел, никогда не 
опоздал. Он — личность, он — один из тех, 
перед кем преклоняются. Он ввел крестные 
ходы. Первый крестный ход с Новодворской 
иконой, вроде на зимние каникулы. Он ввел 
крестный ход на Казанскую (4 ноября), 
такой мощный крестный ход. Шло человек 
800, в дождь. И только подошли к церкви, 
засияло солнце. И так и сияло. Для наро­
да это огромный плюс отцу Фараону. Он 
выполняет здесь очень большую работу. Он 
помогает воспитывать. Есть легенда, что 
у него парашют не раскрылся, и он обещал, 
что пойдет служить. Но это людям хочет­
ся. Он и фонтан в городе освящал. И делает 
все с удовольствием, он любит людей. Нет 
того, кто не знал бы его и кого не знал бы он. 
И старается украсить церковь, ему все руш­
ники несут и цветы исключительные» (2013).



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 127

Но иногда доводы приходских священников 
показывают, что их нежелание выходить в мир — 
результат вполне логичных рассуждений, осно­
ванных на опыте приходской жизни. По этому 
поводу приведу аргументацию священника из с. 
Яловка: «На Рождество обходов по домам не 
делаю (хотя село религиозное с устоями цер­
ковной жизни. — Т. Л.). Я думаю, что предпо­
чтительнее, если люди сами приходят в храм. 
Тут есть грань: если уж начинаешь слишком 
много ходить, а зачем им в храм?! „К нам 
и так придут“. Есть такая педагогическая 
черта» (Красногорский р-н Брянской обл., 2012).

В праздничном служении церкви происходят и 
нововведения, которые можно рассматривать как 
отклик на реалии современной жизни и одно­
временно как понимание необходимости учи­
тывать желания и возможности прихожан. Так, 
даже в церковных кругах неоднозначна оценка 
успешности введения традиции литургии в ново­
годнюю ночь (под 1 января н. с.). По данным 
А. И Юренко, данная традиция укрепляется и 
охватывает все большее число храмов13. Однако 
в Калужской епархии новый церковный обычай 
не имел успеха. Это связано, прежде всего, с 
теми нестроениями, которые он вносил не только 
в общество, но и в отдельные семьи, поскольку 
нарушал устоявшийся уже порядок празднования 
любимого в народе Нового года. «Когда было 
тысячелетие, пробовали ввести новую тра­
дицию: служить ночью литургию на Новый 
год 1 января ровно с полуночи. Новое тысяче­
летие начиналось с возгласа „Благословенно 
Царство“. Это владыка распорядился. Но 
кто-то эту традицию воспринял, кто-то нет. 
Но сейчас отошла» (о. Алексей, г. Людиново 
Калужской обл., 2012). Аналогичная ситуация 
сложилась и в Жиздринском благочинии: «мы 
еще несколько лет пробовали, но не прижи­
лось» (о. Михаил, благочинный, 2012). По мне­
нию обоих батюшек, основная причина неудачи 
с популяризацией нового обычая — «прихожа­
не разрываются: родные ждут». Разумность, 
уважение к возможностям прихожан проявляют 
батюшки и в отношении проведения новогоднего 
дня. Проявленная забота, безусловно, усиливает 
восприятие церкви прихожанами как любящего 
их дома, «Я говорю: не разрывайтесь: если 
у нас под воскресенье, у нас служба в свое 
время, но ради прихожан начинаю на час (под 
Новый год. — Т. Л.) раньше, чтобы не в 8 часов, 

13 Юренко А. И. Праздники в современном православном приходе (на примере Рождества и Нового года) // Церковные 
праздники…С. 411.

а в 7 часов вечера закончить. И литургию 
(1-го января — Т. Л.) на час позже начнем, в 
9 часов, но не позже. Всегда нужен разумный 
компромисс» (о. Алексей, г. Людиново, 2012).

Активный приход церкви не только в обще­
ственную жизнь, но и включение ее в деятель­
ность государственных учреждений стало 
явлением повсеместным. Храмы появляются 
в военных частях, милиции, МЧС, в тюрьмах. 
На последнем варианте мы бы хотели остано­
виться чуть подробнее. Никто не сомневается в 
уместности и необходимости соучастия церкви в 
духовном окормлении людей, для которых грех 
является или хотя бы стал в какой-то момент 
нормой жизни, и которые вследствие этого изо­
лированы государством в особое сообщество 
изгоев. Приведу некоторые выдержки из беседы 
с о. Виктором, который уже не один год окорм­
ляет исправительную колонию в г. Россоши 
Воронежской обл. Из беседы с ним очевидными 
становятся и специфика духовного служения 
в столь неординарном месте, и пути, которыми 
священник пытается обратить своих подопеч­
ных к добру. В зоне находятся преступники 
разных категорий: «и убийцы, и насильники, 
и те, кто мешок пшеницы украл». В боль­
шинстве это молодые люди, никогда не имевшие 
дело с церковью. Священник использует любую 
возможность пробудить у заключенных интерес 
к познанию Бога, рассказать о божественной 
концепции мироустройства и места в нем чело­
века. «Мы пытаемся. Тут пути (религиозного 
воспитания) самые разные: и акафисты, и 
молебны. И через беседы, иногда молебны там 
были, и по ТВ были передачи, мы включаем. 
Разговариваешь везде, и по пути кто-нибудь 
подойдет. И как-то начальник смотрел из 
своего окна во двор, где я разговаривал с 
осужденными, и говорит мне потом: „Вот 
когда это было у нас, чтобы со священни­
ком в зоне можно спокойно поговорить?!“ 
Есть уже несколько человек, которые зани­
маются духовным пением. Сами постигают 
его, я только немного помогаю. Литературой 
стараемся снабдить. Есть так называемая 
комната психологической разгрузки, там 
можно посидеть за столом, за чашкой чая 
пообщаться. Вот мы собираем небольшую 
группу, большая и не войдет. Организуем чай, 
к нему что-то. И я, и начальник колонии 
проводим с ними беседы. Там есть телеви­



128 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

зор и видеомагнитофон. Показываем кассе­
ты с православными сюжетами. Назначаем 
старшего, и они сами смотрят. Но это сугу­
бо добровольно. (Сейчас численность прихо­
да?) Трудно определить, потому что один 
раз приходят одни люди, другой — другие. Но 
когда была служба в самом храме, то там 
бывало и по 50–60 человек. А молитвенная 
комната — небольшая». Поясним, что в 2006 
г., когда велась беседа, храм Николая чудотвор­
ца на территории зоны еще только строился, в 
настоящее время уже полностью функционирует. 
Поэтому шесть лет назад о. Виктор не проводил 
еще литургий и соответственно не причащал, но 
принимал исповедь. И исполнение этого таин­
ства можно считать едва ли не самым сложным 
в духовном служении в тюрьме. «Исповедь при­
нимаю. Исповедуются разбойники — волосы 
дыбом встают не от того, какие страшные 
грехи рассказывают, а от того, как они испо­
ведуются, с каким чувством покаяния. Как 
они себя осуждают. А спокойных людей на 
исповеди нет. В обычном храме разные под­
ходят. Иногда подойдут и молчат, их выспра­
шиваешь. Иногда: „Я ни в чем не грешна“. 
Я всегда говорю: „Обязательно исповедуйте 
тот грех, за который несете наказание“. 
Они и не скрывают. Горожане свои личные 
грехи скрывают, а эти — нет. (Понимание 
греха?) Вот именно. У них, кто исповедуется, 
это очень остро. И скажу почему: некото­
рых убийц-насильников преследуют даже их 
жертвы, они им не дают покоя нигде. И после 
исповеди я обычно провожу краткую беседу. 
И задаю им вопрос: „Вы бы в будущем совер­
шили то же, что и сейчас?“ И слышу всегда: 
„Нет“».

Из комментариев священника ясно, что он 
совсем не уверен в том, что исправление в полной 
мере произошло, и опасность будущего совер­
шения преступления исключена. Но понимает, 
что в момент духовного накала, максимального 
осознания вины и желания очищения, человек 
действительно готов к тому, чтобы никогда не 
брать на себя новый грех. Сложность служения 
тюремного священника в том, что он — не зам­
полит, проводящий лишь воспитательные бесе­
ды. Он имеет дело с тайными движениями души 
человека, которого стремится направить к Богу. 
Одна из сложностей окормления заключенных 
в том, что здесь аккумулируется огромная масса 
реальных тяжелых грехов и мучающая человека 
боль за совершенное. Все это выливается на свя­
щенника, придавая постоянно особую остроту 
таинству покаяния, не свойственную обычной 

церковной практике. Простить услышанный грех 
бывает страшно, не менее страшно не простить 
кающегося. Бывает так, что именно «святые 
помощники» подсказывают батюшке правильное 
решение. «У нас так: икона Святой Троицы, 
аналой смотрит на икону святой Троицы. 
Осужденный стоит тоже лицом туда. А я 
сбоку. А на боковой стене икона святителя 
Николая. И у меня вопрос к себе же: что мне 
делать? Прощать ведь грех его, грех ведь 
смертный. И я в смятении. Или нужно ему 
какое-то наказание? Он кается, а я в разду­
мье. И мой взгляд упал на эту икону. И я смо­
трю а он не то, что улыбается, а лицо такое 
доброе-доброе сделалось на какое-то мгнове­
ние. Очень доброе и как бы слегка расплывше­
еся в какой-то улыбке, что ли. И я как посмо­
трел, думаю: „Святитель Николай прощает, 
а я ?!“ Я тут же прочитал ему разрешитель­
ную молитву, все простил. И когда глянул на 
икону: может быть, мне почудилось, может 
быть, выглядит также? Смотрю — всё, уже 
как этот человек ушел, святитель Николай 
выглядел как обычно». Как говорит о. Виктор: 
бывают случаи, когда он не отпускает грехи, но 
редко. «Чаще прощаю, отпускаю. Иногда даже 
по обоюдному согласию: епитимью. Но это 
редко. Я подхожу с той позиции, что люди 
эти совершенно не знали ни Бога, ни церкви, 
были далеки от веры. Как бы в темноте. Но 
теперь свет для них хоть в какой-то степени 
воссиял, они к нему обращаются. Даже если 
один выйдет из зоны и не совершит такого 
преступления, то уже неплохо».

Тюремная ситуация специфична тем, что 
здесь, как нигде, по мнению священника, стоит 
проблема борьбы добра со злом. Здесь не обыч­
ные колебания, когда священник лишь только 
должен подправить ситуацию в сторону добра. 
В данном случае вопрос может иметь лишь аль­
тернативное разрешение. «Еще есть известное: 
с кем поведешься, от того и наберешься. Но 
есть в колонии выбор: от беса уйти к Богу. И 
если человек сделает свой выбор, он пойдет к 
Богу. И не скажу, что многие, но некоторые 
приходят к вере в этих местах. Причем к вере 
приходят по-настоящему верующими людь­
ми. У нас уже известны случаи — один человек 
принял сан».

Одну из причин преступного поведения свя­
щенник видит в том, что попавшие сюда люди 
были в большинстве своем неокрещенные. И для 
них принятие крещения — первый шаг к Богу, 
а, следовательно, и к жизни по иным законам. 
«Раньше ведь не было ничего подобного, и в



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 129

других колониях не было — что могли при­
глашать священника. И у нас очень многие 
принимают крещение. Мы не вели учет, но 
явно более 1000 человек. Это с 1997 г., когда 
я стал священником. В колонии всего при­
близительно 1000 человек и меньше. Да, среди 
осужденных неокрещенных было не мало — 
до 90 %. Поэтому бес, как говорится, и воро­
шил как ему было угодно».

Православие разными путями входит в жизнь 
заключенных. Одно из ремесел, которым зани­
маются обитатели колонии — изготовление под­
свечников и резных рамок для икон, которые 
потом продаются в лавках города. Произошло уже 
и свое чудо с иконой, о котором можно сказать 
несколько слов, так как случилось оно в руках 
заключенного и вызвало отклик в высших духов­
ных и судебных инстанциях. Отданная на рестав­
рацию одному осужденному икона Иверской 
Божьей Матери вдруг «покрылась испариной» и 
пошел тонкий благовонный аромат. Осужденный 
был человек невоцерковленный и испугался, что 
икона отсырела и он будет виноват. Обратился 
к начальнику. Тот, как человек верующий, все 
понял. Сказал: «Не бойся, это чудо мироточения». 
Собрали совещание с представителями епархии 
и руководителями Воронежского управления 
исправления и наказания. Все приложились к 
этой иконе. Икона сейчас в Свято-Троицком хра­
ме-часовне рядом с зоной.

Активно сотрудничает с колонией-поселением 
и о. Владимир из г. Сураж. В местной колонии, 
где отбывают срок люди, совершившие нетя­
желые преступления, оборудована специальная 
молельная комната, где «утром и вечером совер­
шается молитвенное правило. Из осужден­
ных есть ответственный, он и совершает 
молитвенное правило. Читает утренние и 
вечерние молитвы полностью, его на это бла­
гословляют. Акафисты читает». В колонии 
около 300 человек, посещают молитвенную ком­
нату приблизительно человек 25. Здесь же свя­
щенник может совершать литургию, регулярно 
проводит беседы, молебны. Руководство коло­
нии поощряет церковную помощь в воспитании 
заключенных. Желающих присутствовать на 
службах освобождают от работ. О. Владимир 
исповедует заключенных, но не всегда допуска­
ет затем к причастию, считая нужным нало­
жить епитимью — молитвы, поклоны. По сло­
вам о. Владимира, «икон много, но каких-то 
святынь нет. Есть даже иконы, сделанные 
руками осужденных, был даже резчик. С собой 
носят маленькие иконы». Любимыми святыми 
заключенных, как и следовало ожидать, стали 

св. Анастасия узорешительница (планируется 
строительство церкви, посвященной этой святой) 
и Николай Чудотворец.

Но, по мнению общества и государства, улуч­
шение нравственной ситуации с помощью право­
славного вероучения требуется не только там, 
где находятся преступники. Все чаще, как пока­
зывают полевые исследования, возникают нега­
тивные ситуации, природа которых заставляет 
думать о невозможности исправить их обычны­
ми гражданско-правовыми мерами. В результате 
в общественном мнении крепнет убежденность 
в необходимости использования защитных 
средств из арсенала церкви. В разных местах 
мы фиксировали обращение к данной практике 
как последней надежде не только населения, но 
и светских властей. Как правило, потребность в 
православной защите возникала в связи с регу­
лярно повторяющимися трагическими события­
ми, вызывающими чувство аномальности проис­
ходящего. Например, по словам священника из с. 
Темкино, «в с. Дербино началась очень высокая 
смертность, особенно среди молодежи от 15 
до 25 лет, наркомания. И администрация 
вместе с населением попросили оградить село 
с четырех сторон крестами» (Темкинский р-н 
Смоленской обл., 2009). В с. Любовшо Брянской 
обл. 30 жителей разного возраста в течение двух 
лет покончили жизнь самоубийством. После этого 
население уверилось в воздействии на ситуацию 
сакрально-негативных сил, бороться с которыми 
возможно, лишь привлекая методы церковной 
защиты. Глава администрации пригласил духо­
венство, «устроили освящение села, с участи­
ем всех жителей был совершен крестный ход 
по селу, на въезде и выезде поставили кресты. 
Шли по центру, в центре был обряд, служба, 
певчие, воду святую принесли из Бобровой 
криницы, сам председатель на машине ездил. 
Рабочий день был, но очень много народа 
собралось. Дали всем воду, чтобы побрызга­
ли дома» (Красногорский р-н, 2008). К практике 
православной защиты прибегают даже директо­
ра школ, видя в этом возможность обезопасить 
жизнь детей. Так, по словам верующей учитель­
ницы из г. Унеча, «наша школа стоит не на 
очень благополучном месте: было немецкое 
кладбище, а сейчас там спортивная пло­
щадка. Было много несчастных случаев, и в 
семьях много несчастных случаев. Директор 
разрешил освятить школу, и я позвала 
батюшку, втроем освятили. И другую школу 
освящали» (Брянская обл., 2013). Практически 
вошло в традицию освящать здания обществен­
ного характера — кафе, рестораны, гостиницы,



130 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

даже здания местного правительства, послед­
нее, правда, в основном зависит от убеждений 
глав администраций. Характеризуя религиоз­
ную ситуацию в городе, о. Владимир из Суража 
добавил: «Глава администрации Зодиан Анна 
Алексеевна наша прихожанка. На все празд­
ники старается быть с народом. И админи­
страцию освящали. Как только она полу­
чила назначение на главу, сразу — давайте 
освятим. И школы, и больницы освящали» 
(Брянская обл., 2013).

Все чаще слышишь о том, что не только миря­
не и спонсоры жертвуют деньги на восстановле­
ние или возведение храмов. Посильную помощь 
оказывают и местные власти, но поскольку руко­
водство городов и поселков не имеет права вкла­
дывать деньги в церковное строительство, их 
помощь имеет обычно организационную или 
опосредованную форму. Так, администрация пгт 
Красная гора поступила следующим образом: 
«строят храм, есть пожертвования. Один 
дал 750 тыс. Это бывшие жители. Участок 
мы выделили и строим мы. Провели — отчис­
ление однодневного заработка. Делаем 
по-разному. У нас было картофелехрани­
лище. Отдали организации, а они приехали 
и заложили фундамент церкви бесплатно. 
Строит наша ПМК. Мы строим на народные 
деньги, люди помогают» (Брянская обл., 2012).

Организационную помощь в сборе средств на 

церковные нужды по возможности оказывает и 
администрация г. Людиново. Приведем краткий 
анализ источников средств, поступающих на вос­
становление Казанского собора г. Людиново, сде­
ланный его настоятелем о. Алексеем. «На уровне 
нашего района государственные структуры 
нас поддерживают в какой-то мере. У нас 
попечительский совет храма возглавляет 
глава района, колокольня возведена за счет 
меценатов. В прошлом году купили комплект 
колоколов — 3,5 млн. Деньги собирали мара­
фоном по призыву попечительского совета. 
Все собирали, кто сколько, были и большие 
пожертвования. Был опубликован список 
жертвователей без указания суммы и общий 
итог. В газете каждую неделю печатали. 
В храме был сбор пожертвований с записью 
в тетрадь. И адрес, и подпись. Можно было 
через банк, и урна была. Один человек 1 млн 
дал. Организации помогают, кто на плаву. 
Есть необходимое для гражданского сообще­
ства сотрудничество — церковных структур 
и светских» (Калужская обл., 2012).

И подытоживая характеристику взаимоот­
ношений общества, государства и Церкви этот 
опытный батюшка, бывший учитель истории, 
добавил: «И это крайне необходимо России. Это 
очень хорошо понимают в Европе, так как это 
делает Россию более сильной. Любую возмож­
ность вбить клин между светскими и церковными



Т. А. Листова. Современный опыт взаимодействия Церкви, общества и государства: итоги... 131

структурами, они используют, так как они не 
заинтересованы в союзе Церкви и государства».

Светская администрация становится посред­
ником при возможных спорах между церковью и 
общественными организациями, помогает нахо­
дить устраивающий обе стороны компромисс. 
Яркий пример — разрешение проблемы, воз­
никшей при восстановлении храма Александра 
Невского в Симферополе. Дело в том, что на 
месте разрушенного храма в советское время был 
поставлен танк Т-34 как раз на алтарной части 
снесенного храма. «При начале воссоздания 
храма ветераны боялись, что танк отне­
сут куда-либо на задворки города. Владыка 
Лазарь нашел общий язык с председателем 
Верховного Совета Крыма коммунистом 
Грачом, тот собрал ветеранов и сказал: „мы 
ничего ломать не будем. Танк будет рядом. 
Собор Александра Невского, рядом памятник 
воинам — героям русско-турецкой войны и все 
вместе будет духовно-патриотический ком- 
плекс“. Это и произошло» (Симферополь, 2012).

Церковь не принимает участие в государствен­
ном управлении страной, но готова соучаство­
вать в жизни каждого ее жителя. Это не только 
духовное окормление, но и постоянная помощь 
в решении мирянами важных житейских про­
блем. Как показывает опыт священнослужите­
лей, одними из самых важных в настоящее время 
являются проблемы семейные. Как со вздохом 

сказал феодосийский благочинный, «наверное, 
надо уже какое-то образование получать по 
семейным проблемам, так как стали ходить 
семейные пары с семейными проблемами. 
Этого раньше не было. Есть такая тенден­
ция, и это хорошая тенденция». Заметим, 
за советами к священнику приходят не только 
постоянные прихожане. О приоритете семейных 
проблем в круге интересов молодежи говорили 
и в Симферопольской епархии. «Когда мы пер­
вый раз съезд молодежи проводили, думали, 
больше будет народа в секции, где компью­
теры, а большинство было, где семья, как 
создать и сохранить. То есть ребята инте­
ресуются. Программа по семье вызывает 
большой интерес и у мусульман, и у армян. 
Делаем выставку „Семейные реликвии“. 
Кто-то икону принесет, кто-то старинное 
Евангелие. Кто-то письмо, которое Сталин 
написал его дедушке» (Симферополь, 2012).

Перед Церковью стоит важная задача оцер- 
ковлять людей, считающих себя православными, 
но не проникнутых еще духом христианства как 
нормой жизни. Растет религиозная грамотность 
и потребность обращения к духовенству. Надо 
сказать, что в отличие от столичной центральной 
прессы, местные издания регулярно, хотя, может 
быть, и недостаточно, помещают сведения о цер­
ковной жизни своей местности, не считая при 
этом нужным изыскивать поводы для критики 



132 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

духовенства. Из религиозных колонок провин­
циальной светской прессы люди получают не 
только сведения о приближающихся праздниках 
и торжествах и их проведении, но и информа­
цию религиозно-просветительского характера. 
Конечно, в настоящее время священнику, дабы 
сделать храм и приходскую жизнь неотъемлемой 
частью жизни своих прихожан (а к таковым фор­
мально относят все живущее окрест население, 
тех, кто крестит и отпевает в данном храме), 
часто приходится выходить за рамки чисто цер­
ковного служения. Например, населению очень 
нравится такое совместное проведение праздни­
ков, о котором нам рассказали в г. Мосальске. 
«Все зависит от батюшки. Первый ничего не 
делал. Второй очень активный и матушка 
его. Она проводила Троицу великолепно. На 
улице концерт, песни религиозные и совет­
ские, дальше столы с печеньями, пирогами и 
чай. Затем пришел третий батюшка. Ему 
рассказали, он один раз провел. Немного не 
так, но все-таки провел. Пригласили девочек 
из епархиального училища, пели. В этом году 
уже не делал. Почему — неудобно спраши­
вать. Может быть, денег нет» (Калужская 
обл., 2010). Понимая своеобразие современного 
общества, церковь идет на уступки в религи­
озных правилах: разрешает заочное отпевание, 
берет во внимание разные поводы для разводов, 
многие священники считают разумным отложить 
венчание при светском бракосочетании.

Примеры взаимопроникновения Церкви и 
общества могут быть продолжены, хотя все соци­
ально-культурные инициативы церкви, ее выход 
в светское общество постоянно ограничиваются 
теми рамками, которые устанавливает государ­
ство. На наш взгляд, приведенные выше примеры 
соучастия церкви в общественной жизни или 
же придание православной окраски обществен­
ным мероприятиям населения можно отнести 
к категории православной культуры, о чем шла 
речь в начале статьи. Положительный аспект 
происходящих в общественной жизни процессов 
безусловен. Но, тем не менее, остается вопрос: 

всегда ли и насколько приобщение к православ­
ной культуре и следование ее нормам подраз­
умевают одновременное проникновение в духов­
ную сущность православия? Подобные вопросы 
возникают не только у нас, но и у служителей 
церкви, опасающихся подмены веры формаль­
ным выполнением религиозных предписаний и 
рекомендаций. По этому поводу приведу слова 
священника из Унечского р-на, который не только 
ведет воскресную школу, но и преподает в обще­
образовательной, т. е. постоянно соучаствует в 
воспитательном процессе. «Сведение религии 
к культуре — это пагубно. Может быть, в 
современном мире это даже и желательно, 
но для церкви плохо. Нельзя ждать, что дети 
из младших классов потом будут ходить в 
церковь. Лучше, чтобы ходили сознательно. 
Чтобы для них это была не только куль­
тура, а чтобы понимали суть. Что это не 
только обряды и торжества. И не хотят 
понять, сознательно от этого отворачива­
ются. Надо настаивать на том, чтобы вера 
была чистой, незасоренной чем-то мирским, 
так как вера и мир противостоят друг другу. 
Священник противостоит миру» (Брянская 
обл., 2013). Конечно, само ощущение принадлеж­
ности к православной культуре не является ни 
свидетельством, ни гарантом веры в Бога, но про­
никновение этой культуры в ментальность наших 
современников, в их ориентацию в системе цен­
ностей и восприятие мира в целом — это, как 
нам кажется, базовая основа для дальнейшего 
движения к вере и Церкви.

Идея противостояния мирского и церковного 
не характерна для большинства священнослужи­
телей. В церковной среде превалирует концепция 
разделения функций со светскими инстанциями 
с невмешательством в сферу деятельности друг 
друга. Приветствуются разные формы взаимодей­
ствия, но без форсирования сближения. Главной 
задачей Церкви было и остается приводить чело­
века к Богу, что, в конечном итоге, соответствует 
стремлению к гармоничному устроению обще­
ства и его государства.


