
ИССЛЕДОВАНИЯ

М. М. Громыко 

Религиознонравственный подход 
к проблемам социального неравенства 
в русской православной традиции 
XIX — начала XX веков

Существенные историко-этнографические 
аспекты весьма актуальной сегодня про­
блемы отношения к богатству рассмотрены 

О. В. Кириченко на страницах нашего журнала1. 
Данная статья лишь продолжает эту тему, отнюдь 
не претендуя на ее завершение.

1 Кириченко О. В. Отношение к богатству в русской православной традиции (XVIII — начало XX века) // Традиции и со­
временность. М., 2014. № 15. С. 64–100.

Грубо-примитивный материалистический под­
ход марксизма-ленинизма к социальным пробле­
мам, сознательно ставивший задачу уничтоже­
ния духовно-нравственных ценностей христи­
анства и замены их понятиями ожесточенной 
классовой борьбы, довлел над учеными России 
в течение семидесяти с лишним лет. Работая в 
условиях постоянного государственного террора 
в отношении инакомыслящих, даже серьезные 
исследователи вынуждены были ограничиваться 
сугубо экономической стороной общественных 
явлений, не касаясь духовно-нравственных про­
блем и не вступая в противоречие с теориями 
формаций и «прогрессивных» революций. За это 
время накопилось немало научных трудов, авто­
ры которых видели свою задачу в сборе отрица­
тельных фактов о социальной действительности 
«царского времени», намеренно или невольно пре­
увеличивая уровень и разрушительные послед­
ствия социального расслоения.

Исследователи советского времени находили 
и в дореволюционной историографии предше­
ственников своих взглядов, так как уже и в 
рассматриваемый нами период нарастало число 

Малое у праведника — 
лучше богатства многих 
нечестивых 
Пс. 16, 16

авторов — ученых и публицистов — очерни­
телей, усердно подчеркивающих отрицательные 
стороны российской действительности: одни в 
надежде, что содействуют их исправлению, под­
давшись влиянию либерального и демократи­
ческого направлений; другие — сознательные 
разрушители, готовившие переворот и последо­
вавшую за ним революцию. Заблуждению первых 
явно способствовал их отход от веры и Церкви, 
в большей или меньшей степени. О вторых в 
этом отношении и говорить не приходится.

В наши дни, когда в обществе накапливаются 
раздражение и протест против социального нера­
венства, и одни обращаются (глазами исследова­
телей, публицистов, писателей и просто актив­
ных людей разных профессий) к указанной выше 
критиканской литературе, а у других вызревает 
или уже выражается готовность следовать рево­
люционным идеям и противопоставлять совре­
менности сталинизм, необходимо обратиться к 
богатому опыту религиозно-нравственного под­
хода к этим проблемам, которым располагает 
русский народ, т. е. не только в христианском 
богословии, но и в реальной социальной прак­
тике. Иной верующий и церковно укрепленный 
в вере человек, «простой» по уровню образования 
и занятиям, прекрасно понимает бескачествен- 
ность богатства как такового: все зависит 
от того, как оно нажито и как используется, — 
объяснит он нам! Он видит, чувствует всеми 



4 ИССЛЕДОВАНИЯ

фибрами своей души, в так называемой «классо­
вой борьбе», с одной стороны, — грех зависти, 
разжигаемый носителями зла, с другой, — грех 
сребролюбия — наживание богатства ради убла­
жения собственных прихотей и гордыни.

Богатому трудно войти в Царствие Небесное 
(Мф. 19, 23) потому, что оно воздвигает допол­
нительные искушения на этом пути. Святитель 
Филарет (Дроздов) подробно объясняет в частной 
переписке, как могут быть преодолены эти пре­
пятствия на разном уровне духовного развития 
человека. Он отмечает, что «нищета в Евангелии 
не всем предписана без разбора и в одинаковой 
степени». Первый ответ Господа богатому юноше 
о том, как спастись — соблюди заповеди (Мф. 19, 
17), и лишь после утверждения юноши о том, 
что это у него есть, Спаситель предлагает ему 
путь совершенных, т. е. не только спасаемых от 
ада, но святых, способных к преимущественной 
славе на небесах2. «Из сего видите, — пишет 
свт. Филарет, — что Евангелие нищету предпи­
сывает не всем, но ревнующим о совершенстве, 
что не имеющие дара нищеты могут спастися от 
ада, если будут веровать и творить добро в свою 
меру, но сии не столь богаты будут на небесах, 
как те, которые оставили все, чтобы идти во след 
Христу. Кроме того, есть способ и богатому 
быть нищим при самом богатстве, а именно, 
когда он к богатству не имеет ни малейшего 
пристрастия и ничего не употребляет по 
своей прихоти; но как приставник сокро­
вища, принадлежащего Богу, употребляет 
оное по лучшему своему разумению во благо 
ближних»3 (курсив наш — М. Г.). Но все «может 
сие совершиться, — продолжает пояснять свя­
титель, — премудрым Провидением Божиим и 
силою Божиею, которая и человеку сообщается 
через веру»4.

2 Святитель Филарет Московский. «Призовите Бога в помощь»: Сборник писем / сост. иерод. Никон (Париманчук). 
М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2006. С. 260–261.

3 Там же. С. 261.
4 Там же. С. 262; Симонов В. В. Церковь — общество — хозяйство. М., 2005. С. 296–297.
5 Балановская Н. А. Нравственность и духовные традиции в бизнесе // Наследие Серафима Саровского и судьбы России: 

Материалы конф. Москва — Саров. Июнь 2004. Нижний Новгород, 2005. С. 50.
6 Там же.
7 Там же. С. 51. Подробнее о деятельности Прохоровых см.: Материалы к истории Прохоровской Трехгорной мануфактуры и 

торгово-промышленной деятельности Прохоровых. М., 1915; Барышников М. Н. Деловой мир России. СПб., 1998.

Именно таким путем, который мы выделили в 
тексте святителя Филарета, стремилась следо­
вать значительная часть богатых, происходивших 
из разных сословий России XIX — начала XX в.

Но обратимся к конкретному материалу. В силу 
особенностей самой темы, видимо, целесообраз­
но рассмотреть вопрос по сословиям и начать 

изложение с тех, чье сословие было в рассма­
триваемый период наиболее явным и непосред­
ственным исполнителем процессов наживания 
и использования богатства — т. е. с купечества.

Владельцы ситценабивной мануфактуры 
Прохоровы происходили из монастырских кре­
стьян Свято-Троицкой Сергиевой Лавры. «Они 
были людьми глубокой веры и на первое место 
ставили задачи просвещения и духовно-нрав­
ственного воспитания народа. Они не только 
исповедовали принципы служения Богу, Царю и 
Отечеству, но и всеми силами старались вопло­
тить их в жизнь»5. Основатель предприятия 
В. И. Прохоров отказался от доходного дела пиво­
варения по нравственно-религиозным соображе­
ниям и вложил свои капиталы (1799 г.) в ситцена­
бивную мануфактуру, будущую «Трехгорку». Он 
завещал своим потомкам жить «не для богатства, 
а для Бога, не в пышности, а в смирении, всех, а 
кольми паче друг друга любите»6.

Его преемники исполняли установки основа­
теля. При фабрике действовали: церковь, библи­
отека, больница, детские ясли и сад. Служащим 
и рабочим предоставлялось жилье, предлага­
лись всевозможные способы обучения и повы­
шения квалификации; была создана ремес­
ленная школа. Тимофей Васильевич Прохоров 
(1797—1854) писал: «Богатство то хорошо, когда 
человек, приобретая его, сам совершенствуется 
нравственно, духовно, когда он делится с дру­
гими и приходит им на помощь»7. Его поучение 
«О богатении» отражает моральные установки 
верующей части русского купечества. «Человеку 
нужно стремиться к тому, чтобы иметь лишь 
необходимое в жизни; раз это достигнуто, то оно 
может быть и увеличено не с целью наживы — 
богатства для богатства — а ради упрочения 
нажитого и ради ближнего. Благотворительность 
совершенно необходима человеку, но она долж­
на быть непременно целесообразна, серьезна. 
Нужно знать, кому дать, сколько нужно дать. 
Ввиду этого нужно посещать жилища бедных, 
помогать каждому, в чем он нуждается: работой, 
советом, деньгами, лекарствами, больницею и пр. 
Наградою делающему добро человеку должно 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 5

служить нравственное удовлетворение от созна­
ния, что он живет в Боге. Богатство часто приоб­
ретается ради тщеславия, пышности, сластолю­
бия и пр., это нехорошее, вредное богатство, оно 
ведет к гибели души»8.

8 Цит. по: Русское хозяйство: Святая Русь / Большая энциклопедия русского народа. М.: Институт русской цивилизации, 
2006. С. 102.

9 Там же.
10 Балановская Н. А. Указ. соч. С. 51.
11 Бахрушины // Русское хозяйство: Святая Русь. С. 90. Подробнее о Бахрушиных см.: Барышников М. Н. Указ. соч.
12 Там же. С. 196–197.

Отвечая на выпады против богатства как тако­
вого в современной ему общественной мысли, 
Т. В. Прохоров подчеркивает: «Богатство необхо­
димо должно встречаться в жизни, оно не долж­
но пугать человека, лишь бы он не забыл Бога 
и заповедей его. При этих условиях богатство 
неоценимо, полезно. <…> Не будь богатства, не 
было бы ни открытий, ни усовершенствований 
в различных отраслях знаний, особенно про­
мышленных. Без средств, без труда, энергии не 
может пойти никакое промышленное предпри­
ятие: богатство — его рычаг»9.

Автор цитируемой выше статьи справедли­
во полагает, что «Прохоровы не были одино­
ки в своем мировоззрении, как надо развивать 
промышленность; их взаимоотношения с рабо­
чими были характерны для многих предприни­
мателей России: А. А. Бахрушина, С. И. Моро­
зова, П. П. Рябушинского, П. М. Третьякова, 
С. И. Щукина и других»10 11.

Да, Бахрушины, например, с конца 80-х годов 
XIX и в начале XX в. регулярно вкладывали 
большие средства с благотворительной целью. В 
1887 г. открыта Бахрушинская больница, постро­
енная и оборудованная на их капиталы; при ней, 
в 1890 г. — дом призрения неизлечимых больных 
на 200 человек. В 1895 г. — основан городской 
сиротский приют. В 1898 г. ими открыт дом бес­
платных квартир для нуждающихся вдов с деть­
ми и учащихся девиц; в 1912 г. в нем жили более 
2000 человек, в том числе — свыше 1300 детей. 
В 1900 г. Бахрушины создали ремесленное учи­
лище для 100 мальчиков и школу рукоделия для 
девочек. Данный перечень не исчерпывает всей 
меценатской деятельности семьи этих предпри­
нимателей в области кожевенного и суконного 
производства. В 1901 г. братья Бахрушины удо­
стоены звания почетных граждан12.

Известными благотворителями были пред­
приниматели Гарелины, основавшие в Ива­
ново-Вознесенске три крупных предприятия по 
производству льняных, ситценабивных и хлоп­
чатобумажных тканей. Начало этому делу поло-

Красильщиков с женой 

жил в XVIII в. крепостной крестьянин Матвей 
Гарелин, занимавшийся торговлей тканями. 
В 1828 г. братья Никон Мефодиевич и Петр 
Мефодиевич Гарелины выкупились на волю. Они 
вступили во 2-ю купеческую гильдию, а в 1839 — 
в 1-ю. За выделение крупных сумм на улучшение 
быта рабочих Гарелины были удостоены несколь­
ких российских и международных наград12.

Торговый дом «Гарелина Никона сыновья» 
имел при своем предприятии церковь, которую 
фирма обеспечивала на свои средства; содержал 
школу и библиотеку для детей рабочих, бога­
дельню, амбулаторию, жилые дома. У Гарелиных 
существовали фонды пособий для беременных 
женщин и лиц, получивших травму на производ­
стве. Рабочие получали пенсии. Другая фирма — 
паевое товарищество «Гарелин Иван с сыновья­
ми» (Иван Никонович выделился в 1854 г.) в нача­
ле XX в. содержала: при фабриках два трехэтаж­
ных жилых дома, а также поселок за пределами 
фабричной территории — 11 домов; больницу; 



6 ИССЛЕДОВАНИЯ

амбулаторию; два училища (250 и 210 человек); 
ясли; детский приют; родильный дом; богадель­
ню; библиотеку на 3000 томов13.

13 Там же. С. 197–198. Подробнее о Гарелиных см.: Барышников М. Н. Указ. соч.
14 Там же. С. 423–424. Подробнее см.: Иоксимович Ч. М. Мануфактурная промышленность в прошлом и настоящем. 

М., 1995. Т. I.
15 Там же. С. 677–678.

Товарищество Красильщиковых, ткацкое и 
красильное производство которых располагалось 
в с. Родники Вичугского у. Костромской губ. 
и было тесно связано с окрестным крестьян­
ством (рабочие в основном из местных крестьян; 
раздача работы на дом), вело на свои средства 
значительную просветительную работу: было 
построено в ближайших селениях 6 начальных 
училищ и выданы пособия еще на 6 училищ. При 
самой фабрике было открыто начальное учили­
ще — сначала (1889 г.) на 70 учащихся при двух 
учителях, через 10 лет в нем обучалось 180 детей 
при 6 учителях, а через 20 лет — 430 детей при 
12 учителях. Товарищество создает специальный 
фонд для дальнейшего обучения детей рабочих

Оловянишников

и служащих в средних и высших учебных заве­
дениях. В 1903 г. вне территории фабрики, но на 
средства Красильщиковых, создается Народный 
дом со складом-выставкой сельскохозяйствен­
ных орудий, семян, наглядных пособий по сель­
скому хозяйству, а также библиотекой-читаль­
ней, кружком любителей церковного пения, 
складом картин и пр. В 1903 г. кружок местной 
интеллигенции при содействии товарищества 
Красильщиковых создал общеобразовательные и 
технические курсы, задачей которых было «дать 
специалисту-рабочему, кроме общего образова­
ния, возможность ознакомиться с самой теорией 
его специальности»14.

Ярославские предприниматели Оловяниш- 
никовы специализировались на изготовлении 
колоколов и церковной утвари, наряду со свин­
цово-белильным и свинцово-прокатным заво­
дами. Фирма особенно широко развернулась 
при купце 1-й гильдии Иване Порфирьевиче 
Оловянишникове, который был мануфак- 
тур-советником и городским головою Ярославля. 
Сыновья его возглавляли московские и ярослав­
ские предприятия. Их изделия получали награды 
на международных выставках (в Новом Орлеане, 
Париже, Чикаго) и на Всероссийских выставках 
в Москве и Нижнем Новгороде. Их благотво­
рительность в родном Ярославне была весьма 
значительной: финансировали постройку моста 
через р. Которосль, архивохранилища, богадель­
ни. В Ярославской женской гимназии учреди­
ли стипендию им. Шуры Оловянишниковой. 
Эта семья была постоянным вкладчиком в 
Серафимо-Понетаевский женский монастырь15.

Наиболее последовательная и глубоко духов­
ная оценка своей деятельности приводила некото­
рых предпринимателей и купцов к кардинальной 
перемене всей своей жизни. Так, например, посту­
пил сибирский купец Иннокентий Сибиряков. 
Исследовательница его жизни Т. С. Шорохова 
пишет: «Купцы в России в монастыри уходи­
ли нередко. Но чтобы монашеский постриг в 
расцвете лет принял миллионер-золотопромыш­
ленник, да еще предварительно раздав все свое 
состояние на благотворения и церковные нужды, 
такой случай даже для нашего отечества необы­
чайный! Сам этот факт — уход крупного капита­
листа из мира — дает исчерпывающее объясне­
ние, почему имя выдающегося благотворителя 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 7

России последней трети XIX в. — Иннокентия 
Михайловича Сибирякова было вычеркнуто из 
отечественной истории (в советский период. — 
М. Г.), хотя современники схимонаха Иннокентия 
не сомневались, что память о нем будет переда­
ваться из поколения в поколение»16.

16 Шорохова Т. С. Ктитор Афонского Свято-Андреевского скита схимонах Иннокентий (Сибиряков) — выдающийся пред­
ставитель русского купечества // Возрождение православных монастырей и будущее России: Материалы III Всерос. науч.- 
богословск. конф. «Наследие Серафима Саровского и судьбы России». Нижний Новгород: Глагол, 2007. С. 511.

17 Краткая энциклопедия по истории купечества и коммерции Сибири. Новосибирск, 1997. Т. 4, кн. 1. С. 46–50; Шорохо­
ва Т. С. Благотворитель Иннокентий Сибиряков: Биографические повествования. СПб., 2005. С. 9–12.

18 Краткая энциклопедия… С. 6–12.
19 Шорохова Т. С. Указ. соч. С. 13.
20 Там же. С. 14.
21 Шорохова Т. С. Ктитор Афонского Свято-Андреевского скита… С. 514.
22 Там же. С. 515.

Иннокентий Михайлович Сибиряков (1860— 
1901) принадлежал к старинному богатому роду 
сибирских купцов. Начало их купеческой и бла­
готворительной деятельности положил в конце 
XVII в. крестьянин Устюжского у. Афанасий 
Сибиряков, строивший в Иркутске храмы. 
Отец Иннокентия — Михаил Александрович 
Сибиряков первым в роду стал золотопромыш­
ленником (в 40-х–60-х годах XIX в.). «Он был 
отмечен не только полученным свыше даром 
предприимчивости, но и истового боголюбия» 
(в течение нескольких лет трудился старостой 
Вознесенской церкви). Благотворительность 
М. А. Сибирякова была многообразна: вклад 
больших средств на нужды Вознесенского мона­
стыря; строительство часовни в честь святи­
теля Иннокентия Иркутского; вклад средств в 
попечительства — детских приютов, раненых 
и больных воинов, пострадавших от наводне­
ния; вложения в детский сад, строительство 
здания Иркутского театра, устройство дома 
для престарелых и инвалидов с церковью в 
честь святого Михаила Клопского (небесного 
покровителя самого Михаила Александровича) и 
другие вклады17.

По линии матери, в роду купцов и золото­
промышленников Трапезниковых, тоже немало 
было для Иннокентия примеров религиозно-нрав­
ственного отношения к имущественному нера­
венству. Особое влияние на будущего монаха 
оказал его родной дядя и крестный — Сергей 
Константинович Трапезников, служивший цер­
ковным старостой, входивший в епархиальный 
комитет миссионерского общества и активно уча­
ствовавший в попечительстве о тюрьмах, боль­
ных и раненых воинах и других добрых делах18.

Старший брат Иннокентия — Александр Ми­
хайлович Сибиряков (1849—1933) вложил капи­

талы как в дела церковные, так и в науку и свет­
ское просвещение: выстроил несколько больших 
и малых церквей, часовен и скит; устроил ряд 
учебных заведений (в том числе — значитель­
ный вклад в основание Томского университе­
та с принесением в дар ему библиотеки поэта 
В. А. Жуковского, около 5000 томов). Широко 
известно было его финансовое участие в экспеди­
ции А. Э. Норденшельда по освоению Северного 
морского пути — вклад А. М. Сибирякова был 
самым крупным19.

«Вот среди таких творцов русской жизни, на 
примерах любви к ближнему и впитывал любовь 
к своему Отечеству и народу будущий благо­
творитель и святогорский схимник Иннокентий 
Сибиряков»20. Иннокентий стал наследником 
крупного капитала в пятнадцать лет и занялся 
благотворительностью уже в гимназии, успеш­
но продолжив деятельность в области светского 
просвещения взрослым человеком: организация 
и обеспечение научных экспедиций; издание 
книг, газет и журналов; помощь молодежи в полу­
чении образования, ученым — в исследованиях; 
открытие музеев, библиотек и школ. Его участие 
в просвещении не ограничивалось территорией 
Сибири: вклады И. М. Сибирякова определили 
становление трех высших учебных заведений в 
Петербурге21.

Глубоким состраданием и активной помо­
щью этого просвещенного богача пользовались 
переселенцы в Сибирь, испытывавшие бедствия 
в пути и трудности при устройстве на новых 
местах. Он не только помогал им лично, но содей­
ствовал в общественной сфере: был одним из 
учредителей Общества для вспомоществова­
ния нуждающимся переселенцам. На его сред­
ства организовывались также отряды в обла­
сти экстренной медицины — для борьбы с эпи- 
демиями22.

У подобных деятелей богатство, полученное 
по наследству или в результате собственных 
данных и жизненных обстоятельств, рассматри­
вается как возможность действовать в жизни 
общества на основе христианских заповедей. 



8 ИССЛЕДОВАНИЯ

Видимым образом эта основа проявляется в 
собственно церковной благотворительности: 
на средства И. М. Сибирякова «был выстроен 
Андреевский храм Воскресенского скита на 
Валааме, Свято-Троицкий Николо-Уссурийский 
монастырь в Приморье, несколько храмов в 
Петербурге, Сибири, Ярославле, Финляндии… 
Благодаря пожертвованиям Иннокентия Ми­
хайловича Русский Свято-Андреевский скит на 
Афоне пережил настоящий расцвет. На его вкла­
дах построены или благоустроены несколько хра­
мов и приделов в честь тезоименитого святителя 
Иннокентия Иркутского». Менее известна его 
личная милостыня частным лицам, по понятной 
причине — он ее скрывал, в то время как обще­
ственную деятельность скрыть было невозмож­
но. Но позднее, по воспоминаниям, оказалось, 
что «в один день в его дом порой приходило до 
четырехсот просителей и никто не уходил от него 
без помощи»23.

23 Там же. С. 515–517.
24 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия 18 и 19 веков. Введенская Оптина пустынь, 1994. Ноябрь. 

С. 458–466.
25 Кремлева И. А. Религиозность купечества и других сословий по материалам духовных завещаний // Православная 

вера и традиции благочестия у русских в XVIII—XX веках: Этнографические исследования и материалы. М.: Наука, 2002. 
С. 128–139.

26 Там же.
27 Голикова С. В. Православие в повседневной жизни городского населения Урала (XVIII — начало XX в.) // Уральский 

город XVIII — начала XX в.: проблемы социальной истории. Екатеринбург, 2014. С. 83–90.

На Афон уходили и купцы, имевшие не 
столь огромное состояние, как Иннокентий 
Сибиряков. Суть поступка оставалась той же: 
человек полностью отказывался от своего богат­
ства. Иеромонах русской Афонской обители 
Арсений — в миру Александр Иванович Минин 
(1823—1870) — в молодые годы не думал о мона­
шестве, хотя уже в годы службы в конторе в 
Петербурге часть своего жалованья употреблял 
на пособия бедным из родных и чужих. Его роди­
тели — из купцов Новоторжского у. Тверской 
губ. — жили в Мамадышском у. Казанской губ. 
на мельнице и занимались хлебной торговлей. 
Имущество его увеличилось, когда он продол­
жил конторскую службу (у того же хозяина) 
на золотых приисках в Енисейске. Получив 
часть наследства отца (он был третьим сыном), 
Александр завел свои собственные мыловарен­
ный и свечной завод. Предприятие его про­
цветало, но пережив отказ невесты, молодой 
купец стал тяготиться светской жизнью. Уход 
в монахи в Саровскую пустынь младшего брата 
Иоанна, юноши 17–18 лет, Александр принял 
как Божий знак для себя. В 1857 г. Александр 
Минин был принят в Русский Пантелеймонов 

монастырь на Афоне, а в 1859 — пострижен 
с именем Арсения. Деньги от продажи завода, 
присланные ему родственниками, он полностью 
передал монастырю24.

Наряду с многообразной и широко прости­
рающейся территориально (по всей России и за 
ее пределами) благотворительностью особенно 
видных купеческих родов четко прослеживается 
по источникам рассматриваемого периода массо­
вая православная традиция купечества среднего 
достатка и мелких торговцев и производителей 
считать благотворительность (пусть и скромных 
масштабов) непременным условием существова­
ния своего и потомков.

Примечателен в этом отношении такой вид 
источников, как духовные завещания, специаль­
но рассмотренный в этом качестве исследова­
тельницей И. А. Кремлевой по архивным мате­
риалам Вологодской обл.25 Автор отмечает, что в 
каждом документе есть указания о пожертвова­
ниях храму в виде денег, земли, домов, разных 
предметов или животных. Средства на церков­
ные поминовения души усопшего выделялись 
разные, в зависимости от достатка. В иных заве­
щаниях они предназначались многим церквам, 
монастырям или имели в виду не только супругу 
(супруга) завещателя, но и потомков. Бывали 
завещания, где поминовение не упоминалось, 
но само собой подразумевалось, например, при 
определении средств на строительство церкви. 
Возможен был и такой вариант, когда все купе­
ческое имущество завещано конкретному наслед­
нику, но с оговоркой об употреблении доходов на 
богоугодные дела и поминовение26.

Почти в каждом описании и больших, и 
малых городов разных регионов России, состав­
ленном местными жителями (иногда и в запи­
сках путешествующих), отмечаются пожерт­
вования купцов на строительство храмов. На 
Урале, например, как полагает С. В. Голикова, 
купцы становятся основными строителями церк­
вей с середины XIX в.: в Екатеринбурге, Перми, 
Сарапуле, Кунгуре, Оренбурге, Елабуге, Вятке, 
Верхотурье27. Маломощное купечество обеспе­
чивало строительство церкви групповыми уси­



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 9

лиями, местами создавая специально для этой 
цели сообщества. Вклады группы купцов могли 
смениться со временем активностью одного28.

28 Кондрашина В. А. Путешествие по Звенигородскому уезду с губернским секретарем Николаем Волковым в середине 
XIX в. // Щербатово: Православный историко-культурный альманах. М.: Златограф, 2005. Вып. 2 (7). С. 110–111.

29 Кириченко О. В. Женское православное подвижничество в России (XIX — середина XX века). Алексеевская пустынь, 
2010. С. 117–122.

30 Глинка С. Речь о нравственном основании купеческого сословия, силе внутренней промышленности и наследственных 
добродетелях Российского купечества. М., 1827. С. 2.

31 Василий Иванович Грязнов канонизирован в 1999 г. как местночтимый Московской епархии — праведный Василий Пав­
ловопосадский.

32 Толстухина Н. В. Духовно-нравственный облик русских предпринимателей: церковная и благотворительная деятель­
ность павловопосадских купцов В. И. Грязнова и Я. И. Лабзина // Народное искусство, русская традиционная культура и 
православие: XVIII–XXI вв. Традиции и современность. М.: Союз Дизайн, 2013. С. 561. См. также: Ульянова Г. Н. Благотвори­
тельность московских предпринимателей: Автореф. дис. … канд. ист. наук. М., 1995; История предпринимательства в России: 
вторая половина XIX — начало XX века. М., 1999. Кн. II.

33 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия… 1994. Ноябрь. С. 19–50.
34 Там же. С. 305–309.

Обильный материал об участии разных сосло­
вий, в том числе купечества, в возникновении 
и дальнейшем существовании монастырей, 
содержится в фундаментальном исследовании 
О. В. Кириченко, посвященном истории жен­
ского подвижничества в России XIX — первой 
половины XX в. Купечество помогало своими 
капиталами при переходе православных общин 
в статус монастыря, так как при этом требо­
вался определенный вклад в банке, проценты с 
которого в дальнейшем становились существен­
ной частью монастырского бюджета. К концу 
XIX в., по мнению автора, русское купечество все 
активнее включается в созидание религиозных 
общин монастырского типа: жертвуют деньги, 
землю, основывают такие общины в собственных 
имениях29.

Разумеется, вклады купечества на нужды 
городов и сел, как массовое явление, не ограни­
чивались строительством или внутренним обо­
рудованием церквей и основанием и снабжением 
монастырей. К купцам обращались за помощью 
местные власти и общественные организации по 
самым различным поводам, в повседневных делах 
и в экстремальных ситуациях. Суть их поведе­
ния — согласие на вклад — оставалась духов­
ной и тогда, когда объект вложения был чисто 
хозяйственным или даже не очень одобряемым 
дарителем. За этим стояло осознаваемое (в силу 
религиозного воспитания и принадлежности к 
Церкви в зрелом возрасте) евангельское указа­
ние — «просящему у тебя — дай».

Уже в 1827 г. было сформулировано утвержде­
ние: «Отречение от личных выгод есть первое 
основание нравственности сословия купе­
ческого. К сему основанию присоединяются: 
добрая вера, совесть и честность»30. Современная 

исследовательница духовно-нравственного обли­
ка павловопосадских купцов В. И. Грязнова31 и 
Я. И. Лабзина полагает, что отличительной чер­
той менталитета русского купечества в целом 
была благотворительность. Это мнение выража­
лось и в некоторых предшествующих ее работе 
исследованиях32.

Полный добровольный отказ от богатства 
ради задачи духовного совершенства, еще не 
полученного юридически, но уже ощутимого с 
детства в своей семье, являли молодые отпры­
ски купеческих семей, уходившие в монасты­
ри. Обычно это случалось в особо благочести­
вых семьях. Из купцов г. Болхова Орловской 
губ. происходил архимандрит Моисей, настоя­
тель Тихоновой Калужской пустыни, в миру — 
Михаил Федорович Красильников. Он ушел из 
дома тайком, в 23 года (1837 г.), хотя жил с роди­
телями во взаимной любви, и в силу его серьез­
ности они надеялись на активность его в делах. 
Лишь позднее он пришел за их благословением 
на монашество. Из дворовых Ярославского поме­
щика, выкупившихся на свободу и занявшихся 
торговлей, происходил духовник той же пусты­
ни — о. Ефрем, в схиме — Иоанн (1807—1884). 
У них обоих родительские семьи были благо­
честивые, не сребролюбивые, хотя и занимались 
торговлей33.

Из богатых купцов г. Оскола Курской губ. про­
исходил известный афонский старец иеросхи- 
монах Иероним (1803—1885), в миру — Иоанн 
Павлович Соломенцев. Отец его — Павел Гри­
горьевич Соломенцев, хотя и был благочестив, 
не отпускал сына в монахи до 27 лет, так как 
некому было вести дело: старший его брат уже 
ушел в монастырь раньше Иоанна, а младшие 
еще не подросли. «Весь род Соломенцевых 
отличался вообще наклонностью к подвигам 
духовным: из него около 15 человек мужского 
и женского пола подвизались в иночестве»34.



10 ИССЛЕДОВАНИЯ

В юности оставил своих родителей — мещан 
из г. Балахны Нижегородской губ., занимавшихся 
торговлей, другой афонский старец — духовник 
иеросхимонах Арсений35 36. К купеческому сосло­
вию принадлежали родители отца Назария, игу­
мена Старо-Голутвинского Коломенского мона­
стыря — Иван и Анна Барданосовы. Они жили 
в г. Серпухове Московской губ. и занимались 
производством свечей. Они тоже отличались бла­
гочестием (особенно — мать, в частности, была 
«милостива и сострадательна» к нищим), но тем 
не менее уже в 8 лет отвезли будущего игумена 
(в миру — Николай) в Москву «для приучения к 
торговле». Мальчик жил «в приходе Вознесенской 
церкви, что за Серпуховскими воротами» у купца 
Николая Тимофеевича Ремизова. Доверяя маль­
чика семье Ремизовых, они, конечно, знали, 
какой дух господствовал в этом доме. Этот дом 
регулярно посещал родной племянник хозяина — 
монах. С ним-то и общался много Николай, кото­
рому пришлось все же стать приказчиком и осу­
ществить свое давно сложившееся намерение — 

36 уйти в монастырь — тоже только в 27 лет .

35 Там же. С. 309–312.
36 Там же. С. 377–389.
37 Семевский В. И. Домашний быт и нравы крестьян во второй половине XVIII в. // Устои. 1882. № 2. С. 81, 84, 87–88, 98; 

Словцев П. А. Историческое обозрение. СПб., 1886. Кн. 2. С. 283; Громыко М. М. Духовная культура русского крестьянства // 
Очерки русской культуры XVIII века. М.: Изд-во МГУ, 1990. Ч. 4. С. 324–327 и др.

38 Подробнее об этом см.: Громыко М. М. Проблемы, методы и источники исследования этических традиций восточных 
славян (XVIII—XIX вв.) // История, культура, этнография и фольклор славянских народов: IX Международный съезд слави­
стов. М.: Наука, 1983. С. 108—123; Громыко М. М., Буганов А. В. О воззрениях русского народа. М.: Паломник, 2007. 2-е изд. 
С. 8–219; Громыко М. М. О единстве православия в Церкви и народной жизни русских // Традиции и современность. 2002. 
№ 1. С. 3–31.

39 Рыдзюнский П. Г. Городское гражданство дореформенной России. М., 1958. С. 76, 88; Громыко М. М. Отношение к богат­
ству и предприимчивости русских крестьян XIX — начала XX в. в свете традиционных религиозно-нравственных представле­
ний и социальной практики // Этнограф. обозрение. М., 2000. № 2. С. 92–96.

Эти факты — всего лишь из одного тома 
«Жизнеописаний отечественных подвижников 
благочестия 18 и 19 веков». А сколько их было — 
не ставших известными, особо чтимыми подвиж­
никами, сведения о которых не попали в печать? 
Никакой статистики на этот предмет, разумеет­
ся, нет и быть не может.

Обращаясь к крестьянству, составлявшему 
большинство населения России, следует подчер­
кнуть, что религиозно-нравственный подход к 
социальному неравенству определялся уровнем 
веры — отдельной личности или общностей, 
малых и больших. Это положение относится ко 
всем сословиям, но относительно крестьян мы его 
особенно выделяем потому, что о крестьянской 
бедноте больше всего беспокоились и искренние, 
и лукавые борцы за справедливость.

Основанные на православной вере нравствен­
ные традиции крестьянства по рассматриваемому 

нами вопросу имели значительную историческую 
глубину. Для XVIII в. они уже подвергались 
исследованию на материале разных источников. 
Отмечалась устойчивость понятий милосердия, 
сочувствия и помощи пострадавшему, охотная 
и приветливая подача милостыни, принятие на 
ночлег. Широко бытовало представление, что в 
лице каждого постучавшего в двери странника 
предстоит Сам Иисус Христос. Большое значение 
придавалось данному слову, выполнению взятых 
на себя обязательств37.

О многообразных проявлениях устойчивой 
православной веры в массе крестьянства и соот­
ветствующих этических нормах в XIX — начале 
XX в. свидетельствуют разнотипные источники 
(описания губерний чиновниками, ответы с мест 
на программы научных обществ, официальная 
документация сельских сходов и других учреж­
дений, церковные летописи, мемуары, корреспон­
денции участников и наблюдателей крестьянской 
жизни и др.)38.

Согласно этой основе мировоззрения к бога­
тым относились, как правило, в зависимости 
от того, как было нажито богатство и как оно 
использовалось. Уже в начале XIX в., т. е. до отме­
ны крепостного права, официально (на уровне 
министра финансов) был отмечен нарастающий 
по всей стране размах крестьянской предприим­
чивости. Государство откликнулось на этот про­
цесс законом 1812 г.: крестьянам было разрешено 
вести самостоятельно крупную и мелкую тор­
говлю различными товарами. Теперь они могли 
не прибегать к прикрытию своей деятельности 
именем помещика или купца. В результате, как 
утверждали современники, «торгующие крестья­
не, по великому количеству своему, овладели 
совершенно многими частями городских промыс­
лов и торговли, коими прежде занимались купе­
чество и посадские»39.

Реформа 1861 г., как известно, дала новый 
толчок крестьянской предприимчивости. Тем не 
менее, как в дореформенный период, так и во вто­



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 11

рой половине XIX — начале XX в. в крестьянской 
среде, по свидетельству многих источников раз­
ного характера, сохраняются устойчивые нрав­
ственные понятия о необходимости честности, 
надежности в деловых операциях, в выполнении 
своих обязательств. Эти свойства вообще входи­
ли в понятия русских крестьян о чести. Умение 
держать слово особенно проявлялось в сделках, 
заключавшихся без письменных документов. 
О договоре, заключенном на словах, говорили, 
что он заключен «на совесть». Честность кре­
стьян в выполнении устной договоренности, в 
неприкосновенности чужой собственности была 
настолько очевидным явлением, что купцы дове­
ряли им на слово крупные партии товара — это 
подчеркивается в описаниях нравов некоторых 
уездов (конец 50-х годов XIX в.). В других (пер­
вые годы XX в.) та же суть выражена иначе: 
«Нескончаемое число договорных сделок, заклю­
чаемых крестьянами между собою и с людьми 
иносословными, делается в огромном числе без 
скрепления какими-либо формальными актами». 
Широко была распространена аренда земли на 
словесно сформулированных условиях40.

40 Архив Российского Этнографического музея (далее — АРЭМ). Ф. 7. Оп. 1. Д. 1791. Л. 12–12 об, 13; Д. 1783. Л. 10–11; 
Д. 1810. Л. 28–29; Д. 1814. Л. 3 (Ярославская губ.); Успенский П. Очерки юго-западной половины Шадринского уезда // Перм­
ский сб. М., 1859. Кн. 1. С. 16; Рыльский Ф. Р. К изучению украинского народного мировоззрения (экономические отноше­
ния) // Киевская старина. 1903. Кн. 5; Сборник статистических сведений по Московской губернии. М., 1879. Т. IV, вып. 1. 
С. 310–319; Громыко М. М. Отношение к богатству… С. 96–99.

41 Федор Андреевич Щербина (1849—1936) получил образование в Петровской (Тимирязевской) сельскохозяйственной 
академии и Новороссийском (Одесском) университете. В 1887—1903 гг. заведовал Воронежским земским статистическим 
бюро, был редактором трудов этого бюро.

42 Щербина Ф. Крестьянское хозяйство по Острогожскому уезду // Сборник статистических сведений по Воронежской 
губернии. Воронеж, 1887. Т. II, вып. 2. С. 319–330.

43 АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 676. Л. 1—2. Сведения по Белозерскому у. Новгородской губ., основанные на собственных наблюде­
ниях, представлены в Тенишевское бюро П. Г. Вересовым.

Крестьянство в массе своей хорошо различа­
ло богатых, живущих по-Божьи, и эгоистичное 
богатство, ставшее самоцелью, относясь к пер­
вым благожелательно, а ко вторым — с непри­
язнью и даже враждебно. Важно не то, богат ты 
или беден, а благочестив ли. Нечестивец может 
быть и бедным. Сами по себе области наживания 
богатства — земледелие, промышленность, про­
мыслы, торговля — не вызывали недовольства, 
кроме одной — ростовщичества. Дело было не 
только в том, что здесь не видели труда, знаний, 
смекалки, ценимых крестьянством в предприим­
чивом человеке, но, главным образом, в том, что 
дача в долг под проценты противоречила поня­
тиям взаимопомощи, отзывчивости на чужую 
беду, милосердия, столь органичных менталите­
ту русских. Современники отмечают во многих 
местностях сохранение практики беспроцентных 
ссуд, особенно в непосредственном, ближай­

шем окружении. Вопрос об отношении к про­
центам на капитал был, в частности, рассмотрен 
обстоятельно известным статистиком, чл.-кор. 
Петербургской Академии наук Ф. А. Щербина41 
по материалам Воронежской губ. 1880-х годов. 
Статистик пришел к выводу, что общий взгляд 
на проценты как на дело греховное остается 
у крестьян господствующим42. Сходная карти­
на нравственно дифференцированного подхода к 
финансовым взаимоотношениям вырисовывалась 
при внимательном наблюдении и на севере — 
в совсем иной хозяйственной ситуации. Так, в 
Белозерском у., например, при займе на необ­
ходимые хозяйственные потребности крестьяне 
давали деньги в долг на срок и без срока — всег­
да без процентов. Если же заем делался для 
промышленного или торгового предприятия и 
на большую сумму, то указывались проценты 
и выдавалась расписка. Иногда и при выдаче 
крупных сумм «верили на слово». Словесные 
обязательства по займам учитывались и кре­
стьянским судом, с привлечением свидетельских 
показаний. Мелкие ссуды — печеным хлебом, 
мукой, зерном для посева — принято было давать 
без срока (не только без процента) — с условием 
«уплатить при первой возможности». Торговцы 
отпускали беднякам ссуды под залог имущества, 
производимого крестьянином: овчин, холста и пр. 
Практиковалась и отдача долга работой43.

Да, не хотелось народу расставаться со 
справедливым подходом в области хозяйствен­
но-финансовых отношений и доныне не хочется. 
Ох, уж эта «отсталая Россия» с ее особым путем! 
А отставали-то насколько от Запада: ведь там уже 
в XIII—XIV вв. знали ростовщичество. Великий 
английский драматург Уильям Шекспир в XVI в. 
выдал человечеству яркий и страшный образ куп­
ца-ростовщика Шейлока, бесчеловечно, вплоть 
до смерти должника, требовавшего зафиксиро­
ванной расплаты. А в России какой поднялся шум 
по поводу развивавшегося в конце XIX — начале 
XX в. ростовщичества! Возмущались, били в 
набат люди разных социальных слоев и направ­



12 ИССЛЕДОВАНИЯ

лений: духовенство, беспокоившееся о судьбах 
своих крайне обедневших прихожан, помещи­
ки, чиновники местных органов власти, деяте­
ли земства, журналисты разных направлений44. 
Для России кредит был новостью. Не заменили 
давным-давно сложно доступных христианских, 
Божьих истин простым и ясным чистоганом 
(стоимостной оценкой деятельности и жизни), 
регулируемым лишь приспосабливающимся к 
нему законом. Человек, не слушающий своей 
совести (или уже не имеющий ее), легко пре­
ступает закон — впрямую или тонкими хитро­
стями. Именно христианских истин, — ведь в 
Евангелии ясно сказано: «и взаймы давайте, не 
ожидая ничего» (Лук. 6, 35).

44 Сазонов Г. П. Ростовщичество-кулачество: Наблюдения и исследования. СПб., 1894; Гвоздев Р. Э. Кулачество-ростовщи­
чество в его общественно-экономическом значении. СПб., 1898; Китанина Т. М. Хлебная торговля в России в конце XIX — на­
чале XX века. СПб., 2011.

45 Смурова О. В. Благочестие крестьян-отходников. Их влияние на религиозную жизнь столиц. Благотворительность 
земляческих общин XIX — начала XX в. // Народное искусство, русская традиционная культура и православие XVIII— 
XXI веков. М., 2013. С. 555.

46 Там же. С. 555–556.
47 Там же. С. 556.

Другой проблемой крестьянской повседневной 
действительности, где непосредственно соприка­
сались богатство и бедность, было в пореформен­
ный и предреволюционный периоды отходниче­
ство. Общественная мысль разных направлений 
и здесь отмечала немало отрицательных момен­
тов во влиянии отхода на нравственность кре­
стьянства. Как справедливо пишет современная 
исследовательница отходничества О. В. Смурова, 
отрицательные явления — более заметны, а «тра­
диционность в образе жизни крестьянина, про­
живающего в городе, не очень обращала на себя 
внимание. Хотя верующих крестьян, преодоле­
вавших испытания городской жизни, было 
не так уж и мало. Более того, пожалуй, можно 
предположить, что именно крестьяне являлись 
в столицах хранителями православия, способ­
ствовали укреплению благочестия в многокон­
фессиональных столицах»45. В качестве одно­
го из заметных показателей этого автор приво­
дит данные о благотворительной деятельности 
обществ, основанных по земляческому принци­
пу: в них входили бывшие отходники из конкрет­
ных губерний или уездов, осевшие на постоянное 
жительство в Санкт-Петербурге. Такие органи­
зации возникли на рубеже XIX—XX вв. среди 
выходцев из Олонецкой, Вологодской, Костром­
ской, Рязанской, Тамбовской, Архангельской, 
Ярославской и Тверской губерний46.

О. В. Смурова использовала архивные мате­
риалы отчетов земляческих благотворитель­

ных обществ. Ярославская губ. представлена 
в отчетах тремя благотворительными структу­
рами: Ярославское, Мышкинское и Общество 
вспоможения уроженцев г. Углича и его уезда. 
Земляческие благотворительные общества обе­
спечивали жильем и питанием мальчиков, при­
ехавших на заработки, до их трудоустройства; 
устраивали приюты для малолетних с ремес­
ленными классами; оказывали помощь медицин­
скую, в трудоустройстве, в отправке на места 
выхода; выделяли пособия для семей, потеряв­
ших кормильцев и пр. Характер деятельности раз­
ных обществ примерно совпадал. Все они виде­
ли свою задачу в помощи землякам в столице, 
а иногда — и на малой родине47.

Индивидуальная благотворительность на 
местах выхода осуществлялась и до создания 
земляческих общин и параллельно с их дея­
тельностью. Автор приводит примеры таковой: 
бывший крестьянин создает в родном селе бога­
дельню для призрения бедных и престарелых 
крестьян; другой жертвует средства на сельскую 
богадельню для бедных женщин крестьянского 
сословия; третий — вносит вклады во все церкви 
Чухломского у., а в родном селе строит каменную 
церковь, приют с ремесленными классами и бога­
дельню. В общей форме это явление было отмече­
но в обзоре Ярославской губ. К. Д. Головщикова 
в 80-х годах XIX в.: «Мы знаем несколько быв­
ших ярославских крестьян, которые в небольшой 
сравнительно промежуток времени сделались из 
простых рабочих крупными капиталистами и, 
уже осевшись в разных городах купцами, не 
забывают, необходимо прибавить к их чести, 
мест своей родины, устраивая там то церкви, 
то школы, то разные приюты и богадельни». 
А в 1894 г. другой наблюдатель этого же региона 
вывел свое заключение на характеристику мента­
литета русских в целом: «Случаи оказания помо­
щи отдельным лицам со стороны зажиточных 
отхоженников весьма нередки. А выражается 
оная ссудой денег, а иногда и хлеба для продо­
вольствия и посева. Вообще из сделанных мною 
наблюдений в этом отношении русский человек 
отличается скорее щедростью, чем своекорысти­
ем, и более или менее зажиточный домохозяин 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 13

делится с неимущим не только избытком, но отда-
48 ет иногда то, что предназначалось бы самому» .

Крестьяне, уходившие в города на сезонные 
и долгосрочные заработки, как и оседавшие там 
на постоянное жительство, лишь продолжали, 
сохраняли давние традиции благотворительно­
сти, действующие в их сельских (поземельных) 
общинах. В чем выражался религиозно-нрав­
ственный подход к социальному неравенству в 
деятельности общины — этой основной ячейки 
низового самоуправления страны? (Нам, изучаю­
щим историю России XIX — начала XX в., следу­
ет помнить, что наряду с имперским самодержа­
вием и в глубоком согласии с ним существовали 
народные низовые органы самоуправления, само­
стоятельно и успешно решавшие местные насущ­
ные проблемы48 49.) Сходка общины, напомним, 
опиралась преимущественно на обычное право, 
не вступая, как правило, в противоречие с госу­
дарственным законодательством50. Повсеместно 
в России были приняты в общинах мироплати­
мые наделы, т. е. такие наделы земли, по кото­
рым подушное обложение и другие повинности 
общество берет на себя. Платежи с таких наделов 
и трудовые обязанности раскладывались на всех 
общинников. Решение о превращении надела в 
мироплатимый принималось на сходке, причем 
в значительной мере зависело от состояния дел 
в целом, т. е. в богатых обществах с большими 
наделами вдовы полностью освобождались от 
каких-либо обязанностей, а в малоземельных 
мирах — лишь от части их51.

48 Там же. С. 556–557.
49 Подробнее об этом см.: Громыко М. М., Буганов А. В. Указ. соч. Ч. 2: Русская община. С. 225–406.
50 О масштабах действия обычного права см., в частности, библиографию: Якушкин Е. И. Обычное право. Вып. 1: Материа­

лы для библиографии обычного права. Ярославль, 1875. (1542 наименования исследовательских работ и статей в периодике с 
кратким изложением содержания); Вып. 2. Ярославль, 1896 (2389 наименований с более подробным, чем в первом выпуске, из­
ложением); Вып. 3. М., 1908 (1082 наименования с подробным изложением содержания); Вып. 4. М., 1909 (1056 наименований, 
многие с подробным изложением содержания).

51 См., напр.: Сборник статистических сведений по Тамбовской губернии. Тамбов, 1880. Т. I: Борисоглебский уезд. С. 84–85; 
Астырев Н. Крестьянское хозяйство в Воронежском уезде // Юридический вестник. 1886. № 1. С. 164–168; Марусин С. 
(Швецов С. П.). Очерк форм пользования землею у крестьян Тюкалинского округа // Восточное обозрение. 1887 и др.

52 Архив Русского Географического общества (далее — АРГО). Ф. 57. Оп. 1. Д. 19. Л. 45–46. Енисейская губ., Казачинская 
волость.

53 Кузнецов С. В. Хозяйственные, религиозные и правовые традиции русских: XIX—XXI вв. М.: ИЭА РАН, 2008. С. 115–117.
54 Подробнее об этом см.: Громыко М. М. Обычай помочей у русских крестьян в XIX в. (К проблеме комплексного исследо­

вания трудовых традиций) // Советская этнография. 1981. № 4–5.
55 Щербина Ф. Сольвычегодская земельная община // Отечественные записки. 1879. № 8. С. 72–76; Кузнецов С. В. Тра­

диции русского земледелия: практика и религиозно-нравственные воззрения. М., 1995. С. 134–136; Громыко М. М., Буга­
нов А. В. Указ. соч. С. 263–265 и др.

Нравственный подход присутствовал во всей 
системе распределения наделов и раскладки пла­
тежей, а не только в вопросе о мироплатимых 
наделах, при том, что способы наделения землей 
и раскладки налогов были многообразны и могли 
различаться даже на соседних территориях. 

Один из широко распространенных способов — 
раскладка по разрядам: «Подати и повинности в 
данной местности раскладываются по разрядам: 
в 1-м разряде состоят более исправные домохозя­
ева и рабочие души, во 2-м разряде состоят менее 
состоятельные и не рабочие души, в 3-м разряде 
состоят умершие и убылые души. Есть много 
душ, за которых общество принимает на себя 
подати, но надела земли не отнимает, с неисправ­
ными плательщиками общество принимает меры, 
отдавая в заработку или принимает раскладку на 
себя»52. Итак, первый разряд, состоявший из наи­
более зажиточных крестьян, выделялся для того, 
чтобы сверх положенного на них по раскладке, 
они несли платежи и труды за умерших (обще­
ство продолжало платить за них до следующей 
ревизии — переписи податного населения) и убы- 
лые души. Менее состоятельные дворы от этого 
освобождались.

Поскольку вопросы эти государство предо­
ставляло на рассмотрение общин, решения были 
многообразны, но во всех вариантах просматри­
вается милосердный подход — готовность состра­
дать бедствующему и помочь ему53. В самой пря­
мой форме это выражалось в решениях сходов 
о конкретных случаях помощи нуждающемуся 
трудом — помочами54.

При всей практической сметке, свойственной 
людям, труд которых вкладывается в земледелие, 
устойчиво-спокойному восприятию крестьян­
ством вопросов поземельных отношений спо­
собствовало понятие о принадлежности земли 
Богу — «земля Божия». Понималось оно так, 
что земля не только по происхождению своему, 
но и по существующему на ней и ныне порядку 
вещей — принадлежит Богу. Это народное воз­
зрение неоднократно отмечалось наблюдателя­
ми и исследователями55. Представления русских 



14 ИССЛЕДОВАНИЯ

крестьян об ограниченности любых прав на 
землю, поскольку истинный собственник ее — 
сам Бог, вполне соответствует определению 
Священного Писания: «Землю не должно про­
давать навсегда, ибо Моя земля: вы пришельцы и 
поселенцы у Меня» (Лев. 25, 23).

Обычным вопросом на сходке были дела, каса­
ющиеся сирот. Назначение опекунов к малолет­
ним сиротам и ежегодные отчеты по опеке офи­
циально входили в состав «предметов сельского 
схода»56. Фактически сиротская тема охватывала 
широкий круг нравственных вопросов, так как 
рассматривались и качества опекунов, и обсуж­
дались очень разные судьбы детей57.

56 Сборник постановлений для руководства волостных и сельских управлений. СПб., 1853. С. 88.
57 Миненко Н. А. Русская крестьянская семья в Западной Сибири (XVIII — первая половина XIX века). Новосибирск, 1979. 

С. 294—299; АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 1533. Л. 4; Д. 1762. Л. 1; Д. 121. Л. 2; Тенишев В. В. Правосудие в русском крестьянском быту: 
Свод данных, добытых этнографическими материалами покойного князя Тенишева. Брянск, 1907. С. 56–57; Лебедева А. А. 
К истории формирования русского населения Забайкалья, его хозяйственного и семейного быта // Этнография русского насе­
ления Сибири и Средней Азии. М., 1969. С. 164; Златовратский Н. Н. Деревенские будни: Очерки крестьянской общины // 
Письма из деревни: Очерки о крестьянстве. М., 1987. С. 301.

58 См., напр.: Бок (Столыпина) М. П. Воспоминания о моем отце П. А. Столыпине. М.: Товарищество «А. Н. Сытин и К˚», 
1992. С. 123—130 (при покушении на убийство П. А. Столыпина 12 августа 1906 г. от взрыва бомб погибли и были ранены де­
сятки людей не только в доме, но и в саду — ожидавшие приема у председателя Совета министров); Столыпин П. А. Нам нуж­
на Великая Россия // Столыпин П. А. Полное собрание речей в государственной думе и государственном совете: 1906—1911. 
М.: Молодая гвардия, 1991; Оболенский А. В., князь. Мои воспоминания / предисл. и публ. Н. Н. Вуколова // Проблемы 
истории Русского зарубежья: Материалы и исследования. М.: Наука, 2008. Вып. 2. С. 351—364 и другие источники.

59 Платонов О. А. Столыпинская реформа 1906—1911 гг. // Русское хозяйство: Святая Русь. С. 868.
60 Государственный архив Краснодарского края (далее — ГАКК). Ф. 252. Д. 1511; Ф. 418. Д. 320; Ф. 160. Д. 135а; Ф. 162. Оп. 1. 

Д. 1; Громыко М. М. Мир русской деревни. М.: Молодая гвардия, 1991. С. 245—258.

Великий реформатор Петр Аркадьевич 
Столыпин не ставил задачу уничтожения общи­
ны как таковой. Его реформа дала возможность 
выйти из общины, при сохранении за собой 
земельного надела на правах собственности, 
тем крестьянам, которые к этому стремились. 
Верующий человек и талантливый государствен­
ный деятель, он был самоотверженно предан 
Отечеству и Престолу и искренне желал улуч­
шить положение крестьянства, в котором видел 
оплот русской государственности. Действовать 
ему приходилось в страшной предреволюционной 
обстановке, когда вражьи силы, якобы заботящи­
еся о благе народа, убивали «случайно» десят­
ками ни в чем не повинных людей, не участво­
вавших в политике и испытывавших жизненные 
трудности, а в думе даже среди рукоплескавших 
Столыпину членов (центр и правые) были преда­
тели, уже готовившие заговор, осуществленный 
в феврале 1917 г.58 59

Крестьян, желающих выйти из общин, ока­
залось немного: за 1907—1915 гг. — 16 % всех 
хозяйств. Постепенно выход из общины почти 

59совсем прекратился . На наш взгляд, не следует 
связывать прекращение этого слабо выражен­

ного процесса со смертью Столыпина. Просто 
те, кто хотел выйти, были уже удовлетворены. 
Почему их оказалось относительно немного? 
Потому что крестьянская предприимчивость, как 
правило, уживалась с общиной и была заинте­
ресована в ее сохранении. Выше мы говорили 
о деятельности купеческих семей, вышедших 
из крестьян, об осевших в городах отходниках. 
Благожелательность общины к предприимчивым 
односельчанам проявлялась также в принятии 
инициативы переселенцев. До реформы 1861 г. 
это происходило преимущественно за счет госу­
дарственных крестьян. Община давала разре­
шение на отъезд, но они продолжали платить за 
себя подати, по принятой той или иной раскладке, 
пока не будут официально отчислены от данной 
общины. Переселенцы могли, например, жить 
уже несколько лет в качестве «иногородних» в 
станице Ставропольской губернии, войдя здесь 
в общину, а подати продолжать платить на месте 
выхода — в Курской, Воронежской, Смоленской, 
Рязанской, Орловской и других губерниях. 
В Кавказской области эта ситуация заканчива­
лась с переходом в казачье сословие60.

Исторический опыт русской деревни показыва­
ет, что при развитии индивидуального хозяйства, 
наделенного правами и обладающего социаль­
ной инициативой, бывают полезны и достаточно 
самостоятельные территориальные общности, 
в которые входят эти хозяйства, обладающие 
четкими правами местного самоуправления и 
контроля. Они допускали инициативу отдель­
ного хозяина, но не до безмерного своеволия 
в ущерб соседям или общему состоянию при­
родной среды. Контроль общины не позволял 
погубить, иссушить луг, загрязнить технически­
ми отбросами лес и т.д. Коллективная совесть 
общины была основана на вере и отдельных лиц, 
и целых семей, отличавшихся благочестием, и 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 15

на глубоком укоренении в общественном созна­
нии понятий страха Божия, милосердия, помощи 
ближнему61. В самом прямом виде возможности 
религиозно-нравственного подхода общины как 
таковой выражались в рассматриваемый период в 
строительстве на общинной земле по желанию 
самих крестьян церквей и образовании монасты­
рей (сначала — религиозных общин, получавших 
затем статус монастыря)62.

61 Романов Н. Шацкий уезд // Сборник статистических сведений по Тамбовской губернии. Т. VI. Тамбов, 1884. С. 154–171; 
Романов Н. Кирсановский уезд// Там же. Тамбов, 1886. Т. X; Бирюкович В. Крестьянское хозяйство в черноземно-степной 
полосе (губернии Поволжья) // Северный вестник. 1886. № 4. С. 88–107; Макаренко А. Ульбинская община: Общинное зем­
левладение в поселке Ульбинском Усть-Каменогорского уезда Семипалатинской области // Восточное обозрение. 1887. № 42; 
Куликовский Г. И. Артельные и мирские запашки, сенокосы и здания в Обонежье // Русская мысль. 1890. № 5; Рожко­
ва М. К. Сельское хозяйство и положение крестьянства // Очерки экономической истории России первой половины XIX в. 
М., 1959. С. 42–45; Плющевский Б. Г. Социальное и хозяйственное развитие вятской деревни в 40-х — 50-х годах XIX в. // 
Ежегодник по аграрной истории Восточной Европы за 1961 г. Рига, 1963. С. 394–395; Тюкавкин В. Г. Сибирская деревня 
накануне Октября. Иркутск, 1966. С. 234–383; Ратушняк В. Н. Земельный фонд Кубанской области и его распределение 
в период капитализма // Ежегодник по аграрной истории Восточной Европы за 1971 г. Вильнюс, 1974. С. 209; Будаев Д. И., 
Рябков Г. Т. К вопросу о формировании сельской буржуазии в XIX — начале XX в. (По материалам Смоленской губернии) // 
Ежегодник по аграрной истории Восточной Европы за 1971 г. С. 281–287; Кабанов В. В. Кооперация как канал взаимодействия 
различных социально-экономических укладов // Вопросы истории капиталистической России. Свердловск, 1972. С. 100–108; 
Громыко М. М. Община и предприимчивость // Громыко М. М., Буганов А. В. О воззрениях… С. 316–323.

62 Кириченко О. В. Женское православное подвижничество в России (XIX — середина XX века). С. 98—107; см. в этом 
номере: Шушвал Н. А. Храмопопечение в традиционном укладе жизни севернорусских крестьян (по материалам Вологодской 
губ. второй половины XIX — начала XX в.). Дис. … канд. ист. наук. М., 2014. С. 83–95.

63 АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 99. Л. 32; Д. 1791. Л. 24; Д. 683. Л. 8–9; Руднев А. Села Голунь и Новомихайловское Тульской 
губернии Новосильского уезда // Этнографический сб. СПб., 1854. Вып. II. С. 109; Иваницкий Н. А. Материалы по этногра­
фии Вологодской губернии // Известия Императорского общества любителей естествознания, антропологии и этнографии. 
Т. LXIX. М., 1890. С. 58; Поплавская Х. В. Паломничество, странноприимство и почитание святынь (по материалам Рязанско­
го края) // Православная жизнь русских крестьян XIX—ХХ веков: Итоги этнографических исследований. М.: Наука, 2001. 
С. 291–292.

64 АРГО. Ф. 19. Оп. 1. Д. 2. Л. 52; Словцов П. А. Историческое обозрение Сибири. СПб., 1886. Кн. 2. С. 283; Кремлева И. А. 
Похоронно-поминальные обряды у русских: связь живых и умерших // Православная жизнь русских крестьян XIX—ХХ ве­
ков. С. 78–79; Тульцева Л. А. Тайная милостыня // Православная вера и традиции благочестия у русских крестьян в XVIII— 
XX веках: Этнографические исследования и материалы. М.: Наука, 2002. С. 90–100 и др.

Личная, индивидуальная благотворительность 
крестьянства органично сливалась с милосер­
дием, желанием помочь ближнему и дальнему, 
оказавшемуся в тяжелом и просто затруднитель­
ном положении. Это широко отражено в источ­
никах разного типа, которые мы назвали выше. 
«Нищему никогда не откажут ни в хлебе, ни в 
ночлеге», «очень гостеприимны и внимательны 
к нищим и странникам», «лавку в переднем углу 
и последний кус хлеба крестьянин всегда готов 
с душевным усердием предоставить нищему», — 
такие и близкие к ним формулировки зафикси­
рованы в сведениях, поступавших из разных 
губерний России63.

Кроме подачи по просьбе и гостеприимства в 
отношении нищих и странников, существовали 
еще закрепленные обычаем конкретные поводы и 
сроки для угощения нищих и раздачи милостыни: 
по большим праздникам приносили угощение 
в церковь и после службы оделяли нищих; на 

Святки христославцев не только угощали, но в 
Сибири, например, незваному гостю (после хри- 
стославления) отсыпали муку, крупу и вместе с 
другими продуктами грузили на воз и пр. Очень 
распространена была подача милостыни в связи 
с похоронами и поминальными днями. Наряду с 
такими явными проявлениями нищелюбия широ­
ко практиковалась и вполне осознавалась как 
наиболее угодная Богу — тайная милостыня, 
неоднократно уже отмеченная в современной 
этнографической литературе64.

Того или иного рода индивидуальная и некруп­
ная благотворительность была повседневным 
делом в крестьянской среде. Ее не подчеркивали 
и почти не замечали, но она существенно смяг­
чала нравы и подготавливала людей к принятию 
решений в более масштабных делах — на сходке 
общины или при личном обогащении.

Острая постановка вопроса о делении кре­
стьянства на бедняков, середняков и кулаков — 
теоретическое детище марксизма-ленинизма; 
оправдание жесточайших репрессий против 
массы нормально трудившихся в деревне кре­
стьян; особенно закреплена в общественном 
сознании в сталинский период — в школьных 
учебниках, через кафедры марксизма-ленинизма 
во всех вузах, через террор против инакомыс­
лящих исследователей, через все то порабо­
щение сознания, подчинение его неусыпному 



16 ИССЛЕДОВАНИЯ

контролю партийных органов, которое осуще­
ствлялось десятилетиями.

В. И. Даль, как известно, десятилетиями (с 1819 
по 1860 г.) собирал в разных районах страны 
сведения о том, как употребляется в народе, 
в каком понятии, то или иное слово. Значение 
слова кулак (не в отношении кисти руки, а в 
социальном смысле) у него определено: «Скупец, 
скряга, жидомор, кремень, крепыш;// перекуп­
щик, переторговщик, маклак, прасол, сводчик, 
особ. в хлебной торговле, на базарах и приста­
нях, сам безденежный, живет обманом, обсче­
том, обмером: маяк орл. орел, тархан тмб., варяг 
мск., торгаш с малыми деньжонками, ездит по 
деревням, скупая холст, пряжу, лен, пеньку, мер­
лушку, щетину, масло и пр. прасол, прах, денеж­
ный барышник, гуртовщик, скупщик и отгон­
щик скота; разнощик, коробейник, щепетильник, 
см. офеня»65. При всем многообразии собранных 
В. И. Далем значений нет даже намека на богато­
го крестьянина, занимающегося сельским хозяй­
ством. Есть отрицательный, критический смысл, 
но он относится к перекупщику, нечестному в 
своем деле.

65 Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка. М.: Гос. изд-во иностранных и нац. словарей, 1956. Т. II. С. 215.
66 Программа этнографических сведений о крестьянах Центральной России / сост. князем В. Н. Тенишевым на основании 

соображений, изложенных в его книге «Деятельность человека» (СПб., 1897). Изд. 2-е, испр., доп. Смоленск, 1898. С. 379. Про­
грамма переиздана в качестве приложения в книге: Быт великорусских крестьян-земледельцев. Описание материалов этногра­
фического Бюро князя В. Н. Тенишева (на примере Владимирской губернии) / авт.-сост. Б. М. Фирсов, И. Г. Киселева. СПб., 
1993.

67 Карагандинский старец, преподобный Севастиан / сост. В. Королева. М.: Паломник, 1998. С. 15–26, 46.
68 Протоиерей Валентин Бирюков. На земле мы только учимся жить. Непридуманные рассказы. Издание десятое. 

М.:Даниловский благовестник», 2009. С. 8–11.

Не встречается название «кулак» и в самом 
конце XIX в. — в знаменитой программе сбора этно­
графических сведений о крестьянах Центральной 
России, составленной князем В. Н. Тенишевым, 
очень подробно вникающей в жизнь крестьян­
ства. В соответствующем вопросе програм­
мы говорится о богатых и бедных крестьянах: 
«Пользуется зажиточный крестьянин большим 
уважением со стороны своих односельчан, или 
являются и другие отношения между бедными и 
богатыми?». Во всем остальном тексте обширная 
программа вопрошает о крестьянстве в целом66.

В советское же время эшелоны арестован­
ных «раскулаченных» крестьян вывозили (вме­
сте с семьями) из родных мест и высаживали в 
пустынных местах — тундре Кольского полу­
острова, степях Казахстана, сибирской тайге и 
пр. Предлагали копать себе землянки. Все под 
охраной, без права куда-либо отъехать. Это были 
нормально хозяйничавшие на своей земле кре­
стьяне. «У нас бедняками бывали только ленивцы 

и пьяницы», — объясняла мне (автору данной 
статьи) «раскулаченная» из Кубани, из тех, кого 
высаживали около станции Апатиты в голую 
тундру, из выживших. Они заселили потом в 
бараках значительную часть г. Хибиногорска 
(Кировска), так называемый «20-й километр». 
Очень похожие факты — вывоз большого коли­
чества крестьян из родных мест и высаживание 
их в пустынной степи в районе Караганды — 
описаны в воспоминаниях жителей этих мест67. 
Оценку вопроса о крестьянском достатке и 
«кулацкой» деятельности, подобную услышан­
ной в Хибиногорске, мне довелось получить уже 
во время войны, в Удмуртии, в с. Якшур-Бодья, 
от русских женщин, прежде — крестьянок, рабо­
тавших там в русском (эвакуированном) детском 
доме: «Какие там кулаки! Все работали усердно 
на своем хозяйстве. А если когда и нанимался 
кто-то к другому поработать за деньги — это и 
тому, и другому было нужно, мы по-соседски, 
дружно». Да что там «полевые» сведения моих 
отрочества и юности! Об этом написал замеча­
тельный сибирский священник — протоиерей 
Валентин Бирюков, сам переживший мальчи­
ком (ему шел восьмой год) со своей семьей и 
большим количеством крестьян тяжелый путь в 
ссылку — в глухие леса Томской обл. «Вышли все 
продукты. Да к тому ж все у нас отобрали — не 
было ни мыла, ни соли, ни гвоздей, ни топора, ни 
лопаты, ни пилы. Ничего не было. Даже спичек 
не было — все выжгли в дороге. Привезли нас 
в глухую тайгу. Милиционеры показывают на 
нее — „Вот Ваша деревня!“»68. Тайга оказалась 
добрее людей: в ней был даровой лес, даровая 
еда. А прибывшие были верующие труженики. 
Они выстроили, с Божьей помощью, деревню 
Макарьевку и завели здесь хозяйство. Привезли 
их в 1929 г., а в 1937 г. (!) на одной только 
улице арестовали в этой деревне «одиннадцать 
мужиков». «Никто не знает — куда. Страшно 
это — люди работали, не покладая рук. У всех, 
как и у моего отца, руки были огрубевшими от 
работы — топор, лопату из рук не выпускали. 
А дали разнарядку на арест — и трудяг-мужиков 
превратили во „врагов народа“. Тем, кто этого не 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 17

испытал, даже представить трудно, как в нашей 
России происходило это ужасное»69.

69 Там же. С. 19–21.
70 См., напр.: Абросова Е., Федоров А. История села Васильевского. Ч. 1. Приложение: Родословная князей А. Г. Щербатова 

и А. А. Щербатова — последних владельцев Васильевского // Марьино: Православный историко-краеведческий альманах. 
М., 1996. Вып. 1. С. 40–52.

71 Оболенский А. В., князь. Указ. соч. С. 326.

Все подобные события, происходившие по 
всей стране, — особая, большая, очень важная 
тема исторических исследований. Я позволила 
себе здесь лишь небольшой экскурс за хроноло­
гические пределы предмета данной статьи для 
того, чтобы предостеречь современных ученых 
от марксистско-ленинской оценки состояния кре­
стьянства в России в предреволюционный пери­
од. Настоящее размежевание идет не по имуще­
ственному или сословному положению, а по вере, 
памяти о Боге, совести, укреплении в добре через 
Церковь и ее таинства.

Обращаясь в рамках нашей темы к дворянско­
му сословию, оговорим сразу же некоторые общие 
посылки подхода к сословному неравенству. 
Мирное сосуществование сословий, их гармония 
в жизнедеятельности государства определялись 
не только исторической давностью их возникно­
вения, но, прежде всего, религиозным сознани­
ем того, что всякое служение Православному 
Государю и на всяком месте есть благое, бого­
угодное дело. Отмена обязательности военной 
службы дворянства (1762 г.) способствовала 
укреплению идеала добровольного жертвенного 
служения Царю и Отечеству. В XIX в. прослежи­
ваются поколения дворянских родов, стремив­
шихся следовать этому идеалу в разных сферах 
деятельности70. Представитель одного из таких 
родов — князь Алексей Васильевич Оболенский 
писал (уже после революции — в 1953 г., в 
Стокгольме) об этом так: «Александр 3-й за все 
свое царствование взял к себе в свиту только пять 
человек, из коих два были Оболенские. Наш древ­
ний род, берущий свое начало от Рюрика и далее 
от Владимира Святого, тысячу лет вместе с дру­
гими князьями, а потом Царями и Императорами 
собирали и хранили Россию, часто своею кровью 
запечатлевая все славные дела свои на поль­
зу родины. Всегда близко стоя к народу, наши 
предки общались с ним как со своими братьями. 
Интересы личные всегда уступали интересам 
Государства, и не знала других Оболенских исто­
рия Государства Российского. За 35 лет советчи­
ны погибло много членов нашего рода, не поже­
лавших поклониться идолам»71.

В то же время возможность перехода в дво­
рянское звание из других сословий активно 

использовалась. (Так, в 1816 г. личные дворя­
не составляли 44 % от всего дворянства.) Этот 
процесс, смягчая восприятие межсословного 
неравенства, в то же время увеличивал вну- 
трисословные различия. Но и то, и другое пре­
одолевалось религиозно-нравственным подходом 
верующих людей. Отошедшие же от веры дво­
ряне-вольнодумцы, демократы, революционеры, 
предавшиеся рационалистическим учениям или 
продавшиеся внероссийским враждебным силам, 
подчеркивали, преувеличивали всякое неравен­
ство для разжигания розни и бунта. Интересна 
в этом отношении оценка Тихона Николаевича 
Куликовского-Романова (1917—1993), внука 
императора Александра III, родного племянника 
Царя-страстотерпца Николая II: «Революция в 
России готовилась более ста лет. После победы 
над Наполеоном побывавшие в Париже дворя­
не-офицеры принесли с собою идеи французской 
революции. Расцвели разные тайные общества, 
члены коих чувствовали себя отщепенцами от 
России, от ея истории, ея культуры, ея рели­
гии. Ея форм правления и ея простого народа. 
Добиваясь полной власти в стране и перестройки 
общества по своим теориям, объединенные при­
сягой хранить тайну, они создали как бы госу­
дарство в государстве, считая себя „избран­
ным народом“ в противовес „большому наро- 
ду“, против которого они и повели наступление. 
<…> Первым взрывом этого положения было 
восстание войск в Петербурге 14-го декабря 
1825 г. (по старому стилю), вошедшее в историю 
как «бунт декабристов». В планы заговорщи­
ков уже тогда входила мысль даже о поголов­
ном истреблении (annihilation) Царственного 
Дома… Правда, не все на это были согласны. 
Некоторые спорили — не пощадить ли женщин 
и детей? Вообще планы были кровожадные, но 
довольно расплывчатые. <…> После подавле­
ния бунта виновные были наказаны. Революция 
ушла в подполье. Ее „факел“ теперь переходит 
в руки „ нигилистов“ — озлобленных на свою 
судьбу жизненных уродов, отрицающих вообще 
все. Начинаются террористические акты, убий­
ства из-за угла, кульминацией которых стало 
убийство либеральнейшего императора, Царя- 
Освободителя Александра II. <…> Но еще крепок 
был русский народ в своих недрах. И „революция 
1905 г.“ была подавлена. Однако ее последствием 



18 ИССЛЕДОВАНИЯ

было основание Думы — „русского парламента“, 
долженствовавшего быть органом совещатель­
ным в помощь Государю и Его министрам. Но, к 
сожалению, с места в карьер революционный дух 
проник в Думу. Ее выборные делегаты пошли про­
тив правительства <…>»72 (подчеркнуто мною. — 
М. Г.).

72 Цит. по: Куликовская-Романова О. Н. Царского рода. Тихон Николаевич Куликовский-Романов. 1917—1993. СПб., 2004. 
С. 100–104.

73 Оболенский А. В., князь Указ. соч. С. 365.
74 Там же. С. 374–375.

Т. Н. Куликовский-Романов был человеком не 
только хорошо осведомленным в силу своего 
происхождения и окружения, но глубоко веру­
ющим, воспитанным в православном благоче­
стии с раннего детства и продолжавшим раз­
вивать это свойство до последнего часа. К его 
оценке настроений и действий части дворян­
ства, отошедшей от веры, близки позиции князя 
А. В. Оболенского, к воспоминаниям которого 
мы уже обращались выше:

«„Во Франции сапожник бунтует, чтобы бари­
ном стать, понятное дело, — у нас революцию 
сделала знать, в сапожники захотела“, — давно 
сказал еще граф Растопчин. Так и вышло, не 
пролетарии у нас подготовляли революцию, а 
Камергер Родзянко, Генерал-Адъютант Алексеев, 
богатый купец Гучков, Терещенко и многие дру­
гие, снабжая революцию деньгами. По указке 
устроили революцию правые, а левым уже не 
трудно было углубить ее, пользуясь демагогией 
Керенских и Милюкова»73.

В отличие от Т. В. Куликовского-Романова, 
которому не в чем было каяться по поводу рево­
люции — он родился в 1917 г., князь Оболенский 
сопровождает свои обличения покаянием. «Чем 
больше уходишь в глубь воспоминаний, чем боль­
ше задумываешься об историческом прошлом 
нашей дорогой великой России, тем больше вол­
нует мысль, как могли мы не ценить то, что 
имели, как не уберегли и не поддержали своего 
Государя, олицетворявшего наше величие, как не 
думали хотя бы о своем личном благополучии. 
На интеллигенции, зараженной социализмом, 
распропагандированной рабочей массе и малой 
части аристократии, продавшейся темным 
силам, лежит вся ответственность за пролитые 
потоки крови русского народа и все потерянное. 
Несчастный русский народ в своем большин­
стве не причастен революции. <…> Трудно 
предвидеть, как восстанет из пепла наша родина. 
Одно можно с радостью признать, что не сумели 
убить темные силы и не умерла душа русского 

народа, душа-христианка, душа высоких подви­
гов и строительства. Братское единение наро­
дов разных национальностей, свободных в своем 
национальном развитии, под державной властью 
Императора, окруженного добрыми советчиками, 
а не предателями — вот светлое будущее России. 
Без Бога и Царя не восстановить Россию»74.

На благотворительность дворянства особое 
влияние оказывал пример доброделания лиц 
Императорского Дома, хотя он сказывался и на 
других сословиях. Начиная с Марии Федоровны, 
супруги императора Павла I, все императрицы 
отличались не только личной обильной благо­
творительностью, но и широкой ее организацией. 
Сразу же после вступления на престол Павел I 
передал в управление супруге «Воспитательное 
общество благородных девиц», а в 1797 г. — вос­
питательные дома в С.-Петербурге и Москве, 
где она занялась проведением широких реформ. 
А на свои личные средства императрица открыла 
сиротское училище (с 1800 г. — Мариинский 
институт). При правлении своих сыновей — 
императоров Александра I и Николая I — Мария 
Федоровна продолжала возглавлять эту деятель­
ность, а императрицы Елизавета Алексеевна 
и Александра Федоровна активно в этом уча­
ствовали, особенно в распространении женских 
институтов (в Петербурге, Москве, Харькове, 
Симбирске, Полтаве, Одессе и др. городах). 
В результате после смерти Марии Федоровны 
Ведомство «учреждений императрицы Марии» 
включало: воспитательные дома, Императорское 
женское патриотическое общество, попечитель­
ство о слепых, попечительство о глухонемых, 
ведомство детских приютов, больницы и пр. Под 
покровительством императрицы Александры 
Федоровны (жены императора Николая I) состо­
яло Попечительство о домах трудолюбия и рабо­
чих домах. Основанное в 1802 г. Императорское 
человеколюбивое общество оказывало помощь 
нуждающимся посредством бесплатных учеб­
но-воспитательных заведений, приютов, богаде­
лен, дешевых квартир, народных столовых, меди­
цинских учреждений, выдачи пособий и т. п.

Супруга Александра II — императрица Мария 
Александровна, возглавившая Ведомство импе­
ратрицы Марии (так называемое IV отделение 
собственной Его Императорского Величества 
канцелярии), не только заботилась о правиль­



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 19

ной и широкой постановке дела в многочислен­
ных подведомственных ему учреждениях, но 
начала открывать всесословные женские учеб­
ные заведения и пр. При императрице Марии 
Федоровне (супруге Александра III) прибавились 
к прежнему комплексу коммерческие училища, 
Гатчинский сиротский институт, многие боль­
ницы, учебные и благотворительные общества. 
Во всей этой благотворительной деятельности 
постоянно участвовали личные капиталы импе­
ратриц и других членов Императорского Дома. 
(Например, Мария Федоровна, супруга Павла I, 
завещала пяти институтам своего ведомства 
около 4 млн руб.)75 Широкий отклик благотвори­
тельности всех сословий вызвала исключительно 
активная деятельность императрицы Александры 
Федоровны по созданию и обеспечению лазаре­
тов, организации курсирующих на фронт поез­
дов, обеспечению их медикаментами, эвакуации 
раненых и пр. во время войны 1914 г.76

75 Русское государство: Святая Русь / Большая энциклопедия Русского народа. М.: Православное изд-во «Энциклопедия 
русской цивилизации», 2002. С. 322, 481–482; Полный Православный богословский энциклопедический словарь. Репринтное 
издание. М., 1992. Т. I. С. 341.

76 Блохина Н. Н. Августейшие сестры милосердия в годы Первой Мировой войны // Традиции и современность. М., 2014. 
№ 15. С. 39–44.

77 Кириченко О. В. Женское православное подвижничество в России… С. 107–117; Он же. Отношение к богатству в русской 
православной традиции (XVIII — начало XX). С. 64–81.

78 Гефсиманско-Черниговский скит при Свято-Троицкой Сергиевой Лавре (краткий очерк истории 1844—1990) / 
авт.-сост. В. М. Еремина. Сергиев Посад: Изд-во Свято-Троицкой Сергиевой Лавры, 1992. С. 25–26.

79 Святитель Филарет Московский. Указ соч. С. 273.
80 Там же. С. 409.
81 Там же. С. 282.

Проявлявшиеся в развитии революционного 
процесса различия в среде дворянства не были 
связаны с имущественным неравенством вну­
три этого сословия. Между тем оно было очень 
велико: от однодворцев, образ жизни которых 
приближался к крестьянскому, до тех аристо­
кратов, которые владели несметными богатства­
ми. Дворянская благотворительность в пользу 
монастырей и церквей, в которой наиболее непо­
средственно выражалась религиозная основа 
использования своего богатства на нужды дру­
гих, осуществлялась людьми разного достатка, 
различаясь, естественно, размерами и формой 
вложений77. На строительство больших храмов 
в широко известных монастырях значительные 
средства иногда выделялись представителями 
разных сословий. Так, в создание великолепно­
го храма в честь Черниговской иконы Божьей 
Матери в Гефсиманском скиту Свято-Троицкой 
Сергиевой Лавры (1889—1898 гг.) крупные вкла­
ды сделали: княгиня Е. П. Черкасская, купчиха 
А. И. Осипова, купцы Патрикеевы и крестьянин 
Д. В. Киселев78. Но и другие виды благотвори­

тельности, имевшие внешне чисто мирскую 
задачу, по существу своему были связаны с состо­
янием веры дарителя и нередко требовали от 
него особых усилий чисто духовного характера. 
Не случайно этот вопрос обсуждается в пере­
писке святителя Филарета со светскими лицами. 
Так, в письме к графине Е. В. Новосильцевой 
(между ними была длительная и обширная пере­
писка) он разъясняет: «Мысленные смущения 
при деле милосердия суть обыкновенная в подоб­
ных случаях брань. Надобно, чтобы душа под­
визалась сквозь толпы помыслов пробиться в 
область чистой любви. Подвигом сие делается, а 
не мановением, благодатью, а не планом разума. 
Подвизайтесь, молитесь, ожидайте, уповайте. 
Господь да совершает в Вас дело Свое и да даст 
Вам в общении с ним утешение, победу, силу и 
защиту»79. И в другом случае (предположитель­
но, княгине С. И. Баратаевой): «То правда, что 
некоторых Бог посредством бедности ведет ко 
спасению: но сие Он Сам делает, а вам сего делать 
не поручил, а Вам сказал Сын Божий: от сущих 
творите милостыню (Лк. 11, 41). Исполняйте сию 
заповедь и спасетесь ею. А для того, нужно ли 
кого очистить бедностью, Бог не попросит у Вас 
помощи. Если хочешь сделать добро и искуша­
ешься помыслом тщеславия и если дело терпит 
время, не спеши делать и укроти помысл тщес­
лавия. Но если надобно накормить голодного, 
поспеши накормить и также поспеши осудить и 
попрать твое тщеславие»80. И в другом случае: 
«Кормить нищих занятие доброе, надобно только, 
чтобы сие было как можно менее гласно»81.

Беспокоясь о главном — духовном благопо­
лучии народа (а не суетном и материальном), 
святитель неустанно разъяснял своим корреспон­
дентам вторичность, малую значимость дилеммы 
богатство—бедность. «В чем состоит бедствие? 
В лишении богатства? Разве не живут люди в 
бедности? Если иные избирают ее добровольно, 
как полезное для христианина оружие, почему 
не принять ее с миром, когда она приходит путем 
Провидения? Но трудно перенести сию перемену



20 ИССЛЕДОВАНИЯ

Щербатова О. А.

человеку, не готовившемуся к ней и находящему­
ся в преклонных летах. Это правда. Но трудно, а 
не невозможно: потому что Бог не дает искусить­
ся паче еже мощи»82.

82 Там же. С. 182–183.
83 Александр Михайлович, великий князь. Воспоминания: 2 книги в 1 томе. М., 2004. С. 197.
84 Письма преподобномученицы великой княгини Елизаветы Федоровны. М.: Православное сестричество во имя преподоб­

номученицы Елизаветы, 2011. С. 327, 329.
85 Абросова Е. А. Памяти кн. О. А. Щербатовой // Щербатово: Православный историко-литературный альманах. М.: 

Златограф, 2005. Вып. 2 (7). С. 36–38.

О благотворительности аристократов, обла­
давших огромными состояниями, сохранилось 
немало свидетельств. Так, о княгине Зинаиде 
Николаевне Юсуповой пишет в своих воспоми­
наниях великий князь Александр Михайлович: 

«Женщина редкой красоты и глубокой духовной 
культуры, она мужественно переносила тяго­
ты своего громадного состояния, жертвуя 
миллионы на дела благотворительности и ста­
раясь облегчить человеческую нужду»83 (курсив 
мой. — М. Г.). Свидетельством духовного харак­
тера ее светской по форме благотворительности 
служит дружба с будущей преподобномучени­
цей великой княгиней Елизаветой Федоровной, 
их совместная деятельность, одобрение отдель­
ных объектов. «Мы были в Вашем приюте — 
изумительно!» — пишет Юсуповой Елизавета 
Федоровна84 85.

В других случаях самый способ вложения 
капитала не требует никаких дополнительных 
подтверждений его религиозно-нравственного 
характера. Так, семья княгини О. А. Щербатовой 
во время войны купила и полностью оборудо­
вала железнодорожный состав, превратив его в 
лазарет на колесах. В течение трех лет (1914— 
1916) Щербатовы сами трудились в нем — состав 
вывозил с фронта раненых, болящих, изуродо­
ванных, умирающих и размещал их по имениям 
Щербатовых, в специально устроенных посто­
янных лазаретах. Начальником поезда была 
сама княгиня Ольга Александровна. Она опла­
чивала продовольствие раненых и всю работу по 

85поезду .
Все это было естественным продолжением 

давно сложившихся традиций благочестия в 
этой семье, выступавших явно в экстремаль­
ной ситуации войны. Позволим себе привести 
по этому поводу лишь один документ — часть 
письма князя Александра Александровича 
Щербатова, морского офицера (сына Ольги 
Александровны — начальницы поезда), от 
14 февраля 1904 г., к своей невесте, княгине 
Софии Сергеевне Васильчиковой: «Ты так спо­
койно пишешь и видимо это письмо, что оно и на 
меня подействовало умиротворяюще. А то все эти 
дни это какой-то смутный ад — тебе не кажется 
это по моим письмам, а? Сегодня утром, напри­
мер, я стоял в церкви на коленях и пели, знаешь, 
„Ныне силы небесные с нами невидимо служат“ и 
еще когда 3 мальчика поют перед царскими врата­
ми, и звуки дивно, дивно успокоительно неслись 
куда-то вверх, я закрыл лицо руками и видел 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 21

что-то, чувствовал, что-то смутное. Там где-то 
вдали светло-хорошо. А тут раньше — смерть, 
кровь — геройская борьба за принципы идеи. 
Я видел, что много надо перенести, пережить. 
Я о себе, о всех окружающих забыл совершен­
но — со мною творилось что-то неизъяснимое, 
и встал с колен успокоенный с твердою реши­
мостью не отступать — положиться на волю 
Божию — а там будь что будет — упаду не раз, 
снова с Божиею помощью встану. Я теперь совер­
шенно трезво смотрю вперед, но, Соня, помя­
ни мое слово, приготовляйся — наступает 
время и оно близко уже, когда Россия и вера 
православная наша русская потребует от 
всех своих граждан мужчин и женщины без­
различно всего-всего-всего, что у них есть. 
Я убежден, что the ultimate triumph [оконча­
тельная победа] и история вселенной будет 
наша, но трудные времена придется пережить. 
Помяни мое слово, может быть это достанет­
ся не нашему поколению, но уже близко при 
дверях, во всяком случае, на нашем поколении 
будет лежать трудная и ответственная работа 
по подготовлению России к будущим испыта­
ниям. Теперь не время отдыхать, надо работать 
до истощения силы, до смерти, иначе мы будем 
не на высоте своего положения. Не время зани­
маться личными делами — а особенно для тех, 
кто это сознает — это преступно. Я верю в 
дивное будущее для России, как воплотившей 
заповеди Христовы, но это будущее зависит от 
нашей работы. Мистицизм и желание проник­
нуть в Божии тайны отпали, если мне суждено 
понять отдаленный таинственный смысл путей 
Божиих, то Бог это мне Сам укажет, а цель 

жизни должна быть работа во Славу Божию и по 
стопам Христа. <…>»86.

86 Там же. С. 43–44.
87 Святитель Филарет Московский. Указ. соч. С. 259.
88 Свт. Филарет (Дроздов) писал в 1850-х годах архимандриту Антонию (Медведеву), наместнику Свято-Троицкой Сергие­

вой Лавры: «Если хотя за один год взять все худое из светских журналов и соединить, то будет такой смрад, против которого 
трудно найти довольно ладана, чтобы заглушить оный». Святитель Филарет Московский. Указ. соч. С. 635.

89 О злонамеренной организации вспышек жестокого озлобления свидетельствует, например, обстановка в Петербурге 
непосредственно перед обнародованием реформы 1861 г. и сразу после ее объявления. Генерал-фельдмаршал граф Дмитрий 
Алексеевич Милютин (1816—1912) писал по этому поводу в своих воспоминаниях: «Начавшиеся еще с 1860 года проявления 
революционного движения внутри России все усиливались и к началу 1862-го года приняли уже угрожающий характер. Наши 
русские революционеры подавали руку польскому восстанию. Хотя последнее имело совершенно свои исторические корни и 
руководствовалось собственными, национальными побуждениями, не имевшими ничего общего с замыслами наших русских 
анархистов, тем не менее одновременность возникновения того и другого движения, сходство в образе действий и употре­
бляемых средствах наводили, естественно, на мысль о связи между ними. Насколько в польском восстании заметна была 
руководящая рука с Запада, настолько же во внутренней нашей крамоле подозревались (да и, действительно, оказывались) 
польские козни и участие польских агентов. Как в Варшаве и Западном крае, так точно и внутри России, даже в самой столице, 
мирное население находилось под страхом ежедневных угроз, возмутительных воззваний, уличных демонстраций и, наконец, 
убийств, поджогов и всяких других средств терроризма». Автор воспоминаний описывает, в частности, зверские целенаправ­
ленные поджоги Апраксина двора и многих других мест Петербурга, в результате которых «беднейшая часть населения 
осталась без крова: в Ямской, на Охте и т. д.» (подчеркнуто нами. — М. Г.), — Воспоминания генерал-фельдмаршала графа 
Дмитрия Алексеевича Милютина. 1860—1862 / под ред. д. и. н. проф. Л. Г. Захаровой. М., 1999. С. 304–305, 352–353.

90 Там же. С. 154.

«Мы, избыточествующие, достойно ли избыто­
чествуем?» (формула святителя Филарета87) — 
эта проблема беспокоила многих верующих людей 
из дворянства, обладавших разным достатком. 
В России XIX — начала XX в. было с кем посо­
ветоваться по этому поводу: отвечали им устно 
и письменно святитель Игнатий Брянчанинов 
и святитель Феофан Затворник, преподобный 
Амвросий Оптинский и другие оптинские стар­
цы, праведный Иоанн Кронштадтский и многие 
менее известные подвижники и подвижницы бла­
гочестия. На фоне нарастающей революционной 
пропаганды88 и открытых взрывов провокаций и 
злобы89 эта проблема становилась особенно акту­
альной. Люди, оставшиеся в результате нарочи­
то устроенных в разных городах пожарищ без 
крова (а некоторые и без необходимых вещей), 
нуждались в помощи. Благотворительность им 
оказывалась со стороны всех сословий — через 
общие сборы. В Петербурге для размещения 
погорельцев на первое время были предостав­
лены некоторые из зданий первого сухопутного 
госпиталя, казармы лейб-гвардии стрелкового 
батальона, старый арсенал. «Многие из домов­
ладельцев изъявили желание поместить у себя 
некоторое число погорельцев»90.

Такая масштабная благотворительность, как 
строительство монастырей, церквей, больниц или 
покупка поездов (именных!) не могла проходить 
незаметно (хотя в некоторых случаях богобояз­
ненные люди и это делали под чужим именем), 
но существовала еще у дворян, как и у крестьян, 
так сказать, обыденная благотворительность: 



22 ИССЛЕДОВАНИЯ

подать нищему, пригласить и накормить при­
ехавших к местной святыне богомольцев, помочь 
собственному крестьянину, попавшему в беду, и 
пр. Свт. Филарет учил своих чад по этому поводу: 
«Надобно делать благое возможное. Нет пользы 
роптать на невозможное»91.

91 Святитель Филарет Московский. Указ. соч. С. 347.
92 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия 18 и 19 веков. Ноябрь. С. 274.
93 Святитель Филарет Московский. Указ. соч. С. 413.
94 Там же. С. 349.

В отношении анонимности скромных дел бла­
готворения интересен способ, доступный для 
тех, кто имел контакты с каким-либо правед­
ником и мог осуществлять помощь через него. 
Нуждающиеся обращались к праведнику, зная, 
что сам-то он ничего не имеет и ведет подвижни­
ческий образ жизни, но ему присылают деньги 
его чада, живущие на расстоянии, и просто побы­
вавшие у него люди, благодарные ему за помощь. 
Так, в жизнеописании иеросхимонаха Иоанна 
Нило-Сорского (пострижен в рясофор в 1861 г.) 
говорится: «Получаемые деньги он раздавал 
частью на нужды монастыря и частью бедным. 
Поэтому все в окружности знали его, как своего 
благодетеля, и он снабжал каждого, кто только 
к нему обращался. Одному, например, даст на 
лошадку, другому — на коровушку, третьему 
поможет построиться, иному просто на хлеб даст 
или на семена, и никому не было отказа»92.

Если человек не только обладал некоторым 
богатством, но и наращивал его, то распростра­
ненное мнение о нем в любой сословной среде 
зависело от того, не обижает ли он при этом дру­
гих — ближних и дальних. Но настоящая духов­
ная оценка была глубже: у него не должно быть 
пристрастия к этому росту богатства.

«Если сказано: богатство аще течет само собою, 
не прилагайте сердца, не гораздо ли хуже, чтобы 
сердце за ним гонялось?» — наставлял святитель 
Филарет. Он имел в виду при этом 61-й псалом. 
И здесь же цитировал (1Тим. 6, 9): «Если, как 
сказывает апостол: хотящии богатитеся впа­
дают в напасти и в сети и в похоти многи 
несмысленны и вреждающия, то как не греш­
но питать такие желания? Некоторые, связан­
ные узами общественной жизни, могут себя 
в сем извинять, как в грехе невольном, а те, 
которые более или менее разрешились от сих 
уз, как оправдаются, если без нужды хотят 
обложить себя сетями, льстя себе, что не запу­
таются в них? Если не хотите сказать, что это 
грешно, по крайней мере не можете сказать, 
что это благоразумно»93.

О том, что сребролюбие — грех, знал и знает 
каждый посещающий православную церковь 
человек: ведь оно определено в этом отношении 
в составе обязательных вечерних молитв и в 
каноне, читаемом перед причащением. В первом 
случае оно названо — многостяжание — в переч­
не исповедуемых повседневных грехов, во вто­
ром — в обличении для покаяния: «О безумный 
человече, доколе углебаеши, яко пчела, собираю- 
щи богатство твое? Вскоре бо погибнет, яко прах 
и пепел: но более взыщи Царствия Божия». Но 
одно дело — знать, другое — исполнять при всех 
возникающих трудностях. И святитель Филарет, 
как и многие другие духовные лица, неустанно 
разъяснял в наставлениях конкретным людям 
нюансы душевного и духовного состояния при 
благотворительности: «Легко заниматься благо­
творением, как игрою, в удобное время: более 
труда, более истинного благотворения. Бог да 
примет и то благотворение, которое совершает­
ся ради спасения возлюбленного ближнего, и 
да научит благотворить с большею чисто­
тою, ради Возлюбившего всех. Согрешаем, 
когда благим намерениям не верно и не точно 
следуем, но благ Господь и в том, что благие 
намерения и побуждения посылает. Покаемся в 
грехе, признаем благодать, укрепимся в надежде, 
ободримся в подвиге и не обленимся, пока есть 
время, и Бог дарует помощь» (1836 г.)94 (выделено 
нами. — М. Г.).

В определенном случае святой митрополит 
благословляет преодолеть свое желание замкну­
того образа жизни, чтобы реализовать возмож­
ность помочь многим: «Уединение и сокровен­
ность жизни дело благое. Но, по выражению 
Вашему, ужас быть в обществе, — позвольте 
сказать, что это не добродетель; а что не добро­
детель, то надо исправлять, а не порабощаться 
тому. Рассмотрите дело и Ваше положение. Вы 
можете сделать доброе и желательное, основать 
благотворение для многих, для потомства, бла­
готворить душам отшедших Ваших и Вашей, 
но для сего надобно вынести ужас — явиться 
между людьми. Что же делать? Попросите совета 
у христианского человеколюбия: что тут делать? 
Думаю, оно скажет, что для столь великого добра 
столь многим как не перенести сего ничтожно­
го ужаса? Поставьте меня хоть целый день на 
улице на смотр людьми: только бы сделать сие 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 23

добро. Но чей же это голос, который говорит, 
что хотя бы желательно достигнуть исполне­
ния доброго намерения, но нельзя; не позволяет 
ужас показаться людям? Конечно, это не голос 
человеколюбия. Вы скажете: это голос печали. 
Я должен прибавить по справедливости: печа­
ли самоугождающей, не желающей преломить 
свою волю ради любви к ближним. Ради Бога, 
не прогневайтесь на меня; а рассудите о том, что 
говорю, спокойно, и что признаете правдою, 
то примите, а меня простите в том, что хочу 
извлечь сучец из ока ближнего, бревна в моем 
оке не видя» (1840 г.)95.

95 Там же. С. 362–363.
96 Сурков Н. И. Страницы истории социальной работы в Коми крае (1860—1918). Сыктывкар, 1998; Он же. Благотворитель­

ная деятельность священнослужителей Русской Православной Церкви в Коми крае в начале XX века // Социальное служе­
ние Русской Православной Церкви: исторический опыт и современное состояние: Материалы науч.-практ. конф. Сыктывкар, 
1998; Бондаренко О. Е., Кубышкина Л. Т. Благотворительная деятельность Русской Православной Церкви в Коми крае (конец 
XIX — начало XX в.) // Региональные аспекты исторического пути православия: архивы, источники, методология исследова­
ний. Историческое краеведение и архивы. Вологда, 2001. Вып. 7. С. 55–64.

97 Храпков Г. Н. Сотрудничество духовенства Ярославской епархии и купечества в сфере благотворительности (вторая по­
ловина XIX — начало XX в.) // Наследие преподобного Серафима Саровского и будущее России: Материалы Шестой ежегод­
ной Всерос. науч.-богословск. конф. Санкт-Петербург–Саров–Дивеево. 25–28 июня 2009 г. Нижний Новгород: Глагол, 2012. 
С. 642.

98 Там же. С. 643–647.
99 Горожанина М. Ю. Благотворительная деятельность // Дело мира и любви: Очерки истории и культуры православия на 

Кубани. «Традиция». Православный Екатеринодар: «Традиция», 2009. С. 116–119.

Само духовенство как сословие не только при­
нимало благотворительность — на строитель­
ство и текущие задачи монастырей и церквей, 
но и благотворительствовало, как в оказании 
милосердия монастырями и приходами, так и в 
деятельности отдельных лиц. В постсоветский 
период этот вопрос хорошо разработан, в част­
ности, на архивных материалах деятельности 
Русской Православной Церкви в Коми крае96.

По материалам Ярославской епархии 
Г. Н. Храпковым рассмотрено сотрудничество 
духовенства и купечества в сфере благотвори­
тельности. Автор подчеркивает, что «тема бла­
готворительности является одной из наиболее 
востребованных и изучаемых в современной 
исторической науке», а Ярославская губ. пред­
ставляет в этом отношении особый интерес 
«как развитая в промышленном и торговом отно- 
шении»97. Речь идет о строительстве церков­
но-приходских школ и приютов. Рапорты об 
этой деятельности священники отправляли в 
консисторию, поэтому подробные материалы об 
этом виде благотворительности XIX — начала 
XX в. сохранились до наших дней в област­
ных архивах — в фондах консисторий. Автор 
выявил фамилии 18-ти купцов, давших средства 
на строительство церковно-приходских школ, — 
Ларионов, Пастухов, Вахромеев, Дунаев, Яков­

лев, Красильников, Забелин, Муромцев, Порт­
ретов, Колосов, Сотников, Бродский, Мартынов, 
Мухин, Баскаков, Пряников, Прохоров, Андреев. 
В совместной деятельности одной пары — 
благочинный из г. Углича священник Андрей 
Большов и купец 2-й гильдии Кирилл Ларио­
нов — были построены школы в четырех прихо­
дах — в селах Захарьине, Высокове, Криушине и 
Грибанове98. Благотворительность духовенства 
в такого рода деятельности выражалась в ве­
ликом самоотверженном труде сверх всех нелег­
ких обязанностей священнической службы.

Формы соработничества духовенства с други­
ми сословиями в деле помощи страждущим были 
многообразны, так как Церковь не только посто­
янно разъясняла духовное значение милосердия 
для того, кто его творил, но и проявляла ини­
циативу в конкретных сборах средств у мирян 
и занималась их организацией. Многие из этих 
форм рассмотрены М. Ю. Горожаниной по мате­
риалам Кубани: выделение средств, позволяю­
щих детям из бедных семей учиться в школах, 
создание интернатов при школах; выделение 
специальных стипендий Черноморского каза­
чьего войска для талантливых детей из бедных 
семей; создание сиротских домов; проведение 
по всему краю благотворительной акции в поль­
зу прибывших в Россию из Константинополя 
православных греков, вынужденных покинуть 
Турцию из-за постоянных притеснений, угроз и 
преследований властей, содействие им в устрой­
стве дальнейшей жизни и другие направления 
благотворительности99.

Реальное денежное обеспечение всех этих 
направлений осуществлялось либо Казачьим 
войском (специфика этого края), либо (преиму­
щественно) частными лицами разных сословий 
и разного достатка. Речь идет о религиозно-нрав­
ственном подходе к использованию светского 
имущества для светских целей, при этом органи­
затором является Православная Церковь.



24 ИССЛЕДОВАНИЯ

В период гражданской войны на Кубани про­
должалась активнейшая благотворительная дея­
тельность приходов. В целом по стране эту дея­
тельность отметил Всероссийский Церковный 
Собор 1919 г.: «При каждой Церкви действуют 
приходские советы — эти маленькие ячейки орга­
низованного добра. Здесь священники и лучшие 
церковные люди находят настоящее поле для 
своей деятельности. Приходские советы — это 
кладезь милосердия, жалости и любви к своим 
ближним. В приходе заключается вся созида­
тельная сила Православной Церкви100. «В целом 
же, подводя итог всему вышесказанному, — 
заключает М. Ю. Горожанина, — следует особо 
подчеркнуть, что Православная Церковь своей 
благотворительной деятельностью не только спо­
собствовала сглаживанию социальных противо­
речий в обществе, улучшению материального 
положения бедных, но и существенно оздорав­
ливала нравственный климат в стране. Отделив 
Церковь от государства, большевики нанесли 
ощутимый удар по моральным основам России, 
тем самым способствовали развитию цинизма и 
равнодушия»101.

100 Цит. по: Горожанина М. Ю. Указ. соч. С. 123.
101 Там же. С. 126.
102 Андрианов А. Ю. Причины и обстоятельства ухода в мужские православные монастыри в России XIX — начала XXI 

века. Владимир, Свято-Успенский Космин монастырь: Транзит — ИКС, 2011. С. 78–85.
103 Жизнеописания отечественных подвижников благочестия 18 и 19 веков. Декабрь. Ч. 2. Введенская Оптина Пустынь, 

1995. С. 318–327.
104 Там же. С. 262–263.

Весьма органично сочеталась светская задача 
обучения сирот и детей из малоимущих семей 
с сугубо церковной, духовной задачей отбора 
молодежи в монахи — в создании и деятельно­
сти учебных заведений при монастырях. В этом 
участвовали благотворители разных сословий. 
В таких школах обучали грамоте и началам 
ремесла при внимательном духовном воспитании 
и оставляли затем в монастыре не всех желаю­
щих, а с отбором102.

Индивидуальная благотворительность нередко 
реализовывалась в жизни благочестивого челове­
ка последовательно: сначала в качестве мирской, 
потом — церковной. Так, Игумен Вонифатий 
(в миру Дамиан, 1785—1871), основатель скита 
Феофании Киево-Златоверхо-Михайловского 
монастыря, вернувшись из армии в родное село 
Михайловка Александрийского у. Херсонской 
губ., успешно занимался хозяйством и при этом 
принимал странников, а «амбар его со съестными 
припасами всегда был открыт для бедных». Через 
несколько лет он решил исполнить свой давний 
обет — жить в монастыре. Половину имущества 

он оставил жене (детей не было), а свою часть 
раздал бедным. Придя в Киев, он сначала тру­
дился продавцом свеч ей при Троицкой церкви 
и здесь стал участником одной из форм стран- 
ноприимства: благочестивая старица, «видя его 
строгую подвижническую жизнь», предложила 
ему деньги для приема странников. Дамиан при­
нял предложение, нанял комнаты в двух эта­
жах под Киево-Андреевской церковью и в них 
«кормил и покоил странников». Став монахом, 
иеромонахом, а в 1868 г. игуменом, он на всех ста­
диях отличался благотворительностью и стран- 
ноприимством. Характерны наставления отца 
Вонифатия по поводу подачи милостыни: «Кто 
бы ни был просящий, дай ему. Пусть он будет и 
на коне, а ты идешь с простой клюкой, — попро­
сит, не откажи. При этом случае он беднее тебя, 
и нуждается в помощи, как нищий. С ласкою и 
благодушием снабди его и, по возможности, в 
большей мере, нежели сколько просит тот. И не 
старайся познавать достойного от недостойного, 
пусть все люди будут равны для тебя ради добро­
го дела, ибо сим способом можем и недостойных 
привлечь к добру»103.

Личная, индивидуальная благотворительность 
духовенства, выраженная в странноприимстве, 
местами (на популярных путях богомольцев) 
достигала размеров монастырской. Протоиерей 
Александр Юнгеров (Чигринский) и его жена, 
в период священнического служения батюшки 
в селе Балакове Саратовской губ., принимали 
ежедневно партии богомольцев — кормили и 
предоставляли ночлег. Дело в том, что их дом, 
построенный близ новой церкви, оказался около 
тракта, по которому «в начале весны шли обыч­
но большими партиями «странники», то есть 
пешие богомольцы из Заволжья в Киев и другие 
святые места» (курсив. — М.Г.). Стечение их 
было особенно велико не только весной — по 
пути в Киев, но и летом — по пути из Киева104. 
Интересно, как в жизнеописании о. Александра 
отмечается преемственность в традиции приема 
странников. Речь идет о матушке, на которую 
ложились основные тяготы по этому благочести­
вому делу: «Сама несколько раз бывавшая у свя­
тых мест и от матери своей, также несколько 
раз бывавшей в Киеве, слышавшая и видевшая 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 25

нужды богомольцев в ночлеге, месте отдыха, про­
питании и пр., жена о. Александра положила себе 
за правило и все время (более 20 лет) пребывания 
в Балакове (с 1860 года — перехода в новый дом) 

105свято выполняла его <…>» .
Личная благотворительность осуществлялась 

и на уровне архипастырей, сочетавших ее с цер­
ковной. Святитель Филарет Киевский, к которо­
му нередко обращались за денежной помощью 
и получали ее, был особенно требователен к 
благочинным в общецерковных делах попечения 
о вдовах и сиротах. В митрополите Филарете 
Киевском, как и в свт. Филарете Московском, 
удивительным образом сосуществовали святость 
собственного образа жизни с виденьем и дея­
тельностью государственника. (Недаром импе­
ратор Николай I говорил о них обоих: «О цер­
ковном управлении много беспокоиться нечего: 
пока живы Филарет Мудрый да Филарет 
Благочестивый, все будет хорошо»105 106.) Поэтому 
заслуживает внимания высказывание киевско­
го митрополита по поводу благотворительности, 
выраженное в выговоре нерадивому в этом отно­
шении благочинному: «Эх! Отец благочинный, 
какой же ты благочинный, коли не желаешь 
благо чинить ближним и какой же ты отец в 
среде вверенных попечению твоему всех без раз­
личия лиц нашего общего, родного, духовного 
сословия. Отселе же ты знай и другим передавай, 
что благочинный есть собственно тот, у которого 
в инструкции, а паче всего на скрижали серд­
ца, должны значиться первым параграфом слова 
царя Давида: „тебе оставлен есть нищий, сиру ты 
буди помощник“… Иначе смотри, отче, чтобы над 
нами не сбылось другое слово царя Давида: „иже 
с гордым оком и несытым сердцем, — с сим 
не ядях и сего изгонях“… А эти слова недаром 
читаются каждый день на утрени на первом 
часе. Внемли убо сему, и премени твое и око и 
сердце!» (выделено нами. — М.Г.)107.

105 Там же. С. 263.
106 Святитель Филарет, митрополит Киевский, в схиме Феодосий // Жития сибирских святых. Новониколаевск, 1998. 

С. 237.
107 Жизнеописания отечественных подвижников… Декабрь. Ч. 2. С. 58, 59, 65 и др. — о личной благотворительности вла­

дыки.
108 Миненко Н. А. Русское население Урала и Западной Сибири и православная церковь: XVIII—XIX века // Религия и 

Церковь в Сибири: Сб. научных статей и документальных материалов. Тюмень: Рутра, 1995. С. 36–55.
109 Кириченко О. В. Русское дворянство и интеллигенция: противостояние двух социальных сил в XVIII — начале XIX в. // 

Традиции и современность. 2003. № 2. С. 3–28.

У приходского духовенства в сельской местно­
сти сословные и имущественные различия с кре­
стьянством внешне почти совсем сглаживались, 
оставаясь в области права. Многие из священни­
ков сами обрабатывали землю, трудились на пасе-

Филарет Киевский

ке и пр. Это не мешало их духовному авторитету, 
напротив, он увеличивался, поскольку наиболее 
близкий к крестьянству образ жизни вели несре­
бролюбивые отцы, имевшие высокие достоинства 
в церковном служении108 109.

В среде интеллигенции, не составлявшей 
сословия, но, несомненно, имевшей черты особо­
го социального слоя, в течение всего рассматри­
ваемого периода были наиболее распространены 
разрушительные атеистические и революцион- 

109ные идеи . При этом те из интеллигенции, кто 
приобрел такое мировоззрение, стремились с 
исключительной активностью и напором рас­
пространять его в разных сословиях, злоупо­
требляя возможностями своей профессиональ­
ной подготовки. Угрожающее положение в этом 
отношении проявило себя не только в системе 



26 ИССЛЕДОВАНИЯ

образования (особенно — студенческие беспо­
рядки), издательств, читален, публичных лекций, 
выставок, но даже в армии110.

110 См., напр.: Милютин Д. А. Указ. соч. С. 356–366.
111 Оболенский А.В., князь. Указ. соч. С. 328–329.
112 Так определяет в своих воспоминаниях направление лицея кн. А. В. Оболенский, который сам его закончил. Там же. 

С. 329.
113 Там же. С. 329–330, 335.
114 Любимов Н. А. М. Н. Катков и его историческая заслуга. СПб., 1889.

Дело в том, что интеллигенция традиционно 
противопоставляла культу наживы, богатства 
ради богатства, с одной стороны, и сословной 
кичливости, с другой, — интеллектуальные 
достижения науки, таланты и деятельность в 
сфере литературы и искусства, знание культуры в 
целом и принадлежность к ее развитию. Но посте­
пенно усиливающееся выхолащивание духовной, 
религиозной сути этого развития, отход самих 
носителей этого развития от Церкви, противо­
поставление человеческого разума Богу делали 
интеллигенцию в значительной ее части бес­
помощной перед наступлением разрушительных 
идей. И не только слабомощной в защите от них, 
но и вольной или невольной соучастницей про­
цесса разрушения.

Тем не менее и в этом слое российского обще­
ства, как известно, было немало людей, самоот­
верженно творивших благо для других, не забо­
тясь о своем материальном благополучии, реали­
зовавших в деятельности своей заповедь возлюби 
ближнего своего, как самого себя. Это были веру­
ющие интеллигенты, если и мало воцерковлен- 
ные, то руководствующиеся нравственными 
принципами, полученными от предшествующих 
поколений верующих. Они сами осуществляли 
религиозно-нравственный подход к социальному 
неравенству и стремились его утвердить в обще­
ственной жизни и общественном сознании. Те из 
них, кто располагал значительными средствами, 
вкладывали их в создание новых учебных заведе­
ний православной и монархической ориентации. 
Один из наиболее ярких и в то же время наименее 
известных поступков такого рода — создание 
в Москве в 1868 г. лицея высокого класса на 
личные средства широко известных интелли­
гентов — публициста, издателя М. Н. Каткова 
(1818–1888) и философа К. Н. Леонтьева (1831— 
1891)111. Лицей был посвящен памяти цесаревича 
Николая Александровича (старший сын импера­
тора Александра II, умерший молодым от болез­
ни). Было построено великолепное здание на 
Остоженке с большим садом и прекрасным видом 
на Москва-реку, Нескучный сад и Воробьевы 
горы. Существует ошибочное мнение, что лицей 

был аристократическим учебным заведением. 
Однако, в него принимались дети всех сосло­
вий и национальностей и вероисповеданий (для 
бесплатного обучения мальчиков из народа при 
лицее была учреждена семинария). Но ориента­
ция обучения была единая — «воспитать молодое 
поколение в духе любви и преданности своей 
родине, великой православной России»112.

Москвичи в лицей приходили, а для других 
была возможность жить при нем: четыре пан­
сиона, каждый из которых представлял собой 
большую квартиру из трех обширных комнат 
и спальной. Прекрасные светлые классы, домо­
вая церковь, большие залы, больница, бани. 
И главное — сильный преподавательский состав. 
Позднее при лицее были открыты университет­
ские курсы, позволявшие закончить Московский 
университет за 3 года (университетское отде­
ление лицея помещалось на четвертом этаже 
того же здания). Рядом с комнатой, где жил 
автор воспоминаний, князь Оболенский, прожи­
вал «скромный, прекрасно воспитанный, отлично 
знающий языки» студент Сергей Владимирович 
Симанский — будущий Патриарх Московский и 
всея Руси — Алексий I. Он закончил Московский 
Николаевский лицей с серебряной медалью и 
юридический факультет МГУ — за три года113.

Сам М. Н. Катков происходил из очень бед­
ной семьи: отец был мелким чиновником, сыном 
костромского личного дворянина, и рано умер. 
Средства, которые Катков вложил в создание 
замечательного лицея, он приобрел за счет своих 
талантов и неустанного тяжелого интеллигент­
ского труда114. Происхождение и назначение 
богатства были в этом случае светскими, но по 
существу поступка и его результатов — глубоко 
духовными.

Другой вариант интеллигентского вопло­
щения религиозно-нравственной традиции 
благотворения связан непосредственно с про­
фессиональным трудом. Рассмотрим его на 
примере врача, удостоившегося занять свое 
место в «Жизнеописаниях подвижников бла­
гочестия». Военный врач Иван Васильевич 
Лешко-Попель (1860–1903) родился в г. Рогачеве 
Могилевской губ. Образование получил в 
могилевской гимназии, затем — на естествен­
ном отделении Петербургского университета 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 27

и в Военно-медицинской академии. Товарищи 
по гимназии не могли вспомнить, чтобы Ваня 
Попель когда-нибудь кого-нибудь ударил, драз­
нил или как-то еще обидел. Дружил он с теми, 
кто был слабее, вызывал насмешки. Будучи 
очень способным, он предлагал отстающим зани­
маться вместе под предлогом, что ему самому так 
легче — учить вместе с кем-нибудь: «Спасибо, 
что помог мне выучить урок. Вдвоем мне всег­
да легче». Будучи студентом, он давал уроки 
за очень низкую плату. «В больших деньгах 
соблазну много», — сообщал он добродушно. — 
«Станешь много получать, всякая блажь в голову 
полезет. Меньше получать для души полезнее». 
Из скудных заработков он давал товарищам, 
кто попросит. После академии его назначили 
врачом в Екатеринослав, в резервный батальон, 
где проработал пятнадцать лет. Вот тут-то, при 
врачебной практике, Иван Васильевич не отказы­
вался от гонораров: все, что давали талантливому 
врачу богатые, — он тратил на бедных. Участие 
выражалось многообразно: деньги шли на лекар­
ство; на еду, которую рекомендовал доктор; на 
сухую квартиру, за которую заплачено на полгода 
вперед; на покупку ванны (за которой съездил 
сам, как и за льдом для больного и другими 
необходимыми предметами, если некому было 
их принести) и подобные, прописанные самим 
доктором расходы. При этом посещение на окра­
инах города всех больных, кто в нем нуждался. 
Перед смертью врач причастился и сказал детям: 
«Живите дружно, любите друг друга. Берегите 
мать. Облегчите ей жизнь. Облегчите и людям 
жизнь, сколько сможете»115.

115 Жизнеописания отечественных подвижников. Декабрь 1994. Ч. 1. С. 259–272.
116 Эта деятельность обстоятельно освещена на материале сибирских отделов: Чернышова Н. К. Императорское Право­

славное Палестинское общество: издательская и культурно-просветительская деятельность сибирских отделов // Традиции 
и современность. М., 2002. № 1. С. 77–85. В приложении — список изданий этих отделов.

Россия за рассматриваемый нами период знала 
тысячи примеров самоотверженного труда учи­
телей, врачей, агрономов, инженеров и пред­
ставителей других интеллигентских профессий, 
но лишь немногие из них стали подвижниками 
благочестия. Многие дали увлечь себя пропо­
ведью ожесточения и классовой борьбы, не по 
бедности, а по причине отхода от веры и Церкви. 
Как правило, их не увлекало богатство, как усло­
вие «красивой жизни» для себя или для других. 
Незащищенные в невидимой брани, иные из воль­
нодумцев шли на самоубийство через террори­
стический акт. Какое уж тут милосердие.

Верующая интеллигенция подвизалась на 
пользу народа также безвозмездным трудом

Катков М. Н.

в местных отделениях разного рода обществ, 
часто совместно с духовенством. Выделим из 
них Императорское Православное Палестинское 
общество, много содействовавшее, в том числе — 
материально, движению паломников в Святую 
Землю и духовному просвещению в целом. 
Вскоре после создания общества в 1882 г. его 
отделы возникли во многих регионах страны. 
Благодаря активному участию местной интелли­
генции, деятельность их быстро вышла за преде­
лы первичной задачи — сбора пожертвований 
«и ознакомления местного общества со Святою 
Землею и деятельностью общества». Издавалась 
литература своими силами, создавались библио­
теки и пр.116

Почему для множества рядовых, так сказать, 
верующих православных людей разных сосло­
вий и разного имущественного положения ока­
зывались естественными и помощь просящему, и 
опасения азарта наживы, и желание участвовать 
в общих благотворительных делах, и стремле­



28 ИССЛЕДОВАНИЯ

ние сохранять скромный образ жизни, и личный 
труд при наличии богатства? Все это было зало­
жено в обычных проявлениях веры и доступно 
даже при скромном участии в церковной жизни. 
Отказ нищему в милостыне назван в еже­
дневном перечне грехов в числе первых (молит­
ва 3-я ко Пресвятому Духу в составе молитв 
на сон грядущим) — это было и есть сейчас в 
каждом, самом кратком молитвослове. В молит­
ве Ангелу Хранителю, завершающей посвящен­
ный ему канон (чтение его обязательно перед 
причащением Святых Тайн), грех сребролюбия 
назван в числе отгоняющих от человека его 
Ангела Хранителя, причем сребролюбие назва­
но даже раньше прелюбодеяния. Это — тоже в 
каждом молитвослове.

Знаменитый текст из Евангелия (Лук. 16, 
19–31) о богаче и нищем Лазаре входит в число 
обязательно читаемых в церкви (воскресенье, 
21-я неделя по Пятидесятнице). Заметим попутно, 
что читаемые в церкви тексты Евангелия знали 
хорошо и неграмотные, поскольку регулярно 
ходили в церковь, многое знали наизусть. Притча 
о богаче и Лазаре была настолько популярна, 
что основанная на ней песня прочно вошла в 
репертуар бродячих певцов и шарманщиков, и в 
связи уже с их деятельностью возникло присло­
вье «петь Лазаря». При этом понимали, что богач 
попал в ад не за факт своего богатства, а за 
демонстрацию его в своем греховном образе 
жизни: «одевался в порфиру и виссон, и каж­
дый день пиршествовал блистательно». А в 
это время нищий лежал у его ворот в струпьях.

В заключительной главе послания апосто­
ла Павла к евреям названы и страннолюбие 
(«Страннолюбия не забывайте ибо чрез него 
некоторые, не зная, оказали гостеприимство 
Ангелам»); и указание на необходимость иметь 
«нрав несребролюбивый, довольствуясь тем, что 
есть»; и благотворение, «ибо такие жертвы бла­
гоугодны Богу» (13. 2, 5, 16). Относительно сре­
бролюбия первоверховный апостол пишет еще 
более решительно в первом послании к Тимофею: 
«А желающие обогащаться впадают в искушение 
и в сеть и во многие безрассудные и вредные 
похоти, которые погружают людей в бедствие и 
пагубу. Ибо корень всех зол есть сребролюбие, 
которому предавшись, некоторые уклонились 
от веры и сами себя подвергли многим скор­
бям» (Тим. 6. 9–10). Наставляя Тимофея избегать 
соблазна сребролюбия, апостол указывает, что 
противопоставить ему: «преуспевай в правде, 
благочестии, вере, любви, терпении, кротости» 
(Тим. 6. 11). И, наконец, указывает, как вести 
себя с богатыми: «Богатых в настоящем веке 

увещевай, чтобы они невысоко думали о себе и 
уповали не на богатство неверное, но на Бога 
Живаго, дающего нам все обильно для наслажде­
ния; чтобы они благодетельствовали, богатели 
добрыми делами, были щедры и общительны» 
(Тим. 13. 17–18). Все это знали с детства, из поко­
ления в поколение. Искренне верующие люди 
находили в этом опору для своего восприятия 
социальной действительности и соответствующе­
го поведения.

Следует отметить также тесную связь отно­
шения к богатству и представлений о сильной, 
выдающейся личности. Широко было распро­
странено знание о том, что есть люди необы­
чайной духовной силы, имеющие в результате 
своей подвижнической жизни дары Божии — 
т. е. свойства, превышающие обычные челове­
ческие возможности: целительство, прозорли­
вость, особую силу молитв за других людей. 
Видели, знали — живет человек тихо, в скром­
ной избе, а к нему стремятся за молитвенной 
помощью, советом, ответом на самые сложные 
вопросы и богатые, и бедные, царедворцы и 
слуги, изысканные интеллигенты и неграмот­
ные. На фоне такого знания и вполне реаль­
ной возможности в этом убедиться хвалящийся 
богатством оценивается как человек выдающий­
ся своими грехами, потому что его грех горды­
ни — у всех на виду. Отрицательные стимулы 
обретения богатства — возможность удовлет­
ворять свои страсти, сделать себя значительной 
личностью в глазах общества — это стремление 
укреплять, увеличивать свои грехи. Либерализм 
старательно выдвигает личность, забывая о ее 
главной опоре — жить в Боге и Церкви.

В религиозно-нравственном подходе к соци­
альному неравенству присутствовало также 
наставление Спасителя: «Не судите, да не суди­
мы будете. Ибо, каким судом судите, таким буде­
те судимы; и какою мерою мерите, таковою к 
вам будут мерить» (Мтф. 7, 1–2). Верующие, 
воцерковленные люди, видя отрицательные сто­
роны социального неравенства — в конкретных 
лицах, взаимоотношениях, событиях — отзыва­
лись о них мягко, осторожно, стремясь увидеть 
рядом и положительное, в то время как наро­
читый дерзкий напор разрушителей использо­
вал прямую ложь, клевету и преувеличенную 
резкую подачу реальных недостатков. Кроме 
идеологической злой критики, исходившей от 
революционного направления, существовала 
обывательская критика чужого богатства. Те, 
кто выражал ее, в сущности, проявляли открыто 
свой грех зависти, не говоря уж о нарушении 
заповеди «не судите, да не судимы будете». 



М. М. Громыко. Религиознонравственный подход к проблемам социального неравенства... 29

Главная проблема нормальной общественной 
и личной жизни не в имущественном состо­
янии: не ростовщики и богатеи разного вида 
ведут к гибели, а ослабление или полная утра­
та веры — у бедных и богатых. Разрушение 
религиозно-нравственного подхода к пробле­
мам социального неравенства шло не от тех, 
кто обогащался или беднел, а от марксистко­
ленинских идей.

Анализ отрицательных явлений такого обще­
ства, где преобладает стоимостная оцен­
ка жизни и деятельности, полезен лишь с 
позиций противоположных ему — неизменных 
оснований православной веры. Они были, есть 
и будут. Для православного человека любого 

времени установления Священного Писания — 
это установки сегодняшнего дня. Исторический 
опыт русского народа, даже в период, непо­
средственно предшествующий революции, богат 
традициями религиозно-нравственного подхода 
к социальной действительности. В этом опыте 
богатство проявляет себя как возможность 
действовать во благо своему отечеству, своему 
городу, своим ближним и дальним, как возмож­
ность содействовать подвижничеству Божьих 
избранников и широкому духовному просвеще­
нию. Бедность — как надежная предпосылка 
очищения и спасения. Надо лишь суметь пра­
вильно употребить –то или другое, — получив 
одно из них.


