
О. В. Кириченко
Институт этнологии и антропологии РАН

Отношение к богатству в русской православной традиции: 
позитивные и негативные тенденции
(XVIII – начало XX века)1

1 Исследование выполнено в рамках Программы фундаментальных исследований Президиума РАН «Традиции и инновации 
в истории и культуре».

2 Богатейшая историография на эту тему содержится в фундаментальной монографии: Симонов В. В. Цер­
ковь — общество — хозяйство. (М., 2005).

3 «В золоте, которое приходило Соломону в каждый год весу было шестьсот шестьдесят шесть талантов золотых» — (3 Цар.

УРусской Православной Церкви, как и у Все­
ленского Православия в целом, нет отдель­
ного учения о богатстве, хотя и евангельские и 

святоотеческие тексты на этот счет говорят впол­
не определенно2. Более того, тема богатства — 
одна из самых важных, не считаться с кото­
рой христианину просто нельзя. Смысл явления 
подается четко и ясно, а особенности решения 
этой проблемы предоставлены конкретной эпохе, 
конкретному народу и религиозной традиции. 
В Евангелии описан знаковый для этой темы раз­
говор богатого юноши со Христом и высвечена 
дилемма: раздать богатство и идти, взяв крест 
свой, за Христом, или оставить все, как было до 
вопрошания ко Христу. Учеников Христа охваты­
вает ужас от столь радикальной постановки про­
блемы: или ты со Христом, или ты с богатством. 
Все дальнейшее, поясняющее, как же богатому 
войти в Царство Небесное, сводится, по сути, 
к одному — «что невозможно человекам, воз­
можно Богу». Богатому остается только поиск 
узкого пути (который может открыть только Бог). 
И не случайно образ этого узкого пути Христос 
сравнивает с игольным ушком (возможно, это 
узкие ворота в Иерусалиме, а может быть, речь 
идет о реальном игольном ушке), поскольку здесь 
важно подчеркнуть божественный — промысли- 
тельный — характер этого особого для человека 
пути.

История христианства показала, что выбор 
узкого пути пришлось делать не только каждому 
человеку в отдельности, но каждой христианской 

Церкви, каждому народу и государству, которое 
сопрягало свой путь с христианской верой. По 
причине существования столь сложных субъ­
ектов — носителей и хранителей христианской 
веры — Евангелие, думается, не случайно остав­
ляет открытым вопрос о судьбе и конечном реше­
нии богатого юноши. Он мог потом (за скобками 
евангельского текста) раздать богатство нищим 
и пойти за Христом, но мог и не решиться на 
этот поступок. Евангелие словно погружает нас 
в эту неопределенность и таинственную глубину 
проблемы. И, действительно, это одна из серьез­
нейших и труднообъянимых проблем Церкви и 
веры. То непреодолимое упорство, которое про­
являют земные противники Христа в Евангелии, 
не желавшие видеть Его очевидного — духовного 
подвига, подлинного чуда, всещедрого добра — во 
многом объясняется их глубокой, сердечной уко­
рененностью в богатстве. Оно так затемнило 
душу Иуде Искариоту, что даже ученическая 
близость к Спасителю не просветила его. С темой 
богатства связаны, судя по евангельским тек­
стам, и будущие судьбы мира. На связь богатства 
и таинственного числа 666 (талантов золота) 
указывает Ветхий Завет3. Об этом же числе 
говорит Откровение апостола Иоанна Богослова, 
характеризуя время господства Антихриста: 
«Никому нельзя будет ни покупать, ни продавать, 
кроме того, кто имеет это начертание, или имя 
зверя, или число имени его… число это челове­
ческое; число его шестьсот шестьдесят шесть» 
(Откр. 13, 17–18).

10, 14).



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 65

Вот почему мы считаем чрезвычайно важным 
рассмотреть вопрос об отношении к богатству 
в русской православной традиции и в данном 
случае — проанализировать, как общество, госу­
дарство и Церковь в совокупности решали эту 
проблему, какую возможность предоставляли 
верующему человеку для подлинно христиан­
ского отношения к богатству. В своей первой 
статье, посвященной отношению к богатству в 
русской традиции X—XVII в.4, нам уже прихо­
дилось писать об этом. Было выяснено, что в 
средневековой Руси сложилось две территори­
альных традиции отношения к богатству. Одна 
связана с существованием Новгородской земли 
(до середины XVI в.), создавшей не только само­
бытную культуру, но и особую церковную среду 
северорусского православия. Новгородцы видели 
в богатстве ту силу, которой можно и должно 
управлять, не отказываясь от него. Богатство 
важно лишь переориентировать в части своей 
на те, или иные благие церковные и социаль­
ные проекты. Это был путь трансформационного 
использования богатства. Другая линия — киев­
ско-московская (до конца XVII в.) — отличалась 
не меньшей самобытностью: опорой на государ­
ство (а не на общество, как у новгородцев), на 
церковь (но не как на структуру духовной власти, 
как у новгородцев, а — на духовный авторитет, 
начиная от архиерея до белого священника). Для 
этой традиции богатство можно было лишь пре­
образить, только тогда оно переставало являться 
богатством. А это значит — не просто передать 
его церкви, но чтобы ответом на эту передачу 
была молитва Церкви.

4 Кириченко О. В. Православное отношение к богатству в русской церковной традиции (X—XVII вв.) // Традиции и совре­
менность: Научный православный журнал. 2013. № 13. С. 3–33.

5 Мы употребляем этот условный термин для подчеркивания не технической его сложности, а духовной, хотя и технически 
это была действительно сложносоставная культура.

Задача настоящей статьи — обозначить, суще­
ствовавшие в имперско-синодальный период, 
пути преобразования материального богатства 
в идеальное. Речь пойдет о сложившихся в этот 
период двух путях такого преобразования: цер­
ковном и светском, поскольку в XVIII столетии, 
наряду с абсолютно господствующей в преж­
ние века церковной сферой, появляется автоном­
ная — светская. Мы должны выяснить особен­
ности этого процесса, проходившие в светской и 
церковной сферах; в том числе — сохранились ли, 
прежние (допетровские) формы конвертации мате­
риальных богатств в идеальные, или появилось 
что-то новое? Что главенствовало в обществе: 
первое или второе: светское и или церковное?

Церковный путь 
преобразования богатства

К концу XVII в. существовала одна форма пре­
образования богатства — через культуру «слож­
ного поминовения»5, в основе которой лежал 
русский синодик. Она частично сохранилась и в 
синодальный период, в тех местах, которые были 
отмечены подвижническим духом их насельни­
ков: в Оптиной, Саровской, Глинской пустынях, 
в Валаамском монастыре и ряде других обителей. 
Но это было скорее исключением из правил, 
эта культура поддерживалась вопреки новому 
порядку и потому являлась делом, требующим и 
мужества, и знания традиции, и подвижнических 
усилий. В целом же, в этот период стала склады­
ваться общая церковная форма преобразования 
богатства, близкая к прежней — велико-новго­
родской. Она также вошла в обиход прослав­
ленных подвижничеством монастырей, опять 
же со своей спецификой здесь. На возвраще­
нии к новгородскому опыту настаивала Церковь, 
поскольку к этому ее подталкивало государство, 
с его планами реформирования светской сферы. 
В средневековой Руси светское начало было зна­
чительной степени поглощено церковным, под­
чинено ему, но в Новгородской земле, в отличие 
от Киевской, а потом, Московской Руси, оно 
было более автономно, более независимо и само­
стоятельно. В Новгороде скорее светскость про­
низывала церковность, и определяла порой спец­
ифику ее проявления, чем наоборот. В этом была 
своя положительная и отрицательная динамика. 
Автономность светскости была опасна обмирще­
нием церковной сферы, но с другой стороны нов­
городцы могли решать широкие цивилизацион­
ные задачи. Не случайно именно с новгородской 
колонизации началось русское освоение Сибири. 
Эта культура и была задействован Петром I, в 
пору его великих реформ. И если бы у России 
не было новгородского опыта, стране не удалось 
бы тогда в кратчайшие сроки и укорененно, на 
перспективу, решить проблему освоения запад­
ного опыта. Благодаря цивилизационной модели 
новгородцев, Россия, в конечном счете, смогла 
стать империей.

Что касается перехода к синодальной (по 
форме ее управления) Церкви, то новгородский 
церковный путь также здесь становится опре­
деляющим для послепетровской России, хотя 



66 ИССЛЕДОВАНИЯ

в законодательстве это никак не озвучивалось. 
Новгородскую церковную модель приходилось 
трансформировать, но делали это не так скоро, 
как менялась экономика или культура. В цер­
ковной сфере нельзя было действовать только 
указами и запретами. Требовалось более и менее 
деликатно решить судьбу церковного москов­
ского опыта. Конечно, какие-то изменения в 
этом направлении начались уже при патриархе 
Никоне, воспитаннику северно-русской церков­
ной школы. При Петре I было упразднено патри­
аршество и введено коллегиальное церковное 
управление через Святейший Синод. При Петре I 
же заметны попытки ускорить реформирование 
Церкви, через запрещение многих старинных 
церковных обычаев, но как показала жизнь от 
многих таких скороспелых указов уже к середине 
XVIII в. пришлось отказаться. Процесс церков­
ных преобразований приобрел долговременный 
эволюционный характер.

Суть новгородского пути преобразования 
материального богатства в духовное заключа­
лась во вкладывании денег в создание вокруг 
церкви культурной среды, культурного пояса. 
Высокая культура должна была присутствовать 
в самом оформлении внутреннего храмового про­
странства, в архитектуре, в возможности для 
храма быть центром социальной опеки, местом 
получения начального образования, и, нако­
нец, — средоточием праздничной жизни граждан 
(горожан и сельчан). Для созидания культур­
ного пояса вокруг Церкви новгородцы и пере­
давали свои капиталы, не ожидая, что в ответ на 
пожертвование Церковь будет молиться за них. 
Молитвенниками за себя они считали передан­
ные Церкви средства. В чем-то такая форма пре­
образования капитала была похожа на тайную 
милостыню6, поскольку здесь вкладчик также 
не заботится о том, чтобы его имя поминалось 
церковным чином, ему важно, чтобы деньги и 
помощь «дошли до человека и до Бога». Главное, 
чтобы переданный Церкви капитал возвращался 
в общество в новом, преобразованном и ося­
заемом виде, неким очевидным материальным 
результатом.

6 Тульцева Л. А. Тайная милостыня // Православная вера и традиции благочестия у русских в XVIII—XX веках / под ред. 
О. В. Кириченко, Х. В. Поплавская. М., 2002. С. 90–101.

7 Вкладная книга Московского Новоспасского монастыря / сост. арх. Леонид. СПб., 1883. С. 6.
8 Вкладная книга Серпуховского Высоцкого монастыря / изд. Л. Д. Воронцовой. М., 1898. С. 9.

Но прежде чем перейдем к рассмотрению «нов­
городских» образцов преобразования богатства, 
появившихся в синодальный период, остановимся 
сначала на примерах сохранения, как исключе­

ния из правил, культуры сложного поминовения. 
В старинных синодиках можно было почерпнуть 
знания о смысле сугубого поминовения усопших, 
о связи пожертвования и молитвы, наконец, уви­
деть связь этой традиции — через сонм много­
численных имен в синодиках — с исторической 
памятью. Вкладчики группировались по родам, 
и напротив каждого вкладчика обязательно име­
лись сопровождающие слова общего характера: 
«вкладу впрок, в сорокоустье и вечный поми­
нок, в наследие будущих благ»7. В предисловии 
синодика звучало слово к вкладчикам. Например, 
в предисловии вкладной книги Серпуховского 
Высоцкого монастыря вполне определенно зву­
чит мысль о попадании жертвы для монастыря 
в реестр «книги жизни» — той небесной книги, 
откуда человек уже не будет вычеркнут никогда. 
«Злато и серебро и всякие потребные вещи 
на устроение пречистые обители Ея и на 
украшение церкви святые, яко залог, еже 
написанная имена в книзе сей временной при­
нести Ей во вечные книги Сына Своего и Бога 
нашего, яже видел в видении своем и возлю­
бленный ученик Иоанн святый, глаголющий: 
„Видех и се ине книга отверзеся, яже есть 
животная и в ней обретающиеся имена не 
обретаются в книгах животных, тии будут 
ввержени в езеро огненное…“. Агнца сего ради, 
отцы и братие и ви православные христиане, 
отложившее всяку печаль мира сего и поми­
ловавши самых себе, невозвратно прицецем к 
Христовой книге, яко к тихому пристанищу 
спасения ради нашего, небесной царицы и 
все свое приобретение приносящее ту витий­
ствующей — любовию вопити Ей: „ радуйся 
свитче, в нем же перстом отчим написася 
слова чистая, Его же моли в книзе животней 
рабом твоим написатися Богородице…“»8.

В истории Саровской пустыни имя игумена 
Ефрема связывают с особым попечением его о 
поминовении благодетелей обители. «Своим 
попечением игумен Ефрем привел обитель в 
особенное уважение между православными, 
живущими далеко от нея. Усердным тщанием 
сего благопопечительного старца учреждено 
в обители сей поминовение по усопшим отцев 
и братиях оной, благодельствовавших и всих 
тех, коих имена вписаны в заведенныя для 
поминовения книги. Сие исправляется и до 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 67

ныне с особым усердием в точности, неопу- 
стительно и поминовение совершается как 
на проскомидии, так и на псалтирном чтении. 
Старец Ефрем душевного ради спасения и веч­
ного поминовения часто приходил к ранней 
литургии поминать на проскомидии об упоко­
ении благотворителей обители и говаривал 
часто сие: „совершение литургии за усопших 
так важно, сила поминовения так велика, 
польза от него умершим, если это бывает с 
верою и усердием, так значительна, что оне 
имеют самый благодетельнейший успех для 
усопших и доставляют им великую отраду“»9. 
Старец Ефрем обращает внимание на силу веры и 
усердие при совершении поминальных молитвен­
ных трудов монахами, что, конечно, объясняет, 
насколько неформальным был акт передачи мир­
ского богатства для поминовения в монастырь. 
Казалось бы, дело сделано, деньги или земли 
переданы в пользу церкви и Бог Сам разберется 
с этой жертвой. Но не так смотрит на это мона­
стырский старец. У него нет никакой мирской 
мотивации — благодарности жертвователю за 
принесенный дар, а есть лишь сотворчество дари­
теля и монахов, которые в таком союзе совместно 
творят дело поминовения усопших. Дар-жертва и 
молитва за дар («с верой и усердием») составляют 
одно целое, и этим лишь оправдывается внедре­
ние мирских денег в монастырский покой.

9 Общежительная Саровская пустынь и достопамятные иноки в ней подвизавшиеся. М., 1884. С. 58.
10 Вечный помин в обители совершался за литургией. В середине XIX в. их было три: две ранние и одна поздняя. Вкладчики 

должны были внести в пользу обители 60 руб. серебром за каждое имя. За поминание на одной литургии вносилось 30 руб. се­
ребром, а за поминание на проскомидии жертвовалось 9 руб. серебром. Каждое имя поминалось в течение суток 11 раз. Лития 
совершалась кроме воскресных и праздничных дней несколько раз. После заамвонной молитвы на середину храма выносился 
столик с кутьей, а также по окончании утрени и вечерни.

11 Общежительная Саровская пустынь и достопамятные иноки в ней подвизавшиеся / собр. иеросхимонахом Явелем. М., 
1853. С. 110–111.

12 Общежительная Саровская пустынь. С. 89.
13 См., напр., Вкладная книга Нижегородского Печерского монастыря / предисл. А. А. Титова. М., 1898. С. 1–38.

Стоит отметить и то, что Саровская пустынь 
не сразу вернула себе уходящую культуру сугу­
бого поминовения, а лишь ко второй полови­
не XVIII в., когда монастырь уже воспитал два 
поколения монашествующих в строгом духе, 
когда обитель укрепилась и численно возрос­
ла. Традиция сугубого поминовения усопших и 
после кончины игумена Ефрема (ум. 1778 г.) неу­
коснительно поддерживалась. Игумен Нифонт 
(ум. 1842 г.) строго соблюдал ее и требовал за 
ранней и поздней литургией от каждого служа­
щего иеромонаха, чтобы тот начинал проскоми­
дию с чтения поминальных тетрадок и не спешил 
переходить к чтению часов. В помощь чередному 
иеромонаху благословлялось несколько человек 

братии для прочтения этих поминовений, «за 
здравие» и «упокой». Поминовение велось также 
после окончания утрени и вечерни во время 
совершения литии в притворе храма. В субботу 
служилась панихида и поминались те, кто был 
записан для вечного поминовения10. Записанные 
на вечный помин поминались и за литургией, что 
было особенно важно. И хотя цены за вечное 
поминовение были высоки, но для бедных и иму­
щих существовала своя сетка пожертвований. 
Для этих целей у ворот обители сидел инок, кото­
рый записывал в книгу у приходящего простого 
народа имена «на всегдашнее поминовение», на 
единоразовую молитву или на многократную на 
несколько дней. Сумма пожертвования взыма- 
лась самая малая. Поминание происходило на 
проскомидии. В Саровской обители существовал 
и «вечный синодик» для бедных по 30 коп. за 
имя. Для чтения его выделялся один монах11. 
В обители существовало правило чтения неусы- 
паемой Псалтыри (за исключением воскресных 
и праздничных дней). Псалтирь читали 12 ино­
ков, каждый по два часа в сутки.

В то же время обитель активно занималась и 
социальной благотворительностью, но опять в 
рамках привычных для московской монастыр­
ской традиции. Нищим постоянно раздавались 
«избытки монастырских доходов: одежда, каф­
таны, сапоги, рукавицы»12. По окончании литур­
гии множество бедняков собиралось на гостином 
дворе, и начиналась раздача милостыни, каждо­
му по необходимости. Благотворители одаривали 
монастыри, как правило, не только землей и 
деньгами, но и самыми разными вещами: одеж­
дой, предметами быта, сельскохозяйственными 
орудиями, упряжью, домашним скотом и т. д.13

Монастырское пожертвование, в отличие от 
монастырской молитвы за жертвователей, было, 
по сути, не только актом помощи монастыря 
бедствующим (что было в традиции русского 
монастыря), но и жертвой, подобной той, какую 
сам монастырь получал из мира. Монастырь тоже 
жертвовал и «от избытка», и в надежде прощения 
своих грехов. Как ни странно может показаться, 



68 ИССЛЕДОВАНИЯ

но именно здесь, в этой нише, не такой уж и 
значительной по материальному оттоку средств, 
и происходило накопление того духовного нега­
тива, который потом виделся миру со сторо­
ны и за который мир, потом укорял монастыри. 
Очевидно, не все из монастыря в мир уходило с 
той молитвой, всесожигающей тленное и земное, 
с какой принимались в монастырь дары из мира. 
Кого-то из монашествующих зацеплял за живое 
этот дар и уносил его душевный покой. Примеры 
такого монашеского сребролюбия, порожденного 
не входом в монастырь богатства, а выходом из 
него, можно привести в каждой из перечислен­
ных обителей: в Саровской, Глинской, Оптиной 
пустынях.

Может быть, по этой причине митрополит 
Московский Филарет запрещал широко исполь­
зовать средства Троице-Сергиевой лавры на 
странноприимство до той поры, пока лаврой не 
стал управлять архимандрит Антоний (Мед- 
ведев)13? Последний видел в благотворитель­
ности «средство возвращения к заветам препо­
добного Сергия, заповедовавшего заботиться 
о странниках и нищих». Но и ему пришлось 
непросто в условиях, когда социальная дея­
тельность рассматривалась и Синодом, и обще­
ством как выполнение монастырем долга перед 
народом. Именно через абсолютизацию соци­
альной помощи, навязываемой общественным 
мнением, в лаврские стены входила, по всей 
видимости, внутренняя смута, выражавша­
яся в теплохладности и неисполнении мона­
шеских обетов некоторой частью братии. Об 
этом крайне скорбел архимандрит Антоний14 15. 
И хотя преподобный Антоний многое сделал 
для поддержания в обители подвижнического 
духа, благодаря открытию нескольких лаврских 
скитов и тому, что лаврское богослужение стало 
необыкновенно торжественным и благолепным, 
но перебороть в целом сложившуюся тенденцию 
ему не удалось16. После кончины митрополита 
Филарета, а потом архимандрита Антония про­
грамма по широкой благотворительности в лавре 
была свернута17 18.

14 Голубцов С., иеродиакон. Троице-Сергиева Лавра за последние сто лет. М., 1998. С. 13.
15 Там же. С. 14.
16 Там же. С. 27–37.
17 Там же. С. 18.
18 Жизнеописание оптинского старца иеросхимонаха Макария. Изд. Свято-Введенская Оптина пустыни. М., 1997. С. 75.
19 Историческое описание Козельской Введенской Оптиной пустыни. Издание Свято-Введенской Оптиной пустыни, 1875. 

С. 111.
20 Громыко М. М. Прозорливость в народных представлениях и в духовном опыте русских XX в. //Традиции и современ­

ность. Научный православный журнал. 2009. № 9. С. 3–15; Она же. Целительство старцев в духовной жизни России XX в. // 
Там же. 2010. № 10. С. 129–144.

Другой прославленный старчеством мона­
стырь — Оптина пустынь — жил по уставу 
Коневской пустыни. Строгостью и ориентацией 
на древние традиции отличался здесь и порядок 
поминовения усопших. Трудно сказать когда в 
Оптину вернулась сложная культура поминове­
ния, но вполне возможно, что это произошло в 
1830-е годы, когда здесь начал старчествовать 
преподобный Макарий. Во всяком случае, с его 
именем связано несколько клиросных нововведе- 
ний18. В обители существовало несколько больших 
синодиков, среди них самый древний — 1670 г. 
В четыре тома синодика было вписано 6 тысяч 
родов, а имен — более 50 тысяч19. Оптинцы 
переписали эти имена в сто тетрадей, чтобы за 
службой прочитывалось как можно больше имен. 
Чтение и поминание начиналось за литургией на 
проскомидии, и продолжалось вплоть до херувим­
ской песни. В тетрадки вкладывали закладки, 
чтобы на следующий день продолжить за проско­
мидией и литургией поминовение с этого места. 
Великим постом поминание осуществлялось и 
после утрени и вечерни на литиях, во все дни 
общего поминовения усопших. В воскресные и 
праздничные дни поминали на ектениях. Также в 
обители существовало правило чтения неусыпа- 
емой Псалтыри в больничной церкви «за здра­
вие» и «за упокой». Ежемесячно совершались осо­
бые панихиды — «царская панихида», и отдельно 
от нее — «братская». Социальная деятельность 
Оптиной пустыни наиболее ярко проявлялась в 
книгоиздательстве; может быть, по этой причине 
здесь не стоял так остро, как в Троице-Сергиевой 
лавре, вопрос о монашеской дисциплине. К тому 
же процветавшее здесь старческое служение, 
также следует рассматривать не только в сугубо 
духовном ключе, но и как своего рода социальную 
опеку для нуждающихся в духовно-терапевтиче­
ской (или по-нынешнему — в психологической) 
помощи. Возможности прозорливости, целитель­
ства, утешения делали старчество чрезвычайно 
привлекательной сферой помощи для народа20. 
Приведем несколько общих оценок этой стороны 
жизни оптинских старцев от лица паломников. 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 69

«Когда старец выходил из келии к толпе про­
столюдинов, ожидавших его выхода у святых 
врат скита и пришедших сюда со всех концов 
России, чтобы видеть старца и благословиться 
у него, эти „нищие духом“ падали перед ним на 
колени, плакали, целовали ноги его или полы 
рясы, целовали землю, на которой он стоял, мате­
ри протягивали под благословение ему младен- 
цев…»21. Старческая опека была характерна для 
всех оптинских старцев. Из благодарственного 
письма оптинскому старцу Иосифу: «Чрез Ваше 
ходатайство пред Богом сколько отрады, утеше­
ния бывает в семьях»22. «В женскую половину 
(приемной старца Варсонофия. — О. К.) я был 
позван, — пишет другой паломник, в другое 
время, — самим о. Варсонофием, когда к нему 
вошли мать с сыном, сопровождаемые мною. Здесь 
я видел, как женщины одна за другой со слезами 
на глазах открывали каждая пред батюшкой свое 
горе, и как слова его, простые и задушевные, с 
благоговейным вниманием выслушивались ими, 
и как целебный бальзам, смягчали и утоляли 
их скорби»23. Священник Василий Тигров, посе­
тивший Оптину в 1908 г., так завершает свой 
очерк воспоминаний: «Мне хотелось высказать­
ся, поведать всему миру о том впечатлении, какое 
охватило меня здесь в Оптиной. Я не мог сдер­
жать себя и говорил с необыкновенным увлече­
нием, заключив таким приветствием: „Возведи 
очи твои, святая обитель, виждь: вот пришли 
к тебе с запада и с севера, с моря, чтобы зреть 
твою духовную доброту, чтобы насладиться здесь 
твоею духовной сладостью! Прими же привет и 
благодарение ото всех твоих пришельцев за всю 
ту радость, которой мы здесь утешились, за все 
то благо, которое мы здесь получили“»24. Другая 
паломница в 1911 г. восклицает после посещения 
обители не менее возвышенно: «И удивлялась я, 
почему в наш тяжелый, нервный век, когда все 
такие измученные, все болящие и скорбящие, все 
ищут себе исцеления и помощи, набрасываются 
на докторов, на новые рекламные средства, поче­

21 Благословенная Оптина. Воспоминания паломников об обители и ее старцах. Издание Введенской Оптиной пустыни, 
1998. С. 65.

22 Там же. С. 79.
23 Там же. С. 82.
24 Там же. С. 89.
25 Там же. С. 95.
26 Жизнеописание оптинского старца иеросхимонаха Макария. С. 127.
27 Однажды старец Макарий вернул благотворителю-заводчику 3 тысячи руб., которые тот хотел пожертвовать. Вскоре 

заводчику понадобились эти средства, так как он потерял свое место и остался без средств. См.: Жизнеописание оптинского 
старца иеросхимонаха Макария. С. 82.

28 Глинская пустынь / Очерк состояния обители. В 2-х частях. Одесса, 1901. С. 64.
29 Историко-статистическое описание Молчанской Рождества Богородицкой Печерской мужской общежительной Софро- 

ниевой пустыни. Сост. Игумен палладий. Изд. Софрониевой пустыни, 1895. С. 87.

му мало кто идет в эти тихие благодатные уголки, 
в эти лечебницы, врачующие наши души, дающие 
нам покой душевный, а ведь этот душевный покой 
дает и здоровье телесное»25.

При этом, оптинцы не отказывались прини­
мать пожертвования, в том числе крупные, на 
книгоиздание, на строительство храмов и кор­
пусов и благоустроение обители26. Но делалось 
это всегда через руки старцев, с молитвой и с 
рассуждением27. Обращает на себя внимание тот 
факт, что паломники приезжали сюда именно 
для встречи со старцами, а не для того, чтобы 
записать близкие им имена в монастырский сино­
дик. Скорее всего, включение в поминание про­
исходило тихо и незаметно, так что эта сторона 
монастырской жизни не выделялась оптинцами 
в качестве какой-то самодостаточной, но в то же 
время не исключалась, а всячески поддержива­
лась.

Глинская пустынь в XIX в., как и Оптина, сто­
яла на высоте духовного подвижничества, про­
цветавшего здесь с самого ее возобновления в 
конце XVIII в.28 Здесь также существовало стар­
чество, хотя и в другой, отличной от Оптиной 
форме, и существовала благотворительность, 
размеры которой были огромны. Поминальная 
традиция в Глинской пустыни утвердилась по 
примеру Молчанской Рождества Богородицкой 
Софрониевой пустыни, где духовная жизнь про­
цветала уже с конца XVII в. Там существовала 
практика вечного поминовения — «всем вписан­
ным в синодик на литургии». Чтение же неусыпа- 
емой Псалтыри практиковалось по примеру древ­
ней „обители неусыпающих“29. Игумен Филарет 
(Данилевский) — возобновитель старчества в 
Глинской пустыни — проходил свой начальный 
путь в Софрониевой пустыни, поэтому отсю­
да он взял и устав для Глинской. Поминовение 
усопших глинскими монахами проходило еже­
дневно: на проскомидии и на литургии вплоть 
до «достойно есть». Поминание велось по особо­
му — большому — синодику. Туда были вписа­



70 ИССЛЕДОВАНИЯ

ны усопшие императоры, цари, царицы, члены 
Российского императорского Дома, духовные 
особы с их родами (роды князей Барятинских, 
Мещерских, Черкасовых, Куракиных, Щер­
батовых, Шаховских, Оболенских, Волконских 
и др.; графов Прозоровских, Толстых, Орловых- 
Давыдовых и др.; бояр Чарторыжских, Арак­
чеевых, Трубецких, малороссийских аристокра­
тов Кочубеев, Скоропадских, Полуботков и т. д.). 
В большой синодик попадали не только жертво­
ватели материальных и денежных средств, но 
и благотворители, хотя бы косвенно оказавшие 
обители помощь30.

30 Глинская пустынь / Очерк состояния обители. С. 64–65.
31 Опыт исторического исследования. В путях Промысла Божия в судьбах Самарского Иверского женского монастыря в 

период 50-летнего существования его от возникновения в 1850 до настоящего времени /сост. прот. Георгий Третьяков. Самара, 
1905. С. 57.

32 линская пустынь. С. 64; Иоанн (Маслов), схиархимандрит. Глинская пустынь: История обители и ее духовно-просвети­
тельская деятельность в XVI—XX веках. М., 1994. С. 363, 399.

33 Иоанн (Маслов), схиархимандрит. Указ. соч. С. 168.
34 Там же. С. 176.
35 Там же. С. 408.
36 Там же. С. 406–407.

Кроме проскомидии благотворители поми­
нались на ектениях за литургией, на литиях 
после утрени и вечерни, также — на акафистах, 
читаемых ежедневно. По пятницам совершалась 
братская панихида. Ежедневно иноки обязаны 
были молиться у себя в келье на вечерней молит­
ве за Царствующий Дом, Священный Синод, 
весь духовный чин, ктиторов, благотворите­
лей и сродников. Дни вселенских поминовений 
проходили в обители особенно торжественно 
и чинно. Священство и певчие стояли посреди 
храма с большими горящими зелеными свечами 
и пели семнадцатую кафизму. Припев распевал­
ся антифонно, то правым, то левым клиросом. 
За братской трапезой проходило торжественное 
вкушение кутьи, с пением «вечная память» и 
«со святыми упокой». Братская поминальная тра­
пеза, по сути, напоминала старинный обычай 
«корма» — поминальной трапезы братии в день 
празднования годовщины по усопшему. В XIX в. 
были редки случаи сохранения «корма» в мона­
стырях. Так, известно, что в Самарском жен­
ском Иверском монастыре существовало нечто 
подобное — заказные трапезы31. Особенностью 
глинского чтения неусыпаемой Псалтыри было 
то, что на это послушание отправляли самых 
духовно опытных монахов, молитвенников обите­
ли, нередко схимонахов32. Читали неусыпаемую 
Псалтырь только четыре монаха.

Глинская пустынь отпускала немало средств 
для приема паломников в стенах обители. Так, те 

получали бесплатное питание, временное жилье 
и медицинскую помощь33. Пустынь не только 
активно посещалась богомольцами, но и полу­
чала от благотворителей большие денежные 
вклады34 35. В Курской епархии Глинская пустынь 
выделялась размахом своей попечительности «о 
бедных и странных», ежегодно до 15–20 тысяч 
человек получали здесь самую разную помощь. 
Посещали же обитель от 45 до 60 тысяч человек 
в год. Деньги, выделяемые Глинским монасты­
рем, получали школы и духовные училища епар­
хии. Активно помогала пустынь и государству 

35в дни военных лихолетий . Большую духовную 
пользу приносили народу издаваемые обителью 
«Глинские листки», содержащие житийные мате­
риалы, проповеди святых отцов. Как отмечает в 
своем исследовании о Глинской пустыни схиар- 
химандрит Иоанн (Маслов), беспрецедентный 
размах помощи мирянам, оказываемый со сто­
роны монастыря, «никогда не сопровождался 
материальной пользой для обители», это было 
лишь «средство, позволяющее братии монастыря 
осуществлять истинное благотворение русскому 
народу во имя Христово»36.

Судя по тому, что в Глинской пустыни стро­
гость монастырской жизни в течение XIX — 
начала XX в. не претерпела изменений, можно 
говорить о том, что вторжение мира в монастыр­
скую жизнь погашалось братской молитвой, как 
погашалось то, что мы называем монастырской 
благотворительностью. Монастырь духовно не 
страдал от того, что много и щедро помогал миря­
нам в самых разных областях. Причина этого 
нам видится в том, что в монастыре подвизалось 
много старцев, и богатства, которые приходили 
и уходили из обители, проходили через их руки, 
через их благословение и молитву. Не случайно 
читать неусыпаемую Псалтырь ставили здесь 
не 12 юных послушников, а 4-х схимников. То 
есть этот важнейший канал проникновения мир­
ского духа в обитель был перекрыт в монастыре, 
как на вход, так и на выход. Судя по имеющимся 
сведениям, только однажды обитель посетило 
искушение, но и оно скорее было испытанием 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 71

ее на прочность, нежели стало показателем ее 
слабости. Недоброжелателями был оклеветан 
настоятель старец схиархимандрит Иоанникий. 
Клевета возымела действие в Петербурге, насто­
ятель был уволен с должности и удален из пусты­
ни. «Когда схиархимандрит Иоанникий уходил из 
обители, вокруг Глинской пустыни был сильный 
весенний разлив рек, вода поднялась высоко, а 
старец вышел из монастыря, перекрестил воду 
и на глазах у всех пошел по ней как по суху, 
повторив чудо, совершенное некогда преподоб­
ным Иоанникием Великим»37. Судя по всему, 
традиция сложного поминовения сохранялась на 
Валааме, потому что именно взносы «на помино­
вение» (более 100 000 руб.) составляли главную 
статью дохода монастыря38.

37 Там же. С. 377.
38 Богатство и доходы духовенства / сост. В. Кильчевский. СПб., 1908. С. 12.
39 Геронтий (Кургановский). Историко-статистическое описание Задонского Богородицкого монастыря. М., 1871. С. 98.
40 Там же. 147.
41 Там же. С. 109.
42 Ростиславлев Д. И. Опыт исследования об имуществах и доходах наших монастырей. СПб., 1876. С. 174.
43 Там же. С. 175.

Задонский Богородицкий мужской монастырь, 
где упокоился святыми мощами святитель Тихон 
Задонский, был также из числа обителей, совме­
щавших старинную традицию сложного поми­
новения с широчайшей благотворительностью. 
Подвижнический дух в монастыре сохранялся 
и поддерживался и благодаря этому здесь не 
только успевали и молиться за благотворителей, 
и опекать нуждающихся, но и делали это нефор­
мально. В монастыре имелось несколько сино­
диков: печатный — 1826 г. — «с тремя реестра­
ми»; и остальные четыре, написанные от руки 
полууставом: общий; срочный; вечный; помянник 
или синодик Задонского Богородицкого монасты­
ря, составленный при архимандрите Самуиле 
в 1830 г.39 40 Как пишет автор истории монастыря: 
«Обитель эта обильна заупокойными молитва­
ми». Синодик читается за литургией, за литией 
после ранней литургии. Поминаются усопшие 
также во все положенные дни общецерковных 
поминовений. Особым образом проходили в оби­
тели памяти святителя Тихона. После литургии 
с амвона читалось завещание святителя, после 
чего во дворе начинали кормить нищую братию. 
Три дня монастырь и приезжие помещики кор­
мили нищих в память святителя. Сохранился 
любопытный документ, написанный рукой гру­
зинской царицы Марии с просьбой помянуть ее 
усопшего мужа: отслужить по нем две обедни, 
а также «ежели это возможно будет, что и всяк 
из монахов в свою очередь отслужил по 12 обе-

40 ден», с последующей панихидой . В престольные 
праздники (21 мая, 23 июня, 26 августа) прово­
дятся ярмарочные съезды возле монастырских 
стен. Монастырь много благотворил. Посылались 
деньги на военную помощь, выкуп пленных, на 
учебу семинаристов, на помощь бедным через 
комитет попечительства, на помощь крестьянам в 
неурожайные годы, сербам, сестрам милосердия 
и т .д.41 В монастыре существовало «Тихоновское 
благотворительное общество», опекавшее 40 бед­
нейших семейств (300 руб. серебром ежегодно) и 
20 круглых сирот духовного училища, еще 20 из 
бедных семейств. С 1866 г. монастырь стал еже­
годно вносить 1 000 руб. в Воронежское духовное 
попечительство для помощи девицам духовного 
звания. Монастырская больница постоянно при­
нимала и бесплатно лечила больных мирян.

Д. И. Ростиславлев в своей известной книге, 
посвященной церковным богатствам, приводит 
сведения о цене на требы, связанные с помино­
вением в монастырях. Так называемый «вечный 
помин» существует во многих мужских мона­
стырях как каждодневный помин на проскоми­
дии. Но очевидно, что само понятие «вечный 
помин» трактуется неоднозначно. Например, в 
Александро-Невской лавре сюда входит помина­
ние на проскомидиях, на вселенских панихидах, а 
также — совершение особых заупокойных литур­
гий и панихид в дни рождений и тезоименитств и 
дней кончины умершего. Все это подразумевало 
сложную систему ведения записей и их вос­
производства. За подобную услугу лавра брала 
1 000 руб. Но здесь же вечный помин мог быть 
более дешевым, если речь шла лишь о проскоми­
диях и ранних литургиях42. В Киево-Печерской 
лавре вечный помин с ежедневным поминанием 
на ранней обедне оплачивался суммой 75 руб., 
а с поминанием на поздней — 50 руб. Была еще 
возможность записи в родовой и общий синодик. 
Первое стоило 2 руб., второе — 1 руб. Недорогими 
были здесь и каждодневные годовые поминания 
на проскомидии — 60 коп.; на ектеньях — 1 руб. 
50 коп., или же 3 руб.43 Еще дешевле стоил вечный 
помин в Соловецком монастыре — 1 руб. 50 коп. 
или в Киевском Флоровском — 1 руб. Автор отме­
чает, что его поразило большое число синодиков, 
в которые лаврским монахам приходится запи­



72 ИССЛЕДОВАНИЯ

сывать новые имена. Лаврский синодик читался 
в нескольких местах: в Великой церкви, в боль­
ничном храме, в обеих пещерах и в Китаевой 
пустыни44.

44 Там же. С. 179.
45 Там же. С. 180.
46 Там же. С. 181.

Приведенный Ростиславлевым перечень дохо­
дов разных монастырей от помина на проскоми­
дии ясно указывает как на факты существования 
в той или иной обители «сложного помина», так 
и на его отсутствие. В Саровской пустыни этот 
доход составлял 4 907 руб.; в Троице-Сергиевой 
лавре — 1 045 руб. (синодичный доход) и 2 234 руб. 
(псалтирный); в Николо-Угрешском — 1 500 руб.; 
Юрьевском Новгородском — 1 021 руб.; Тотем- 
ском — 1000 руб. Небольшие обители имели 
доход 200-300 руб.45

Можно предположить, что кроме указанной 
причины сохранения сложного помина — под­
вижничества в данных обителях — можно гово­
рить и о непрерывности старой традиции в оби­
телях имеющих всероссийское значение круп­
нейших паломнических центров. Ориентация 
на огромный поток богомольцев заставляла эти 
обители отстаивать старый порядок вещей, хотя 
монастыри перестали получать в качестве даре­
ний прежние крупные вклады. Безусловно, это 
отражалось в первую очередь не на самих мона­
стырях, а на вкладчиках, которые в целом полу­
чали значительно более облегченную возмож­
ность «вечного поминовения». Ситуация была 
отлична от той, которая существовала в период 
Московской Руси. Там на Церковь буквально 
обрушился вал земельных и прочих дарений, 
миряне максимально сбрасывали с себя ответ­
ственность за будущие судьбы рода на мона­
стырские плечи. И эта ответственность была и 
тяжела, и высока. Здесь — монастырям передава­
лись не такие уж большие суммы (по ценам того 
времени), но ответственность требовалась столь 
же высокая. Преподавателя Духовной академии 
Д. И. Ростиславлева удивляет то, почему народ 
все же стремится подать свои записочки о поми­
новении в монастырь, а не в обычный храм, ведь 
сам он не находит разницы, где поминать усоп- 
ших46. Собственно перед нами — одна из причин 
возникшей разницы между веком XVI и XIX в. 
В прежнее время православные старались отдать 
на помин максимально много, нередко большую 
часть своего состояния. Монастырь виделся 
людям как место сугубой молитвы, подвига и 
отречения от мира, его особая близость к небесам 

ни у кого не вызывала сомнения. Этим монастырь 
и заслуживал особого внимания вкладчиков. 
В новое время люди укладывались в ту неболь­
шую квоту, что им назначал монастырь. Но это не 
значит, что именно с монастырем были связаны 
все эти перемены. Изменилось общество. Став 
светским, оно, хотя и не порвало с церковностью, 
но по-другому стало смотреть на нее, а имен­
но — рационально, как того требовала освобож­
денная от ежедневной опеки церковности свет­
скость. Глубина рационализма была разной, она 
зависела от образованности и от отношения чело­
века к различным философским и идеологиче­
ским системам, от степени его отстраненности от 
церковной жизни. Пропасть между верой и знани­
ем пролегла через все русское общество, но глуби­
на и ширина этой пропасти не была одинаковой.

Подчиняясь духу времени, рационалистиче­
ским переменам, сама Русская Церковь, включая 
монастыри, приняла на себя условную долю фор­
мализма, необходимую для функционирования 
в рамках светского государства. Изъятие земель 
(секуляризация) у Церкви была частью этой 
общей программы по рационализации и отделе­
ния светскости от церковности. Отсюда эквива­
лент бесценного дара-пожертвования должен был 
быть заменен на определенную разумную сумму. 
Многие монастыри пытаясь сохранить старую 
традицию сложного поминовения, но уже без 
«сложного дара-пожертвования», сталкивались с 
проблемой формального отношения к поминове­
нию. А ведь в прежние века за сложным помино­
вением стояла не просто поминальная культура, 
но — евангельская традиция вывода излишнего 
богатства из мирского обращения, чтобы не появ­
лялось богатство, которым нельзя было бы управ­
лять, которое бы само диктовало людям правила 
жизни. Таковым оно было, скажем, в период 
жизни Спасителя в Иудее. Очевидным образом 
попытки сохранения синодиков, вечного помино­
вения и в целом сложной поминальной культуры 
в их прежнем значении, были локальны, поэтому 
мы не можем рассматривать этот путь как маги­
стральный для всего русского общества в сино­
дальный период.

Возможность уплачивать за «вечное помино­
вение» некий условный денежный эквивалент 
делала эту форму поминовения доступной уже 
не только для монастырей, но и для приходских 
храмов. И такая практика действительно появ­



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 73

ляется и распространяется в приходской среде. 
Вечное поминовение упоминается в 1870-е годы 
в епархиальной прессе как обычное явление, 
известное и Синоду, и императору47. Например, 
за «вечный вклад» в одну из вологодский церк­
вей «крестьянская девица» платит 200 руб., но в 
другом храме крестьянин платит уже 1000 руб.48 49 
При этом вологодские монастыри принимают 
вклады на совершение заупокойных литургий, 
цена которых колеблется в пределах нескольких 
тысяч руб. Например, для совершения «заупо­
койной литургии на каждой неделе в четверг» в 
Успенском Вологодском монастыре требовалось 
3 000 руб. вклада, то же было и в Устюжском 
Иоанно-Предтеченском монастыре49. В конце кон­
цов, эта быстро набирающая темпы тенденция 
к упрощению «вечного помина» стала вызывать 
нарекания в духовной среде, об этом стали писать 
в критическом тоне50.

47 Разное // Воронежские епархиальные ведомости. 1873. № 4. С. 75.
48 Разные известия по епархии // Вологодские епархиальные ведомости. 1909. № 1. С. 22–223.
49 Там же.
50 Прокопьев В., свящ. О записях на вечное поминовение // Воронежские епархиальные ведомости. 1876. № 2 и № 9.
51 Кириченко О. В. Дворянское благочестие. М., 2002. С. 265–267.
52 Объем пожертвования был в пределах нескольких десятин сенокосной земли, нескольких десятков десятин пахотной и 

менее десятины — усадебной. — Там же. С. 267.
53 Баранов К., Проскурякова Н. Дворянское землевладение: Русское хозяйство. М., 2006 / под ред. О.А. Платонова. С. 

273–275; Проскурякова Н. Крестьянское частное землевладение: Там же. С. 434.
54 Смолич И. К. История Русской Церкви. 1700—1917. Ч. 1. М., 1996. С. 665.
55 Кириченко О. В. Дворянское благочестие. С. 267.
56 Там же. С. 269.
57 Шушвал Н. А. Храмопопечение в традиционном укладе жизни севернорусских крестьян (по материалам Вологодской 

губернии второй половины XIX — начала XX века) / Дис. на соиск. уч. ст. канд. ист. наук. М., 2014. С. 164.

Вот почему следует помнить, что был другой 
путь преобразования материальных богатств в 
идеальные, не связанный с сохранившейся тра­
дицией сложного поминовения, и этот путь был 
реализован в создании новых общежительных 
женских монастырей. Хотя все начиналось с 
активного строительства новых приходских и 
домовых храмов в помещичьих усадьбах. После 
опубликования «Жалованной грамоты дворян­
ству» (1785 г.) немалое число дворян покинуло 
государственную службу, уйдя из армии, пере­
ехало в деревню и стало помещиками. Устройство 
усадеб на новый лад («по-европейски») сопрово­
ждалось бурным процессом храмостроительства 
(большей частью каменного), что, по сути, означа­
ло, начало нового этапа процесса передачи мате­
риального богатства в церковные руки. С этого 
времени можно говорить о средней величине рас­
пределения дворянского богатства на эти цели51. 
Помещики брали на себя обязательства наделе­
ния священника и причта необходимой землей, 
или вместо земли — деньгами и продуктами52.

Нет статистики по сословному распределению 
вновь возникших храмов за период c конца XVIII 
по начало XX в., но будем исходить из соотноше­
ния владения землею со стороны дворянства и 
крестьянства за этот период: в 1760-е годы сред­
няя доля дворянского землевладения составляла 
36 %; в 1860-е годы — 79,8 % (73,1 млн дес.), 
а крестьянского — 1,9 % (2,8 млн. дес.); 
в 1905 г. дворянское — 61,9 % (53,2 млн дес.), а 
крестьянское — 28,6 % ( 24,6 млн дес.; в 1915 г. 
дворянское — 57 % (42 млн. дес.), а крестьян­
ское — 35,4 % (33,6 млн дес.)53. Если их за указан­
ный отрезок времени всего возникло 22 374 хра- 
мов54, то на дворянскую часть приходится боль­
шая часть построенных из общего их числа. 
Учтем и то, что кроме построения храма помещи­
ки брали на себя и содержание храмового причта, 
с выделением ему земли в пределах около 30 дес. 
пахотной земли, 3 дес. — сенокосной и 80 саже­
ней — усадебной55. Для многих помещиков в 
приходских храмах важным было проведение 
ранних литургий, которые даже назывались «зау­
покойными» или «поминальными», т.к. они были 
специально посвящены поминовению усопших 
из рода конкретного помещика. В том случае, 
если в церкви не было дополнительного престола, 
таковой устраивался специально для проведения 
ранних заупокойных литургий56.

Для крестьян, как показывают региональные 
материалы, местное храмопопечение входило 
в число важнейших сфер сложения денежных 
средств57. Причем не всегда это были копейки, 
как привычно нам думать в отношение крестьян­
ства, но нередко — десятки, сотни и даже тысячи 
рублей. Исследуя динамику крестьянского хра- 
мопопечения в Вологодской губ., Н. А. Шушвал 
затрагивает и вопрос содержания пожертвова­
ний. В связи с чем выясняется следующая карти­
на. Хотя в целом наблюдался рост крестьянских 
пожертвований (49 398, 46 руб. — во второй 
половине XIX в.; 134 009, 75 руб. в начале XX в.) 



74 ИССЛЕДОВАНИЯ

более чем в 3 раза, но изменилась направлен-
58ность жертвуемых капиталов . Если во второй 

половине XIX в., очевидно по традиции, первен­
ствовали деньги на поминовение живых и усоп­
ших, то в начале XX в. начинает главенствовать 
«забота о благолепии храма»58 59. Это значит только 
к началу XX столетия старая допетровская тра­
диция стала заменяться новой. И смена вектора 
с «поминания» на «благолепие» — яркое тому 
подтверждение.

58 Там же. С. 83–95. Автор пользуется рапортами благочинных, где приводится статистика по пожертвованиям, которые 
были зафиксированы епархией.

59 Там же. С. 94.
60 Среднее распределение по 1/3 доли приходилось на дворянство, крестьянство (доля которых была несколько больше 

других) и совокупную долю купечества, мещанства и священства. В тенденции доля крестьянских общин росла, и можно до­
пустить, что уже к 1920-м годам она бы занимала не треть, а половину.

61 Кириченко О. В. Женское подвижничество в России. XIX — середина XX в. Свято-Алексиевская пустынь, 2010. С. IX.
62 «Дворянские», означает, что созданием своим эти монастыри обязаны в материальном смысле дворянству.
63 Летопись Серафимо-Дивеевского монастыря / сост. Архимандрит Серафим (Чичагов). В 2-х частях. СПб, 1903. Ч. 1. 

С. 280.
64 Кириченко О. В. Женское подвижничество. С. 402.
65 Он же. С. 405.

Но дворянское храмоздательство явилось 
лишь началом того важного процесса, который 
привел к появлению еще более церковно глубо­
кого явления, связанного с устроением новых 
монастырей. Новых, и по типу, и по содержанию. 
С начала XIX в. постепенно (из городов — в веси) 
начинает набирать силу процесс образования 
женских общин, с ориентацией их на будущее 
монастырское общежитие. Часть таковых общин 
возникает или в провинциальных городах на 
месте закрытых в 1760-е годы монастырей, или в 
помещичьих имениях, большей частью по иници­
ативе их владельцев. По нашим подсчетам около 
трети всех вновь возникших за синодальный пери­
од женских монастырей и общин образовалось 
именно таким образом60. Если учитывать, что за 
XIX — начало XX в. появилось около 400 новых 
монастырей61, то к «дворянским» следует при­
числить приблизительно 133 общины. Большей 
частью «дворянские»62, по происхождению, общи­
ны устраивалась в центральной и западной части 
России. К ним следует отнести самые известные 
новые женские обители того времени: монасты­
ри Дивеевский Свято-Троицкий, Бородинский 
Спасский, Аносин Борисоглебский, Казанскую 
Шамордину пустынь и др.

Образование женских общежительных мона­
стырей было делом настолько грандиозным, 
что мы вправе сравнивать этот стремительный 
процесс, по характеру чисто подвижнический и 
всесословный, с теми явлениями, которые про­
исходили в Русской Православной Церкви в 
XIV—XV вв. и которые обозначались, по образ­

ному выражению А. М. Муравьева, как созда­
ние Северной Фиваиды. Благодаря женскому 
подвижничеству вновь возникающие общины и 
общежительные монастыри создавали внутри 
себя и такой обязательный элемент церковной 
традиции, как сугубая поминальная культура. 
Вырастая на средствах благотворителей, насель­
ницы монастырей считали своим священным 
долгом постоянно поминать за здравие и за упо­
кой своих благодетелей. В числе основных запо­
ведей, оставленных преподобным Серафимом 
Саровским дивеевским сестрам, была заповедь о 
«денном и нощном» чтении псалтири за благотво­
рителей, «начиная с Царской Фамилии, за всех 
благотворящих обители в этой же самой нижней 
церкви, 12-ю на то нарочито определенными и 
переменяющимися по часу сестрами, в воскресе­
нье неопустительно всегда перед литургией слу­
жить Параклис Божией Матери весь нараспев, по 
ноте»63. Божия Матерь была главной попечитель­
ницей общины, а потом монастыря, поскольку 
здесь находился ее Четвертый удел.

Неусыпаемая Псалтырь, то есть непрерыв­
но читаемая день и ночь попеременно специ­
ально назначенной чередой сестер, была основ­
ной формой поминовения живых и усопших в 
женских общежитиях синодального периода. 
Не везде поминали одинаково; в обителях, где 
подвижнический дух был более высокий, поми­
нанию уделялось самое серьезнное внимание, 
чтиц было не меньше двенадцати, а иногда и 
более, и они состояли из монахинь и рясофор­
ных послушниц. Например, в Троекуровском 
Иларионовском монастыре Тамбовской епархии 
Псалтырь читали 29 человек. Кроме того, одна 
монахиня читала еще синодик, очевидно, на про­
скомидии, перед Литургией64. Чтение синодиков 
редко упоминается в истории женских монасты­
рей этого времени, очевидно, это было не столь 
заметное послушание. Есть упоминания в ряде 
случаев, что монастырю чтение синодиков при­
носило небольшой доход65. Надо понимать, что 
в целом поминовение благодетелей как треба не 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 75

могла приносить монастырям больших доходов. 
Например, в Московском Алексеевском монасты­
ре за «неугасимую Псалтырь» за одно имя брали 
на 40 дней 50 руб., а на год — 100–200 руб.66 Дело 
было не в требах. Основная часть «монастырских 
благодетелей» рассчитывала не на срочный, а 
скорее бессрочный вклад, на то, что монастырь 
их никогда не забудет. Легко объяснить причину 
сосредоточения в Троице-Сергиевой лавре самых 
значительных земельных богатств в прежние 
века. Землю дарили не только для частого и акку­
ратно исполняемого поминовения, но и потому, 
что за жертвователя помолится перед Богом сам 
преподобный Сергий. На ту же мотивацию выхо­
дили и новые женские обители, когда молились за 
своих благотворителей.

66 Рославлев Д. И. Указ. соч. С. 179.
67 Зырянов П. Н. Русские монастыри и монашество в XIX и начале XX века. М., 2002. С. 173.
68 Жмакин Василий, прот. Игуменья Вяземского Аркадиевского монастыря Августа (в мире княжна Ширинская-Шихма- 

това). М., 1897. С. 138–139.
69 Игуменья Евгения, настоятельница Феодоровского женского монастыря в Переславле-Залесском Владимирской губер­

нии (к 40-летию в сане игуменьи). Владимир, 1915. С. 6.
70 Биография игуменьи Емилии, основательницы Верхохарьковского Николаевского второклассного общежительного деви­

чьего монастыря. Сочинение монахини Леониды (Сурагиевской). Харьков, 1878. С. 22.

Псалтырное поминание, конечно, нельзя отно­
сить к сложному поминанию, при том, что и 
Псалтырь была неусыпаемой, и молитва была 
искренней и обязательной. Женские обители в 
любом их качестве не могли создавать у себя 
сложную поминальную культуру, по одной про­
стой причине: женщины не могли сами совер­
шать богослужения. Сложное поминовение тре­
бовало не только молитвенниц в храме, но и 
большого числа иеромонахов, которые могли бы 
на проскомидии вынимать большое число частиц 
и поминать по синодику большое число благо­
творителей. И все же новые женские монастыри и 
общины выходили из положения. Тесная их связь 
с духовными опекунами — старцами из Оптиной, 
Глинской, Саровской пустыней и других обите­
лей позволяла туда передавать списки имен, за 
которые нужно было сугубо, «по-старинному», 
молиться. И не случайно мы обнаруживаем в 
указанных мужских обителях существование 
русского синодика и практики сложного поми­
новения.

В строительство новых женских обителей ухо­
дило немало пожертвованной благотворителя­
ми земли и денежных средств. Объем земли 
(в целом — пахотной, сенокосной, лесной), необ­
ходимый для поддержания жизнедеятельности 
общины или монастыря, в среднем колебался 
от нескольких сот десятин до тысячи, в редких 
случаях — более. Деньги были важны для поме­

щения их в банк, чтобы получать ежегодные 
гарантированные проценты, близкие тому, кото­
рые имели штатные монастыри от государства. 
Речь идет о суммах от нескольких десятков тысяч 
до нескольких сотен тысяч рублей. Государство 
выделяло штатным монастырям небольшие 
суммы: так, в 1910 г. на нужды монастырей было 
отпущено 397 267 руб. (243 551 руб. — на муж­
ские и 153 712 руб. — на женские). Это состав­
ляло 1,1% сметы Св. Синода67. Но в ряде случаев 
монастыри получали деньги из кабинетных сумм 
императора. Так, Аркадьевский Вознесенский в 
г. Вязьме получал из этого источника ежегодно 
300 руб. «милостыни»68. Тот же монастырь в пору 
своего еще общинного устроения получил от 
вяземского купечества 11 000 руб., без которых 
он не смог бы подняться. Приведем еще несколь­
ко примеров, чтобы представить некую среднюю 
картину таких пожертвований.

Феодоровский женский монастырь в 
Переславле-Залесском Владимирской губ. в 
начале XX в. имел 1 000 дес. земли, 200 000 
руб. неприкосновенного капитала. Земля 
была пожертвована помещиком Глинским, 
также крестьянином В. Р. Рыбаковым. На 
ней построили храм, сельскохозяйственные 
постройки, церковноприходскую школу на 
60 детей69. Верхо-Харьковский Николаевский 
общежительный женский монастырь воз­
ник на земле пожертвованной помещиком 
И. И. Степановым. Он внес 150 000 руб. в 
банк, отдал господский дом с садом, 33 дес. 
земли, обязался расширить церковь, постро­
ить ограду и колокольню70. Лысогорская 
Успенская — чисто крестьянская община 
в Воронежской губ., главным богатством, 
которое позволило ей стать монастырем, 
имела землю, пожертвованную крестьянским 
миром (по крестьянскому приговору от 19 
дек. 1879 г. община получила 80 дес. земли, 
позже крестьяне выкупили землю у казны 
для общины в полную собственность) и купе­
ческой вдовой В. А. Иловайской (матерью 
известного историка), которая купила для 
нее 218 дес. 272 сажени. Опираясь на соб­
ственные труды, община стала получать 



76 ИССЛЕДОВАНИЯ

5 000 руб. в год, на что и содержала священ­
ника (300 руб.) и 60 сестер71. Женская община 
в с. Новом Галицкого у. Костромской епархии 
опекалась вдовой поручика Е. Н. Варенцовой, 
которая выделила общинницам 450 дес. 
земли и 4 000 руб., а также — ежегодно по 
300 руб. Она обещала, что после ее кончи­
ны эта сумма будет увеличена72. Женская 
община в д. Александровка Воронежской губ. 
в имении баронессы Анны Боде, с богадель­
ней и больницею для престарелых и больных 
женщин, имела от баронессы 580 дес. земли 
и 10 000 руб. Для обители построена камен­
ная церковь в 1866 г.73 Николо-Тихвинская 
община в Воронежской губ. возникла в имении 
В. Н. Щабельской в 1889 г. Часть земли была 
подарена общине крестьянином Курской губ. 
П.А. Афанасьевым — 25 дес. Ежегодный доход 
общины 6 654 руб. 53 коп. Из них — продажа 
свечей — 1113 руб. 94 коп., от продажи про­
сфор — 523 руб. 29 коп., от служения молеб­
нов и поминовений — 807 руб. 71 коп., от 
пожертвований на поминовение при чтении 
Псалтыри — 604 руб. 38 коп. и т. д.74 Общину 
посещает в течение года до 12 000 бого- 
мольцев75. Медянская община в Симбирской 
епархии получила от жертвователей 138 дес. 
земли и 12 000 руб. В общине 40 общинниц 
(1876 г.). Земля получена от крестьян и 
дворянина76. Деньги — от прот. Авраамия 
Некрасова из г. Арзамаса. Покровская община 
близ села Усть-Карабольского Шадринского 
у. Екатеринбургской губ. получила 100 дес. 
земли от купчихи Анны Шахматовой в 1899 г.77 
Кирило-Улитинской общине в Ладвинском 
приходе Петрозаводского у. Олонецкой епар­
хии купец Василий Кипрушкин пожертвовал 
15 000 руб. и 10 000 руб. на содержание свя­

71 Торжество открытия Лысогорской Успенской общины, совершившееся 25 сентября 1890 г. // Воронежские епархиальные 
ведомости. № 23. С. 916–927.

72 Российский государственный исторический архив (далее — РГИА). Ф. 796. Оп. 154. Д. 1372. Л. 1–1 об.
73 Там же. Оп. 34. Д. 137. Л. 1–2.
74Там же. Л. 10 об.
75 Там же. Оп. 179. Д. 2294. Л. 4–11. (1898 г.)
76 Там же. Оп. 157. Д. 375. Л. 1–11 об. (1876 г.)
77 Там же. Оп. 70. Д. 46. Л. 3.
78 Там же. Д. 46. Л. 100.
79 Там же. Оп. 440. Д. 970. Л. 37–41.
80 Там же. Д. 970. Л. 46–47.
81 Там же. Д. 986. Л. 46–49.
82 Там же. Д. 1009. Л. 31–56.
83 Там же. Д. 973. Л. 32–44.
84 Там же. Д. 969. Л. 31–35.
85 Там же. Д. 976. Л. 155.
86 Там же. Д. 1008. Л. 16–18.
87 Там же. Д. 977. Л. 85–166.

щенника. Также купец передал общине необ­
ходимую пахотную и сенокосную землю (эту 
землю он арендовал у крестьян сроком на 
40 лет)78.

Женские общежительные монастыри имели 
неодинаковые объемы земельных владений, но в 
целом они варьировались в пределах несколько 
сот десятин, в большинстве случаев — менее 
пятисот. Приведем эти сведения на 1910-е годы по 
нескольким епархиям. В представленной цифре 
мы суммируем три показателя: пахотную землю, 
покосную и лесную, а иногда — «негодную» землю. 
Тверская: 208 дес., 350, 342, 73, 130, 600, 500, 410, 
280, 262, 10 811, 177, 18979; Вологодская: 782, 48, 
171, 2500, 20080; Костромская: 1386, 246, 170, 697, 
95, 623, 342, 1359, 3074, 584, 7781; Симбирская: 
257, 348, 20, 275, 420, 244, 26582; Вятская: 242, 
208, 139, 0, 0, 384, 11483; Владимирская: 181, 1229, 
267, 355, 180, 176, 36, 91, 65, 197, 263, 72, 29, 35, 
225, 35, 667, 584; Донская Обл.: 1346, 407, 20085; 
Саратовская: 552, 486, 2214, 184, 1400, 240, 321, 
1599, 527, 70186; Екатеринбургская: 673, 137, 36, 
267, 254, 298, 223, 88, 16, 14687. Средний объем 
земли, приходящийся на одну общину, получа­
ется равным 300 дес. Но такую цифру получим, 
если не будем учитывать данные свыше 1 000 дес. 
Таковых действительно немного в каждой епар­
хии, один-два случая. Учтем и среднее для общин 
с объемом земли свыше 1000 дес. Получается 
цифра 2745 дес. 90 % женских монастырей имели 
в среднем по 300 дес. земли (пахотной, покосной 
и лесной), что в сумме составляло 108 000 дес. 
10 % остальных женских обителей владели 
109 800 дес. земли. Общий же объем монастыр­
ской земли в женских обителях будет равняться 
217 800 дес. Это и будет в значительной степени 
той долей нетленного капитала, в земельном 
его выражении, которое было выделено русским 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 77

обществом в XIX — начале XX в. на высокие 
цели. Что касается объема всей земли принадле­
жащей и мужским и женским монастырям, то на 
начало 1900 г. 697 монастырей имели 496519 дес.88

88 Зырянов П.Н. Указ соч. С. 295.
89 РГИА. Ф. 796. Оп. 15. Д. 1173. Л. 3–23.

Не вся эта земля была частным пожертво­
ванием, потому что часть ее — в объеме 100– 
150 дес. — все женские монастыри в 1880-е годы 
стали получать от государства, а, значит, оно 
тоже было причастно к искомой доле духовной 
конвертации богатства и доле в сугубом поми­
новении. И действительно, каждый император 
с семьею (и здравствующий и покойный) поми­
нались всегда в каждой женской обители не за 
страх, а за совесть. Молитва за царский дом была 
непременной частью их монашеского долга и 
любви. Без царской визы не открывался ни один 
монастырь, ни одна община. Кроме того, неред­
ко государи одаривали обители своими личны­
ми денежными взносами, по примеру старинных 
русских царей и по собственному благочестию. 
К юбилеям заслуженные игуменьи получали из 
императорского кабинета специальные награ­
ды — наперсные кресты и другие поощрительные 
знаки их трудов. Общераспространенный монар­
хизм монахинь был одной из причин жестоких 
гонений на них в годы революции и Гражданской 
войны.

Конечно, 300 десятин земли не могли прокор­
мить многие женские обители, где число насель­
ниц в среднем было не меньше 300. Уже в XX в., 
когда церковная и государственная власть почув­
ствовали пользу от женских обителей, возникают 
проекты комплексного создания монастырей на 
западных границах России, и особенно в Сибири 
и на Дальнем Востоке. При обсуждении про­
екта речь идет о сметах. Инициатором данного 
проекта был миссионер прот. Иоанн Восторгов 
(ныне прославленный в сонме новомучеников), 
который предлагал свои расчеты, государство 
же явно занижало суммы расходов. Протоиерей 
Иоанн предлагал Синоду в 1910 г. основать в 
Томской епархии несколько новых миссионер­
ских монастырей. Речь шла о пяти мужских и 
четырех женских обителях. В целом же про­
ект был рассчитан на открытие в Сибири и на 
Дальнем Востоке 61 нового монастыря «как цен­
тров религиозной жизни среди населения» с отво­
дом для них казенных угодий. Прот. Иоанн гово­
рил: «Для монастырей, которые будут основаны 
в Западной Сибири, надо отводить от 1 до 1,5 
тысяч десятин — для мужских монастырей и от 

800 до 1 тыс. дес. — для женских. Нужно отве­
сти земли для уже существующих 9 монастырей 
Зауралья». Синод со своей стороны настаивал на 
норме в 300 дес. В ответ на предложения Синода 
о наделении новых монастырей 300-ми десятина­
ми земли начались возмущения «миссионеров на 
местах». Они говорили, что норму надо повысить 
до 3000 дес. земли на один мужской монастырь 
и 2 000 дес. на один женский. Тогда «монастырь 
не будет фикцией, а положительной силой в цер­
ковно-государственном служении Родине»89. Но 
планы эти не были осуществлены.

Сложнее учесть ту общую сумму денег, кото­
рая была затрачена жертвователями на новые 
женские и отчасти мужские обители в течение 
XIX — начала XX вв., поскольку почти ника­
ких общих сведений по отдельным монастырям 
на этот счет не существует. Сумма складыва­
лась в каждом конкретном случае из пожерт­
вований общего характера и пожертвований на 
конкретные цели, скажем, — на строительство. 
Многие общины и монастыри старались поме­
стить большой капитал, переданный на общие 
цели, в банк для ежегодного получения процен­
тов. Долгое время общины не могли получить 
официальный статус — до того времени, пока у 
них не появится определенное количество земли 
и суммы для помещения в банк. Выше мы приве­
ли сведения по некоторым женским обителям, по 
которым видно, что сумма «общих денег» варьи­
ровалась от нескольких тысяч до нескольких 
сотен тысяч рублей. Последнее можно считать 
скорее исключением из правил, нежели прави­
лом. Картина с денежными пожертвованиями 
напоминает ситуацию с земельными дарами. Как 
и там, здесь наблюдается существование двух 
типов жертвователей: богатых и средней руки. 
На строительство всей инфраструктуры в одном 
монастыре (храмы и специализированные соору­
жения: сестринские кельи, больничные, учеб­
ные, хозяйственные заведения) затрачивалось по 
приблизительным подсчетам до полумиллиона 
рублей. Значит, в целом для 400 обителей эта 
сумма будет равняться 200 млн руб. Из них 
половина суммы будет приходиться на деньги, 
заработанные самим монастырем, а на долю 
жертвователей — 100 млн. руб. 90 % монасты­
рей жили на очень небольшой среднегодовой 
доход, порядка 5–7 тысяч руб. Это объясняет 
тот факт, что строительство крупных проектов, 
таких как храмы, растягивалось на 10-12 лет.



78 ИССЛЕДОВАНИЯ

Прибавим к «инфраструктурным» деньгам 
долю «общей суммы» (средний вклад жертвовате­
лей колебался в пределах 10 000-15 000 руб., поэ­
тому остановимся на средней цифре 12 000 руб.) 
в 4 800 000 руб. Итого, получается сумма 
104 800 000 руб. Ее и обозначим как ту условную 
сумму пожертвований, которые благодаря жен­
ским монастырям и общинам прошли конверта­
цию из материальных денег в духовные за более 
чем столетний период. Если разделить эту сумму 
на 87 068 534 православных того времени, то 
каждому достанется по 83 копейки этих «нетлен­
ных денег». Но все дело в том, что предназнача­
лись они не всем, делили их между собой только 
жертвователи, монашествующие и те души усоп­
ших, для кого они тоже предназначались. В этом 
случае суммы для каждого в отдельности уже 
будут другими.

Были, конечно, такие уникальные дарители, 
которые не просто раздавали все свое имение, но и 
делали это со всероссийским размахом. Речь идет 
о колоссальных богатствах, какие имели, скажем, 
графиня А. А. Орлова-Чесменская или сибирский 
купец И. М. Сибиряков. Графиня Орлова-Чес- 
менская, в иночестве Агния, таким образом, распо­
рядилась богатствами отца. Ее отец — граф  Алексей 
Григорьевич Орлов-Чесменский (ум. 1808 г.) — 
участник заговора против императора Петра III 
и его убийства, потом царедворец, возвышенный 
новой императрицей, герой Чесменского сраже­
ния, участник войны с Наполеоном в 1806 г., 
обладатель огромного многомиллионного состо­
яния. По официальным известиям после его кон­
чины осталось 5 090 000 руб. и 30 000 душ 

90крестьян . Богатства до конца жизни продол­
жали служить графу своего рода поддержкой 
его особого положения в обществе, его статуса 
в глазах аристократии, оправданием его особых 
заслуг перед троном. По-другому стала смотреть 
на это богатство наследница графа — его дочь 
графиня Анна Алексеевна (ум. 1848 г.). Причем 
до поры она находилась в полном неведении отно­
сительно происхождения денег отца. Уже после 
его смерти и потери своего первого духовника 
графиня обратилась за духовными наставления­
ми к архимандриту Фотию, и впервые услышала 
от него слова о греховности накопленного отцом 

богатства. Вот как передает этот разговор одна 
из современниц: «Ты не очень превозносись своим 
богатством: оно греховное, преступно нажитое»90 91. 
С той поры, как человек глубоко религиозный, 
графиня видела свою задачу в том, чтобы вернуть 
эти деньги в духовную сферу. Жизнь ее после 
кончины отца протекала под духовным руковод­
ством старцев, сначала Ростовского иеромонаха 
Амфилохия, а потом, после его кончины — архи­
мандрита Юрьева монастыря Фотия (ум. 1838 г.). 
Ежедневно в новгородском Юрьевском монасты­
ре служилась ранняя заупокойная литургия по 
родителям графини, а потом совершалась лития, 
а в субботу — панихида. Графиня вела строгую 
подвижническую жизнь, посвященную молит­
ве, воздержанию и благотворительности. В дни 
поста она держала строжайший пост по запове­
дям древних отшельников (на Страстной неделе 
вкушала только в Великий Четверг), молилась 
ночами, приходила в монастырский храм в три 
часа ночи. Ее подвижничество позволило духов­
но рассудительно использовать свое наследство 
на церковные нужды и благотворительность. Она 
восстановила благолепие древнего Юрьевского 
монастыря, наделила щедрыми милостынями все 
русские монастыри (по 5 тысяч руб. 340 мона­
стырям); 48 кафедральных соборов получили по 
3 тысячи руб.; каждая епархия — по 6 тысяч руб. 
«для вдов и сирот из духовного сословия»; боль­
шие суммы имели от графини и ряд зарубежных 
православных храмов и монастырей, включая 
Афон, Святую Землю, Царьград92.

90 Карнович Е. П. Замечательные богатства частных лиц в России. М., 1992. С. 229.
91 Рассказы бабушки. С. 275.
92 Роуз Серафим, иеромонах. Тайная монахиня Агния. Жизнеописание благодетельницы Св. Руси графини Анны Алексе­

евны Орловой-Чесменской // Русскiий паломникъ. № 27. 2003. С. 16.
93 Шорохова Т. С. Ктитор Афонского Свято-Андреевского скита схимонах Иннокентий (Сибиряков) — выдающийся пред­

ставитель русского купечества // Возрождение православных монастырей и будущее России / Материалы III Всероссийской 
научно-богословской конференции «Наследие преподобного Серафима Саровского и судьбы России». Нижний Новгород, 2007. 
С. 514—515.

Сибирский купец Иннокентий Михайлович 
Сибиряков (1860—1901), прежде чем стать 
афонским монахом, методично передавал свои 
наследственные многомиллионные богатства 
на разные благотворительные (включая науч­
ные и издательские) и церковные дела. Одному 
только Свято-Андреевскому скиту он передал 
2 млн 100 тысяч руб. Как и графиня Орлова, он 
передавал деньги многим русским монастырям, 
также он отстроил на Афоне самый большой на 
Балканах собор во имя святого апостола Андрея 
Первозванного93.

Примеры графини А. А. Орловой-Чесменской 
и купца И. М. Сибирякова, если говорить о 
масштабах церковной и благотворительной 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 79

помощи (передачи всего принадлежащего им 
богатства), скорее — исключение, чем правило 
для той среды, к которой они принадлежали по 
рождению. Более распространенным, хотя тоже 
не часто встречающимся правилом было даре­
ние женским обителям сумм в несколько сот 
тысяч рублей. Огромные богатства, наживаемые 
большей частью придворной аристократией или 
людьми, сумевшими разбогатеть, используя удоб­
ство своего официального положения, большей 
частью уходили на украшение светского образа 
жизни. Как показано в книге Е. П. Карновича, 
посвященной судьбам аристократов XVIII — пер­
вой половины XIX в. и их богатству, говорится, 
что подавляющее большинство богатых людей 
использовали богатство для подчеркивания сво­
его статуса в обществе. Богатства подолгу не 
оставались в одном роду, они дробились, перете­
кали из одного кармана в другой, превращались 
в имения, расходовались на балы, употреблялись 
на покупку драгоценностей, изысканной, мод­
ной одежды, оплату многочисленной прислуги, 
разного рода прихоти. Конечно, деньги уходили 
и в образование и в художественную культу­
ру — непременную часть того образа жизни, 
который был характерен для аристократии94.

94 Карнович Е. П. Указ. соч.
95 Отечественная Церковь по статистическим данным всеподданнейших отчетов с 1840–41 по 1890–91. СПб., б.г. С. 13–14.
96 Там же. 16.
97 Максимова Л. Б. Вклад Великой княгини Елизаветы Федоровны в благотворительное движение России (конец XIX — 

начало XX в.). М., 1998. С. 15.

Выделенная нами область «конвертации» мате­
риальных денег в духовные не была строго огра­
ничена пределами только женских монастырей, 
но там находилась самая значительная по объ­
ему сфера духовной трансформации капитала. 
Имелись и другие места для совершения добрых 
дел, через приложение капиталов. Существовала 
огромная сфера благотворительных заведений, 
хотя в ней отсутствовал целый ряд условий, необ­
ходимых для превращения материальных средств 
в идеальные. И главное — само появление лиц, 
нуждающихся в помощи — было во многом на 
совести тех, кто являлся благотворителем этих 
нуждающихся. Порочность круга состояла в том, 
что с одной стороны эти люди стремились ко все 
большему обогащению, а другой — позволяли 
себе чуть-чуть помочь нуждающимся. По сути 
дела, та вопиющая бедность, которая разраста­
лась в русских городах с невероятной быстротой, 
начиная с 1880-х годов, была следствием бурных 
процессов, связанных с торговой, промышленной 
и финансовой активностью. Исследователи исто­

рии благотворительности в имперской России 
не могли не заметить, что болезнь вопиющего 
неблагополучия разрасталась гораздо быстрее, 
чем успевали создавать новые средства для ее 
лечения. Число новых благотворительных заве­
дений не поспевало за постоянно возрастающим 
числом нуждающихся в помощи. Если взгля­
нуть на общую картину этого процесса, то будет 
видно, что на протяжении XIX в., и особенно во 
второй его половине, светское начало, не только 
растет быстрее церковного, но и всячески стара­
ется оторваться от него, чтобы ничем не быть не 
связанным с церковным. Последнее обстоятель­
ство, на наш взгляд и влияло главным образом на 
то, что благотворительность не могла уже оказы­
ваться в той мере, в какой общество в ней нуж­
далось. Пропорциональная разница между ними 
быстро менялась в пользу светской сферы, кото­
рая в результате уменьшения духовной опеки со 
стороны Церкви, становилась более оторванной 
от веры. По статистике, в 1840 г. на один мона­
стырь в России приходилось 80,5 тысяч жителей 
страны, в 1870 г. — 103 715, в 1884 —98 535, в 
1890 — 99 540. То есть за 50 лет число монасты­
рей относительно числа жителей не выросло, а 
уменьшилось. Также сократилось число архие­
реев относительно паствы, епархий — относи­
тельно числа верующих и священников относи­
тельно верующих. За 50 лет стало недоставать 
129 700 духовенства, чтобы окормлять паству 
на уровне 1840 г.95. Рост наблюдался лишь в 
двух областях — церковном строительстве (но и 
здесь недоставало 8 769 церквей) и увеличении 
числа монашествующих и послушников (точнее 
послушниц. — О. К.) на 23 242 и 12 94596.

К концу XIX в. в стране работало более 15 тысяч 
благотворительных учреждений и обществ, кото­
рые в основном занимались призрением сирот и 
помощью детям бедных родителей97. Но кроме 
детей в опеке нуждались и взрослые: старики, 
женщины, больные и немощные, оставшиеся без 
какой-либо помощи. Государство пыталось самым 
серьезным образом помочь нуждающихся, начи­
ная с правления Екатерина II, когда был создан 
Воспитательный Дом. Весомую лепту в созда­
ние системы благотворительных учреждений 
внес Павел I и его супруга Мария Федоровна. 
В дальнейшем делом благотворительности стали 



80 ИССЛЕДОВАНИЯ

целенаправленно заниматься супруги импера­
торов: императрицы Елизавета Алексеевна, 
Александра Федоровна, Мария Александровна, 
Мария Федоровна и Александра Федоровна98. 
Начиная с императрицы Марии Александровны, 
супруги императора Александра II, идет важ­
ный процесс соединения светской благотвори­
тельности с церковными структурами, главным 
образом с женскими монастырями и общинами99. 
В пореформенные годы расцветает частная благо­
творительность, которая со временем начинает 
занимать ведущее место в этой сфере100. В те же 
1860-е — 1880-е годы церковные приходы начи­
нают привлекаться к делу благотворительно­
сти, через особую структуру церковно-приход­
ских попечительств101. Успех их был не во всех 
регионах одинаков, поскольку все зависело от 
конкретных исполнителей, входящих в состав 
попечительств. Если это были люди подлинно 
церковные, то дело шло на лад, но если суть дела 
определял формальный фактор и назначенцы 
лишь должны были создавать видимость работы, 
то эффект был обратный102. В предреволюци­
онный период преподобномученица Елизавета 
Федоровна, сестра последней императрицы, 
попыталась создать эффективную систему, кото­
рая бы работала не только под общим началом 
(такое уже было), но коллегиально — церковно 
и общественно. «Сущность идеи елизаветинско­
го благотворительного общества заключалась 
в использовании для призрения детей бедных 
родителей и сирот огромных резервов, которые 
таятся в единении усилий светских организаций 
и церковных приходов Русской Православной 
Церкви»103. Поначалу система была рассчитана 
на Москву и Московскую губ. Если взглянуть 
на суммы, которые были задействованы в наи­
более крупных благотворительных организациях 
(на 1870-е годы), то мы увидим, что они — вну­
шительны. Воспитательный Дом обладал капи­
талом в 10 002 490 руб.; Совет детских при­

98 Власов П. В. Благотворительность и милосердие в России. М., 2001.
99 Циркулярные указы Святейшего Правительствующего Синода. 1867—1895. Собр. и изд. А. Завьялов. СПб., 1896. С. 75.
100 Горбунова Е. Ю. Благотворительность в России и ее роль в общественно-культурной жизни на рубеже XIX—XX веков. 

М., 1996. С. 14.
101 Сборник сведений по общественной благотворительности. СПб., 1875. Т. 1. Ч. 1. Сост. Семенов П. П., Андреевский И. Е. 

С. 2.
102 В этом случае можно говорить о том, что в отдельных епархиях это новшество не смогло привиться из-за формального 

подхода. См.: например, Шушвал Н. А. Указ соч. С. 144–162.
103 Там же.
104 Сборник сведений по общественной благотворительности… С. 154–155.
105 Горбунова Е. Ю. Указ. соч. С. 17.
106 Гавлин М. Л. Предприниматели и становление русской национальной культуры // История предпринимательства в 

России. Вторая половина XIX — начало XX в. М., 1999. Кн. 2. С. 473–489.
107 Там же. С. 237–255.

ютов — 1 188 494 руб.; Женское патриотическое 
общество — 393 489 руб.; Приюты православ­
ных приходских обществ — 6 356 руб.; Приюты 
детей иноверцев и иностранцев — 269 849 руб.; 
Приюты прочих общественных учреждений и 
частных лиц — 168 674 руб.; Ремесленные при­
юты и школы — 304 145 руб.; Среднеучебные 
и специальные заведения — 335 300 руб.; 
Филантропические заведения — 10 000 руб.104 105 106

Частный капитал, хлынувший в 1870-е годы в 
сферу благотворительности, однако уже к нача­
лу XX в. стал менять свою ориентацию, вместо 
попечения о несчастных, главными сферами вло­
жения благотворительного капитала становятся 

105 образование, просвещение и культура . Сюда 
активно вкладывает деньги русское купечество. 
Такая избирательность объяснялась не только 
растущей личной просвещенностью купечества 
или его симпатиями к сфере просвещения, но 
и тем, что здесь сложилась, благодаря деятель­
ности интеллигенции и дворянства, своя сфера 
конвертации, где на месте богатства оказыва­
лось знание. Купец, приносивший сюда капита­
лы, должен был отказаться от самой сути того, 
чем он занимался, чтобы эта идеальная опера­
ция конвертации оказалась успешной. Во всяком 
случае, эта иллюзия сопровождала купечество, 
двинувшее свои капиталы в область культуры на 
путь преобразования. Нельзя не признать того, 
что эти вложения в целом оказались плодот­
ворными, позволившими реализоваться многим 
проектам в образовании, науке, художествен- 

106ной культуре, музееведении и т. д. Нам кажет­
ся чрезвычайно важным само существование 
автономной — светской сферы конвертации, 
как и замена богатства на знание. Она была 
необходима новой России. И, тем не менее, кри­
зис охватил эту сферу уже до революции, о чем 
красноречиво говорят судьбы, как творческой 
интеллигенции, так и представителей купече- 
ства107. Причина этого в отступлении интелли­



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 81

генции в массе своей от православной веры, из-за 
чего и светскость они стали рассматривать как 
«свою территорию», свободную от церковности. 
От этого купеческие деньги, переданные на под­
держание «мира знания» на уровне высокопро­
фессиональном, высококультурном, хотя и пре­
вращались в произведения искусства, в научные 
исследования, в великие имена, составившие 
славу России, но они же — служили разрушению 
порядка, во всех его смыслах. Кроме того часть 
купечества открыто финансировала революцион­
ное движение в стране.

Светский путь 
преобразования богатства

Начиная с XVIII в., а точнее со второй половины 
XVII в. для передвижения богатства в духовную 
сферу и преобразования его в нематериальное 
богатство стали возникать труднопреодолимые 
препятствия. Выделенный в отдельную сферу 
светский мир постепенно начинает заполняться 
земными богатствами, которые уже не уклады­
ваются в сундуки для долгого складирования, а 
активно пускаются на представительские цели: 
на дома с новой броской архитектурой, богатым 
внутренним убранством, на дорогую, часто меня­
ющую стиль одежду, драгоценности, балы, при­
слугу. У богатства появляются вполне очевидные 
желания показывать себя, выделять себя в осо­
бую сферу, чего раньше было совсем незначитель­
но. Обозначим это явление словом «демонстра­
ция». Демонстрировать свои богатства, в отличие 
от того чтобы представлять свою знатность, как 
это было прежде, стало важным атрибутом новой 
светскости. Демонстрируя богатство, дворянин 
постепенно отказывался от конвертации мате­
риальных богатств в духовные, хотя поначалу 
такой связи вовсе не прослеживалось. Тот же 
светлейший князь А.Д. Меншиков, копил, каза­
лось и то и другое: и в демонстративном богатстве 
преуспевал, и на храмы и монастыри жертвовал. 
Но как сам он осознал лишь потом, в березовской 
ссылке, когда душу его тронуло покаяние, богат­
ство взяло над ним власть и оно стало толкать на 
самые неожиданные поступки. И пока Сам Бог 
его не смирил, князь продолжал двигаться по 

108лестнице своих неутолимых желаний . Образ 
князя Меншикова — сподвижника Петра I, дей­
ствовавшего на заре великих реформ, помогает 
увидеть, что демонстративное богатство появи- * 

108 Сборник биографий Кавалергардов. СПб., 1901—1904. В 2-х частях. 1904. Ч. 1. С. 123; Зуев А. С., Миненко Н. А. Секрет­
ные узники сибирских острогов: очерк истории политической ссылки в Сибирь второй четверти XVIII в. Новосибирск, 1992. 
С. 68.

лось сразу, вместе с реформами, как следствие 
автономизации светской сферы.

Дворянство XVIII в. было глубоко увлечено, 
можно даже говорить «идейно задето» желанием 
и потребностью демонстрировать свое богатство. 
И хотя сохранялась прежняя мотивация, объяс­
няющая, что богатство нужно для подчеркивания 
знатности, но в это уже трудно было поверить. 
Демонстрация богатства носила изощренный 
характер, и проходила она внутри своего сослов­
ного круга, была рассчитана на собрата по знат­
ности. Демонстрировалось именно богатство, его 
возможности, его масштабы и сила.

В лице демонстративного богатства мы видим 
богатство, цену которого нельзя было свести к 
конкретной сумме. В условиях сословной России 
демонстративность имела два фокуса направле­
ния: внутренний — для представителей своего 
сословия, и внешний — для остального обще­
ства. Новое богатство, кроме чисто денежной 
эквивалентности, включало в себя некую коле­
блющуюся идеальную — бесконечную — вели­
чину, притягательную для тех, кто был объ­
ектом внешнего влияния и связующую одно 
богатство с другим и третьим и т.д. — для тех, кто 
входил в сферу дворянского сообщества. Таким 
образом, у виртуально «бесконечного богатства» 
было два полюса: полюс внимания к богатству 
и полюс слияния богатств в одно целое, иными 
словами — богатство как идеал, уводящий людей 
друг от друга, и богатство как социальный фено­
мен, соединяющий людей — минус и плюс. По 
сути, это означало то, что богатство в его функ­
ции бесконечности, претендовало на универсаль­
ность механизма человеческого полагания смыс­
ла жизни. Во всяком случае, наличие такого 
механизма — очевидно.

Богатство должно было открыто и вызывающе 
заявлять о себе не только в служебной сфере и 
узко корпоративном и закрытом от других сосло­
вий пространстве, предназначенном для проведе­
ния развлечений (приемы, балы), но и в общем, 
для всех сословий месте проведения праздни­
ков во время праздничных гуляний. Последнее, 
может быть, выглядело еще более эффектным, 
чем первое и второе, но для него требовался 
особый кураж, такая специфика натуры вла­
дельца миллионов, которая рассчитывала бы на 
взаимную симпатию у всей гуляющей публики. 
А ведь для части городских жителей, не принад­



82 ИССЛЕДОВАНИЯ

лежащих к дворянству, тем более титулованному, 
именно внешнее пространство города являлось 
важнейшей средой демонстрации своего богат­
ства и статуса. Петровский табель о рангах был 
построен таким образом, что вся социальная 
лестница работала «на подъем» (в чинах, долж­
ностях, богатстве). Дворянство было эталоном 
для других сословий по знатности, богатству, 
положению в обществе и государстве. Все осталь­
ные ставились в положение лиц, стремящихся 
достичь хотя бы части того, что имели дворяне. 
Да и в самом дворянстве этот механизм также 
работал: движение по лестнице чинов, от менее 
знатного и менее богатого к более знатному и 
богатому. Там, где нельзя было достичь искомого 
во всем его объеме, люди старались использовать 
хотя бы отдельные внешние указания на близость 
к дворянству.

Важнейшими статусными маркерами и соот­
ветственно знаками виртуального богатства 
являлись во внешнем пространстве города и 
села одежда и способ передвижения. В сослов- 
но внутреннем пространстве первенствовали 
способность удивлять гостей во время зван­
ных праздненств (балов и разного рода приемов). 
Способность удивлять менялась потом даже в 
дворянской среде, по мере того так туда прони­
кали ценности интеллигентного общества (пона­
чалу состоящего из выходцев из разночинных 
слоев), с их приоритетами знания, художествен­
ной культуры и глубокой образованности. Но 
сам по себе феномен «удивления», как духовный 
эквивалент богатства и достатка созидался в 
гостевой культуре у представителей всех сослов­
ных групп, желающих быть современными.

Анализируя мемуарные источники XVIII— 
XIX вв., в свете указанного феномена, невольно 
замечаешь, что нельзя за два века выделить века 
на какие-то этапы, перехода от одного уровня 
«демонстрации» богатства к другому. Каждый 
из мемуаристов говорит о своем времени как об 
эпохе перемен, и от того складывается впечат­
ление, что именно в это время происходил иско­
мый сдвиг в мировоззрении и отсюда началась 
новая эпоха. О переменах, касающихся быстро 
растущих забот о внешних украшениях, пишет в 
1720-е годы И. Т. Посошков, предлагая гармони­
зировать этот процесс, чтобы все слои могли при­

общиться к богатству, так как богатство — это 
общее народное достояние109. О кичливости 
нового богатства, разрушающего традиционный 
мир, писали в XVIII в. А. Н. Радищев110 и князь 
М. М. Щербатов111. Начало XIX в. — не исклю­
чение. Картины Петербурга 1805–1807 годов 
у С. П. Жихарева полны описаний гуляющей 
публики, основное желание которой — показать 
себя: «почти в каждой физиономии едущего или 
идущей напоказ в публику, заметно одно чувство: 
желание блеснуть и возбудить зависть в других 
своим достатком или вкусом…»112. Мемуарист 
дает эффектную картину демонстрации графом 
Орловым-Чесменским своего особого богатства 
и положения в обществе. Жихарев не порицает 
графа за роскошь, так как считает, что своим 
молодетчеством и праздничным эскортом граф 
доставляет радость зрителям и тем самым делит­
ся с ними своими благами: «на статном фаво­
ритном коне своем, Свирепом, как его назы­
вали, ехал граф Орлов в парадном мундире 
и обвешанный орденами. Азиатская збруя, 
седло, мундштук и чепрак были буквально 
залиты золотом и украшены драгоценными 
каменьями. Немного поодаль на прекрасней­
ших серых лошадях, ехали дочь его и несколько 
дам, которых сопровождали А. А. Чесменский, 
А. В. Новосильцев, И. Ф. Новосильцев, князь 
Хилков, Д. М. Полторацкий и множество дру­
гих неизвестных мне особ. За ним следовали 
берейторы и конюшие графа, не менее сорока 
человек, из которых многие имели в поводу, по 
заводной лошади в нарядных попонах и бога­
той сбруе. Наконец, потянулись и графские 
экипажи: кареты, коляски, одноколки, запря­
женные цугами и четверками одномастных 
лошадей… Сказывают, — добавляет мему­
арист, — что граф Орлов и не одним своим 
богатством и великолепием снискал любовь и 
уважение москвичей, что он доступен, раду­
шен, и как настоящий русский барин, пользу­
ясь любимыми своими увеселениями — скач­
ками, бегами, цыганскими песнями, плясками 
и прочим, — обращает их также в потеху 
народа и как будто разделяет с ним преиму­
щества, судьбою ему предоставленные»113.

109 Посошков И. Т. Книга о скудости и богатстве. СПб., 2004. С. 8.
110 Радищев А. Н. Путешествие из Петербурга в Москву. М., 1983.
111 Щербатов М. М., князь. О повреждении нравов в России. М., 1983.
112 Жихарев С. П. Записки современника. М.: Л., 1955. С. 49.
113 Жихарев С. П. Записки современника. М.: Л., 1955. С. 58.

Нельзя не остановиться на позитивной оценке 
мемуариста С. П. Жихарева. Он словно говорит, 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 83

что есть разные виды демонстрации богатства. 
Есть «старинное», подчеркивающее статус чело­
века в государстве, его русскую природу, и осо­
бую близость данного человека к престолу. Здесь 
очевидные указания на законность и золота, и 
лихости, и пышного убранства. Тем не менее, 
мы, помятуя последующую судьбу орловских 
богатств, понимаем, что законность происходя­
щего не исключала и необходимость того, на что 
решилась потом дочь графа Орлова-Чесменского. 
В данном случае, граф попадает в ситуацию 
несколько парадоксальную. Как блюститель ста­
ринных традиций, как человек подлинно русской 
культуры, он ведет себя вполне естественно, но 
он не может во внешнем пространстве демон­
стрировать свои достоинства так, как это делали 
его предки в XVI и XVII вв., поэтому он исполь­
зует те новые формы, которые ему предоставляет 
новая — светская — эпоха. Отсюда этот воз­
никший диссонанс между необходимости демон­
стрировать и удивлять и потребностью сохранять 
традицию. Старший из братьев Орловых по этому 
поводу сказал так: «Хотите, чтоб помещик не 
имел дворни, сделайте, чтоб он не был ни псо­
вым, ни конским охотником, уничтожьте в нем 
страсть к гостеприимству, обратите его в купца 
или мануфактуриста и заставьте его заниматься 
одним — ковать деньги»114.

114 Жихарев С. П. Указ. соч. С. 296.
115 Иванова Н. А., Желтова В. П. Сословное общество Российской империи. М., 2009. С. 125.
116 Там же. С. 126.
117 Минарик Л. П. К характеристике класса крупнейших земельных собственников России в конце XIX — начале XX в. / 

Тезисы докладов и сообщений шестой сессии симпозиума по аграрной истории Восточной Европы в гор. Вильнюсе. Вильнюс, 
1963. С. 275.

118 Записки бабушки. Из воспоминаний пяти поколений, записанные и собранные ее внуком Д. Благово. Л., 1989. С. 87.

Дворянство ощущало это давление времени, 
и вынуждено было на него реагировать. Оно 
вообще много сил отдавало на то, чтобы уйти от 
домоклова меча бедности в сословном ее понима­
нии. Правительство на протяжении XVIII в. вся­
чески отдаляло это привилегированное сословие 
от активной торговой деятельности, чтобы оно 
сохранило свое сословное лицо. Торговля дворя­
нам дозволялась лишь в рамках их собственности 
и при оптовой продаже российским купцам. На 
это были направлены правительственные указы 
1726, 1755, 1785, 1790 гг. Но были и указы, кото­
рые поощряли неслужилое дворянство занимать­
ся чисто купеческой — перекупной торговлей115 116 117. 
Вместе с дворянской вольностью высшее сосло­
вие получило право заводить в вотчинах фабри­
ки, заводы, торги и ярмарки. Именно это обсто­
ятельство вместе с возможностью не служить, а 
жить помещичьей жизнью и определило харак­

тер многих существенных перемен в дворянском 
сословии. Может быть, поэтому при Александре I 
начинает выстраиваться политика сознательно­
го подталкивания дворян к занятию купеческой 
деятельностью, «для укрепления связи между 
обоими сословиями и для того, чтобы дворя- 

116не могли содействовать» торговому делу. Но 
лишь незначительная часть дворян-помещиков 
стала вести активную торгово-промышленную 
деятельность в своих вотчинах, большинство 
же помещиков средней руки избрали путь пас­
сивного использования своих властных возмож­
ностей, сдавая свои земли в заклад, отдавая в 
опеку и живя на проценты. При этом вплоть до 
1917 г. в стране продолжал сохраняться костяк 
дворянской аристократии, которая являлась вла- 

117делицей крупных земельных наделов . Большая 
часть их сдавалась в аренду и за счет этого 
обеспечивала хозяев земли необходимыми капи­
талами.

Но вернемся к характеристике эпохи глазами 
современников. Современница нескольких эпох 
Е.П. Янькова так отмечает разницу времен: «Тогда 
(в 1820-е годы. — О. К.) было совсем другое время, 
и жизнь проводили иначе, чем теперь: кто имел 
средства, не скупился и не сидел на своем сун­
дуке, а жил открыто, тешил других и сам чрез то 
тешился; а теперь (1840—1850 гг. — О. К.) только 
и думают о себе, самим бы лишь было хорошо да 
достаточно. Впрочем, надобно и то сказать, что 
теперь у всех средства далеко не такие, как тогда, 
и все несравненно дороже стало, и люди требова­
тельнее, потому что больше во всем роскоши»118. 
В этих замечаниях о времени старом и нынеш­
нем стоит обратить на две вещи: старинные дво­
ряне были не только «знатные-богатые», но и 
богатство их было несравнимо более значитель­
ным, чем у нынешних — середины XIX столе­
тия «богатых-знатных» дворян. И второе — для 
последних характерно одно слово — следование 
«роскоши», хотя, казалось бы, разве большое 
богатство не сопровождалось не менее большой 
роскошью? По мысли «бабушки» роскошь — это 
знак себялюбивого, эгоистичного богатства, 
направленного только на себя, на демонстра­
цию своей исключительности, на демонстрацию 
богатства как такового, а не знатности. В другом 



84 ИССЛЕДОВАНИЯ

месте указанных воспоминаний звучит мысль о 
потере сословного лица дворянами: «все пошло 
верх дном; домами-то Москва, пожалуй, и крас­
на, а жизнью скудна. Что по-нашему за срам и 
стыд считали — теперь нипочем. Ну, слыханное 
ли дело, чтобы благородные люди, обыватели 
Москвы, нанимали квартиры в трактирах или 
жили в меблированных помещениях, Бог знает 
с кем стена об стену?»119 120. Из этой фразы понятно, 
что речь идет не столько о большей бедности 
новых дворян, сколько о нарушении традиций, о 
жизни по каким-то чужим, не дворянским зако­
нам. Бедные, но знатные были и в старое время, 
и их образ жизни по-своему вызывал осуждения 
у той же Е. П. Яньковой — «бабушки»: «Весь дом 
Долгоруких (конец XVIII в. — О. К.) поражал 
неприятно: во всем заметна была напыщенность, 
желание бросить пыль в глаза и показать свою 
вельможность, а средства-то были плоховаты, и 
потому в передней лакеи были в гербовых преза- 
латанных ливреях; в гостиной золоченая мебель 
была местами без позолоты. Штофная обивка с 
заплатами, хрустальные люстры и жирондали 
без многих хрусталей, ковры протерты, потолки 
закоптелые, старинные портреты в полинялых 
рамах, и так во всем, сквозь гордость просвечи- 

120

119 Там же. С. 115.
120 Там же. С. 53.
121 Мещерский В. П. Мои воспоминания. М., 2003. С. 49.

вала скудость…» . Но здесь речь идет о внутрен­
нем дворянском мире, поскольку эти люди уже 
не имели возможности внешним образом демон­
стрировать свою знатность, поскольку она уже 
не подкреплялась богатством, к тому же у них не 
было и желания отдать предпочтение богатству 
перед знатностью. О тех же 1840-е годы другой 
мемуарист пишет: «Мы родились и жили в семье, 
не имевшей понятия о роскоши; теперь (конец 
XIX в. — О. К.) я вижу правоведов, щеголяющих 
в собственных мундирах чуть ли не с младшего 
класса; я тогда до первого класса не знал, что зна­
чит собственное платье; до 16 лет я ходил в наших 
уродливых казенных сапогах; до 17 лет я получал 
из дому на расходы не свыше 6 рублей в месяц, и 
вот, на этом-то положении и с этими привычками 
к скромной жизненной обстановке, мы с братом 
начали жить в Демидовском доме… Я ходил в 
Демидовский дом, получая в то время казавшее­
ся мне огромным содержание из дому — 25 руб. 
в месяц, а 17-летний Демидов получал сто тысяч 
рублей в месяц на карманные расходы!»121 (Речь 
идет о семье из круга Ф. И. Тютчева, имение отца 
в 500 душ. — О. К.).

Приведенные примеры свидетельствуют об 
одном: демонстративный пафос дворянства иссяк 
уже в первую половину XIX в. И причины этого, 
как нам кажется, не только и столько в обедне­
нии поместного дворянства, а совсем в другом. 
Во-первых, как было показано выше, поместное 
дворянство активно участвовало в созидании 
женских общин и монастырей. И сюда ушло то 
доброе начало, что позволяло богатству получить 
подлинное преобразование. Во-вторых, неожи­
данно альтернативой дворянскому богатству ока­
залась образованность того широкого слоя, кото­
рый во второй половине века получил название 
интеллигенция. И хотя, в действительности обра­
зованность и богатство не конкуренты, но дво­
рянство было очаровано профессиональной обра­
зованностью, ученостью и потому оно поверило в 
иллюзию равенства образованности и богатства. 
Уже при Екатерины II петровская лестница чинов 
была скоррелирована в соответствии с новы­
ми критериями. Кроме знатности и богатства в 
нее включили образование и творческий талант. 
Соответственно необходимо было взамен простой 
табели о рангах, создавать новую сложную систе­
му «движения наверх», где в качестве идеаль­
ного критерия мог выступать не один, а два или 
несколько показателей. Для служилых сословий 
знатность была главным аргументом в движении 
по иерархии чинов; для городских — богатство и 
образование; для сельских обывателей не было 
никаких критериев, т.к. предполагалось пона­
чалу (при Екатерине II), что лишь те крестьяне, 
которые перейдут в категорию горожан, смогут 
воспользоваться «движением наверх». Однако, 
именно крестьяне, со временем, в XIX столетии 
становятся той категорией, которая начала само­
стоятельно добиваться признания того, чтобы 
не только городская среда, но и сельская стала 
местом накопления и концентрации богатства. 
Единственное, что не могли сделать сельчане на 
месте, так это перенести в село очаги формирова­
ния образовательной культуры. Город продолжал 
оставаться единственном местом в государстве, 
где человек мог получить хорошее светское обра­
зование и использовать его для карьеры.

Среди горожан была выделена такая категория 
как «именитые граждане», которые получили 
привилегии, гораздо большие, чем первостатей­
ные купцы. Сюда и включили интеллигенцию. 
Эта категория могла ездить по городу в карете 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 85

не только парой, но и четверней. В эту группу 
входили дважды выбранные в число заседате­
лей магистрата, бургомистра, городские головы, 
ученые, имеющие академические или универ­
ситетские аттестаты, архитекторы, живописцы, 
скульпторы, композиторы, капиталисты с капи­
талом более 50 000 руб., банкиры с капиталом 
свыше 100 000 руб., купцы-оптовики, владельцы 
кораблей. Попасть в категорию именитых граж­
дан могли и бывшие крестьяне, осевшие в городе 
или ради купеческой деятельности, или ради 
получения образования. В 1830–1840-е годы про­
исходила переориентация дворянства с ценност­
ной системы «богатства», на ценностную систему 
«образованности». Это и привело, на наш взгляд, 
к тому, что дворянство, как сословие перестает 
быть ведущей силой накопления богатств, кото­
рые можно было демонстрировать по-светски.

Борьбу за первенство в этой области разверну­
ли две сословные группы — крестьяне и купцы. 
Если учитывать, что большая часть купечества 
вышла из крестьянского сословия, то следует 
признать, что именно крестьянство, как самая 
многочисленная группа русского населения, 
стало тем локомотивом, который и начал опре­
делять со второй половины века экономическое 
движение страны. Здесь, как в дворянской среде, 
были значительны религиозно-консервативные 
силы, для которых вопрос о богатстве нельзя 
было решать вне религиозного контекста, поэто­
му необходимо говорить о двух (хотя и численно 
неодинаковых) группах крестьян: светской ори­
ентации и духовно-религиозной.

Выше отмечалось, что доля дворянского уча­
стия в созидании четырехсот женских общин 
и монастырей, может равняться одной трети. 
Чуть более одной трети участия приходилось 
на крестьянство и остальная треть — на сово­
купность купеческого, мещанского, священни­
ческого участия. Священническое участие было 
незначительным, а купечество и мещанство (с 
деньгами) — это в большинстве своем были 
в недалеком прошлом те же крестьяне. Таким 
образом, не будет большой ошибкой, если мы сло­
жим все вместе и будем оценивать как совокуп­
ное участие одной социальной силы. Итак, 367 
обителей было основано этой дореволюционной 
частью русского православного мира. А учиты­
вая известные нам средние денежные и земель­
ные показатели, определим и конкретные суммы: 
69 866 666 руб. и 110 100 дес. Такова доля нетлен­
ного капитала здесь.

Далее нам важно отметить как в целом рус­
ское купечество и крестьянство учились зара­
батывать деньги «по-новому», по-рыночному, и 
как они решали вопросы демонстрации свое­
го богатства. Сегодня в значительной степени 
проработан сложнейший вопрос о складывании 
в России аграрного, а затем и промышленного 
рынка. Материалы более 30-ти аграрных сим­
позиумов за 50-летний период его работы, дают 
возможность оценить самые разные стороны 
этого процесса. В фундаментальной монографии 
И. Д. Ковальченко, Л. В. Милова начало скла­
дывания единого аграрного рынка определяется 
XVII в., а завершение его приходится на сере­
дину — вторую половину XIX столетия122. Есть 
и другие точки зрения, но в данном случае для 
нас не столь важны строгие рубежи этого про­
цесса, а важна его глобальная природа. Никто из 
историков не сомневается в грандиозности эко­
номических процессов, происходящих в послепе­
тровской России, оценивая их как постепенную, 
но интенсивную экономическую централизацию 
общероссийского сельскохозяйственного и про­
мышленного рынка. В этот глобальный рыночный 
процесс были включены самые разные социаль­
ные силы. Но, поскольку, крестьянство обладало 
наибольшим потенциалом, имело самый мощный 
человеческий и торговотворческий ресурс, имен­
но оно стало определять, в конечном счете, всю 
специфику русского рыночного пути.

122 Ковальченко И. Д., Милов Л. В. Всероссийский аграрный рынок. XVIII — начало XX вв. М., 1974. С. 7, 139.

Выше уже отмечалось, что дворянство к 1840— 
1850-м годам исчерпало ресурсные возможности 
демонстрировать свои богатства. Пик это про­
цесса, пришелся со всей очевидностью на золотой 
век Екатерины II, не случайно получившей титул 
Великой. Но, что, в конечном счете, заставило 
дворянство сойти с дистанции и уступить месте 
более активным конкурентам? Мы говорили о 
двух причинах: серьезном участии дворянства 
в созидании женских общин и монастырей (и 
это было им зачтено) и второе — увлечение их 
образованностью вместо богатства, что в значи­
тельной степени снизило прежний пафос демон­
страции ресурсов богатства. Однако, следует под­
черкнуть, что это была не простая смена вектора 
с богатства на знание, а смена вектора ради более 
глубокого, современного и рельефного выделения 
своей знатности. Знатность была тем здоровым 
началом, которое позволяла многим дворянам не 
отрываться от традиции, этнических и духовных 
корней даже в пору максимальной демонстрации 
своего богатства. Хотя это было очень непросто. 



86 ИССЛЕДОВАНИЯ

Тем не менее, знатность, на наш взгляд, позво­
лила дворянству вовремя остановиться и уйти 
от разрушающей силы богатства нового типа, 
т. е. постоянно требующего его демонстрации. 
Кратко заметим, что источником знатности была 
не только древность рода, но и слово государя 
или государыни, которые вводили своей волей 
человека в это достоинство, словно передавая 
искру своей особой царской исключительности, 
которую имели. Сразу скажем, что у купечества 
и крестьянства не было подобного дворянской 
знатности особого стержня, в известной сте­
пени позволяющего соблюдать меру демонстра­
ции богатства, поэтому перспективы у этих двух 
сословных групп в этой области были самые 
неопределенные. Впереди была «дурная беско­
нечность», с самыми невероятными фантазия­
ми, выдумками и произволом, нередко самыми 
абсурдными образцами демонстрации денег. Но 
начиналось все с постепенного, но очень быстро 
ставшего массовым, всероссийским, движения к 
накоплению реальных денег (а не обменных — 
с товара на товар), необходимых не столько для 
поддержания и развития хозяйства, сколько для 
повышения статуса.

Совершенно очевидно, что крестьянство сразу 
же откликнулось на петровские инициативы 
повысить торговую активность русского купече­
ства. И хотя, поначалу, вплоть до екатерининско­
го времени, крестьянство в той или иной степени 
оттеснялось от торговой деятельности, но оно — 
в торгово активной своей части — активно дей­
ствовало на свой страх и риск123 124. Именно кре­
стьянство создало во второй половине XVIII в. 
тот феномен непрерывного существования обще­
российских ярмарок, которые исследовавший 
это явление Б. Н. Миронов, называет «ярма- 

124

123 Яковцевский В. Н. Купеческий капитал в феодально-крепостнической России. М., 1953. С. 141.
124 Миронов Б. Н. Внутренний рынок России во второй половине XVIII — первой половине XIX вв. Л., 1981. С. 215.
125 Милов Л. В. Великорусский пахарь и особенности российского исторического процесса. М., 1998. С. 548.
126 Там же. С. 549.
127 Гвоздев Р. Е. Кулачество-ростовщичество в его общественно-экономическом значении. СПб., 1898. С. 10.
128 Там же. С. 11.
129 Яковцевский В. Н. Указ. соч. С. 30.
130 Кряженков А. Н. Алексеевка: историческая хроника. Алексеевка, 1992. С. 11.
131 Переселенческое и богомольческое движение в Воронежской губернии в 1911 г. Сост. А. Н. Меерков. Сб. статей. Воро­

неж, 1914. С. 57–58.
132 Морозова Э. А. Частное землевладение помещичьих крестьян с. Рассказова в первой половине XIX века // Землевла­

дение и землепользование в России: XXVIII сессия Симпозиума по аграрной истории Восточной Европы / Тезисы докладов и 
сообщений. М., 2002. С. 57.

рочными кругами», или «цепями» . По этой 
причине крестьянство при Екатерине II стало 
сознательно вовлекаться в торгово-промыш­
ленную деятельность125. Л. В. Милов отмеча­
ет, что уже к концу столетия в Ярославской 

губ. почти все крестьяне „генерально отходят по 
пашпортам“ в зимнее время для промыслов»126. 
«К началу XIX в., — отмечает другой исследо­
ватель, — кустарные заведения в центральной 
России умножились и приняли форму домаш­
ней системы производства… превратившись в 
отделение фабричного корпуса»127. Этот автор 
отмечает, что большую роль в этот период игра­
ют те помещики, которые начинают повсеместно 
устраивать у себя в имениях небольшие фабри- 
ки128. По мнению В. Н. Яковцевского этот про­
цесс начался с конца 1760-х годов129. Появление 
ремесленно-торговых сел было связано, боль­
шей частью с именами известных аристократов, 
людей не только богатых, но и предприимчивых. 
Таковые села возникали, например, в вотчинном 
хозяйстве Шереметевых. Слобода Алексеевка в 
Воронежской губ. уже к 1811 г. имела до 40 ка- 
питалистых крестьян, с оборотами денег от 
1 тыс. руб. до 10 тыс.130 Отсюда ходили наибольшее 
число богомольцев в Киев, Воронеж и Задонск, 
судя по статистике начал XX в.131 Крепостные кре­
стьяне не имея право совершать самостоятельно 
совершать купчие сделки в таких хозяйствах, под 
опекой высоких покровителей, вели здесь актив­
ную торговую деятельность, покупая в собствен­
ность даже землю132.

В 1820-е годы еще не наблюдается в крестьян­
ской среде каких-то крупных изменений; еще 
сохраняются большие многопоколенные семьи, 
тверды устои брака, богатство еще не принесло 
своей новой философии в крестьянский мир. 
Крестьянин из Ростовского уезда, сравнивая два 
коротких промежутка времени, отмечает харак­
тер перемен: «Тогда (1820-е годы. — О. К.) не 
стеснялись, что не у всех были особенно наряд­
ные костюмы: у кого какой был, в том и шла 
гулять девица. Богатые и бедные гуляли вместе 
без зависти и были вполне довольны каждая 
своим нарядом; тогда было не то, что ныне (конец 
1830-х. — О. К.); за неимением хорошей одежды 
не сидит дома, как ныне; теперь какая одежда 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 87

на богатой, такую стараются иметь средние и 
даже бедные, не думая, что это сопряжено с 
разорением отца и что исполняя прихоти дочери, 
он делается бессильным домохозяином-землев­
ладельцем. Увы, всемогущая роскошь на это не 
смотрит. Подумаешь, так за мужиков страшно!»133 
Как отмечает тот же автор далее, с этими пере­
менами стал меняться свадебный обряд (свадьбы 
стали «шумны, многолюдны и раззорительны»), 
игры молодежи, то есть иными словами стал 
трансформироваться весь традиционный уклад. 
С печалью об уходящей эпохе пишет священник 
в 1849 г. А. Руднев, служивший в селе Голунь 
Тульской губ.: «По мнению здешних крестьян 
счастливым можно быть, только соблюдая все 
завещанные предками обычаи. Жених просит 
у родителей благословение: „Благословите мне 
родной батюшка на суд Божий пойти и Божию 
милость получити“. И невеста просит у отца- 
матери тоже: „Не желаю я от тебя родной батюш­
ка, ни золота, ни серебра, ни дорогих каменьев, 
а прошу у тебя родной батюшка на суд Божий 
пойти и Божью милость получити“»134 135.

133 Артынов А. Я. Воспоминания крестьянина села Угодичи Ярославской губернии Ростовского уезда // Воспоминания 
русских крестьян XVIII — первой половины XIX в. М., 2006. С. 301.

134 Руднев А. свящ. Село Голунь и Новомихайловское Тульской губ. Новосильского у. // Вестник императорского русского 
географического общества/ под ред. В. А. Милютина. 1853. Ч. 7. СПб., 1853. С. 98–110.

135 Киреевский И. В. Сельское хозяйство // Киреевский И. В., Киреевский П. В. Полн. собр. соч. в 4-х т. Калуга, 2006. Т. 2. 
С. 136.

136 Законодательство периода расцвета абсолютизма // Российское законодательство X—XX веков. М., 1987. В 9-ти томах. 
Т. 5. С. 67–129.

137 Сборник статистических сведений по Воронежской губернии. Воронеж, 1884. Т. 1. С. 281.

О 1840-х годах И. В. Киреевский пишет так: 
«недавнее распространение мануфактур и фабрик, 
частью естественное, более напряженно-искус­
ственное, и в последнем случае не развивающее 
постепенно, но мгновенно изменяющие нравы 
народа; распространение новых потребностей 
роскоши в самом неимущем классе обеих столиц 
и многих городов, с коими сельские земледельцы 

135 находятся в постоянном соприкосновении» . На 
это же обращает внимание И. С. Аксаков в своем 
экономическом трактате «Исследование торговли 
на Украинских ярмарках». Он говорит о том, что 
многие центральные губернии страны включи­
лись в эту активную ярмарочную деятельность.

Отметим такой чрезвычайно важный факт, как 
общекрестьянская мода, имеющий прямое отно­
шение к созданному к середине XIX в. единому 
ярмарочному полю в России. Появилась возмож­
ность носить более разнообразную и нарядную 
одежду, из-за выброса на рынок бумажных тка­
ней. Сами крестьяне активно продают на рынках 
лен, сукна, войлоки и т. д. Каждая губерния 

стремилась удивить своим товаром. Север и Юг 
России активно обменивались через рыночную 
продажу теми вещами, в которых испытывали 
недостаток. Те крестьяне, которые выбивались 
в купцы (а таковых путей было два: собствен­
ное дело и посредничество) уже не довольство­
вались только внутрисословными статусными 
отличиями — более дорогой одеждой и богатым 
домом, но стремились получить и близкие к дво­
рянским знаки отличия. Это началось еще при 
Екатерине II. В «Жалованной грамоте городам» 
(1785 г.) впервые купечество получило часть при­
вилегий, близких к дворянским. Купцы 1-й и 2-й 
гильдий были освобождены от телесных нака­
заний. Первогильдийные купцы могли ездить 
по городу «в карете парою», а второгильдий- 
ные — «в коляске парою». Купцы 3-й гильдии 
могли ездить по городу, впрягая «не более одной 
лошади»136 137. Своя выслуга выражалась и в одежде. 
Однако, уже к 1840-м годам, когда дворянство 
уже перестало показывать пример демонстрации 
богатства, начинается эпоха самостоятельного 
выбора купечеством и крестьянством средств 
демонстрации богатства.

Следует подчеркнуть, что промысловая дея­
тельность в целом негативно сказывалась на 
земледельческом хозяйствовании: «промыслы 
представляют отрицательный экономический 
признак для крестьянского хозяйства; чем силь­
нее они развиты, тем хуже идет земледельче- 

137ское хозяйство» . Те процессы имущественного 
и социального расслоения крестьянства, которые 
современники наблюдать к середине XIX в., во 
многом были вызваны широчайшим развитием 
промыслов и крестьянским отходничеством, при­
нявшим к этому времени массовый характер. 
Крестьянствование, как это не может казать­
ся парадоксальным, требовало гораздо больших 
усилий, и в целом и умений и сноровки. Но при 
этом прибыльный эффект от этого традицион­
ного занятия был гораздо меньшим в масштабах 
имеющейся земли и возможностей применения 
техники и агрономии. Вот почему тому же дво­
рянству легко удалось в начале XIX в. внедрить 
у себя кустарное промышленное производство, 



88 ИССЛЕДОВАНИЯ

но когда возникла потребность в создании высо­
кодоходных сельских хозяйств, эту задачу, как 
показал опыт известного аграрника и мемуариста 
А. Н. Энгельгардта, смогли решить немногие138. 
Большей частью помещичье дворянство предпоч­
ло сдавать свои земельные ресурсы в аренду139. 
Так было и с хозяйствованием крестьян. Для 
многих крестьян легче было использовать предо­
ставленную им возможность заработать на про­
мыслах, чем все свои силы и опыт по прежнему 
отдавать сельскохозяйственному труду. Вывод из 
этого был один: крестьянствование, как традици­
онный уклад, уходило в прошлое. Та альтернати­
ва, которая предлагалась крестьянам и заставля­
ла крестьянский мир, в конечном счете быстро 
расслаиваться. При этом зажиточные крестьяне 
переставали заниматься крестьянством в тради­
ционном смысле140, а бедные, продолжая в земле­
делии видеть главную опору, и стали являть тот 
образ крестьянина. Хотя в традиционном смысле 
они уже были другими, потому что быстрый рост 
цен, другой экономический мир вокруг, быстро 
нарастающее разрушение традиции — все это 
ставило их лицом к лицу перед другой действи­
тельностью, какую, скажем, имел их бедный 
предок сто лет назад.

138 Мохначева М. П. И. В. Вернадский и его журнал «Экономический указатель» о развитии фермерских хозяйств в России // 
Зажиточное крестьянство России в исторической ретроспективе / Материалы XXVII сессии Симпозиума по аграрной исто­
рии Восточной Европы. Вологда, 2001. С. 172–182; Козлов С. А. Рационализаторская деятельность А. Н. Энгельгардта в об­
ласти землепользования: социально-хозяйственные аспекты // Землевладение и землепользование в России / Материалы 
XXVIII сессии Симпозиума по аграрной истории Восточной Европы. Калуга, 2003. С. 184–193.

139 Александров Н. М. Размеры и виды сдачи земли в аренду помещиками Верхнего Поволжья в конце XIX в. // Там же. 
С. 232–240; Полх П. П. Арендные отношения в помещичьих хозяйствах Новгородской губернии в конце XIX — начале XX в. // 
Там же. С. 250–261; Шаповалов В. А. Арендные отношения в дворянских хозяйствах Курской губернии в начале пореформен­
ного периода // Землевладение и землепользование в России / Материалы XXVIII сессии Симпозиума по аграрной истории 
Восточной Европы. Тезисы докладов и сообщений. М., 2002. С. 66–67.

140 «Анализ состоятельных крестьянских хозяйств показывает, что они основной доход получали от коммерческой деятель­
ности. Интересам рынка были подчинены полеводство, животноводство и промыслы. Число кулацких хозяйств в регионе (речь 
идет о Черноземной полосе России. — О.К.) было невелико, скорее это были островки в море бедняцких дворов, но роль их в 
сельскохозяйственном производстве росла с каждым десятилетием». — Скрябин В. И. Предпринимательские крестьянские 
хозяйства черноморского центра на рубеже XIX— XX веков // Формы сельскохозяйственного производства и государствен­
ное регулирование. XXIV сессия симпозиума по аграрной истории Восточной Европы. Тезисы докладов и сообщений. Москва, 
27–30 сентября 1994 г. М., 1994. С. 117.

141 Книпович Б. Н. К вопросу о дифференциации русского крестьянства (дифференциация в сфере земледельческого хозяй­
ства). СПб., 1912. С. 93.

142 Кадомцев Б. П. Профессиональный и социальный состав населения Европейской России по данным переписи 1897 г. 
(критико-статистический этюд). СПб., 1909. С. 74.

143 Книпович Б. Н. Указ. соч. С. 68.

В работе Б. Н. Книповича 1912 г. была про­
ведена оценка характера имущественной диф­
ференциации крестьян в нескольких губерниях. 
Оказалось, что почти нигде (за исключением 
двух губерний — Екатеринославской и отчасти 
Полтавской) земледелие не кормит крестьянина. 
Бедный крестьянин вынужден постоянно искать 
деньги на стороне, на промыслах, а богатое кре­

стьянство в это время — наращивает капитал, 
скупая землю и отдавая ее в аренду середнякам 
и беднякам141. В зависимости от объема надела 
земли автор выделяет от трех групп до семи. 
В большинстве губерний земельная дифферен­
циация носит смягченный характер, нет резких 
переходов от богатых к бедным. Это заметно 
только в Самарской губ. Но тенденция такова, 
что идет размывание средних групп в пользу 
бедных и богатых. Заметен рост промысловой 
деятельности и уменьшения роли земледелия, 
но при этом есть тенденция к улучшению произ­
водительности хозяйств. Исследователь вообще 
не говорит о такой категории как кулачество, нет 
проблемы ростовщичества, звучит лишь понятие 
«сельская буржуазия», которая занята наймом 
батраков и покупкой земли.

В целом картина с отходничеством к концу 
XIX в. выглядела следующим образом. «Население 
бежит из центральных земледельческих губер­
ний в промышленные центры и в южные и юго­
восточные губернии… Особенно высок про­
цент отлива в десяти Центральных земельных 
губерниях (Рязанской, Тульской, Калужской, 
Курской, Орловской, Смоленской, Полтавской, 
Воронежской, Тамбовской, Черниговской) и осо­
бенно выделяется Калужская губерния 25 % 
отливом»142 143. Именно в Калужской губ. Книпович 
отмечает высокий уровень концентрации земель 
в руках богатой части села, массовый отток 
молодежи на заработки и вследствие «безыс­
ходной бедности» «распространившуюся апатию 

143к своему занятию» у крестьян . Большинство 
исследователей аграрной истории страны еди­



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 89

нодушны в том, что дифференциация охватила 
всю пореформенную крестьянскую Россию, и 
как характеризует пермский автор это явление: 
«Власть денег стала всеобщей. Она не только при­
давила крестьянство, но и расколола его. Деньги 
добывались различными способами: бедные кре­
стьяне — путем продажи своей рабочей силы в 
отхожих и местных промыслах, зажиточными 
и богатыми — продажей сельскохозяйственных 
продуктов, кустарных изделий, прибыли от тор­
говли и т. п. В 1878 году зажиточные крестьяне 
в Пермской губернии (их было 10115 населения) 
имели на душу чистого дохода 212 рублей в год; 
средние: 25 % — 89 руб. и 15 % — 69 руб.; бедные 
(50 % населения) — 33 руб. и ниже на семью»144.

144 Черныш М.И. Влияние капиталистического города на деревню в пореформенный период // XXVI съезд КПСС и про­
блемы аграрной истории СССР (социально-политическое развитие деревни). XIX сессия Всесоюзного симпозиума по изучению 
аграрной истории / Тезисы докладов и сообщений. Уфа, 30 сентября — 3 октября 1982 г. М., 1982. С. 102.

145 РГИА. Ф. 776. Оп. 442. Д. 1176. Л. 44–44 об.
146 Там же. Д. 1328. Л. 43.
147 Там же. Д. 1896. Л. 34, 41 об., 42 об.
148 Там же. Д. 2631. Л. 15 об.

Остро почувствовали на себе эти перемены 
священники, которые зависели от своих прихо­
жан, особенно на селе. В архиерейских отчетах, 
подаваемых ежегодно в Синод, нередко звучит, 
начиная с 1890-х годов, тревога о нарастающей 
бедности среди духовенства, которые в силу 
доровизны свадеб уже не могут отдавать своих 
дочерей замуж, а сыновей — на учебу в гимна­
зию. Со слов воронежского епископа Вениамина 
(из доклада в Синод в 1887 г.): «Выдача в заму­
жество дочерей для духовенства сопряжена 
теперь с такими непосильными расходами, 
что удачное и соответственное положе­
ние духовенства замужество теперь редкое 
явление. Некоторые из дочерей остаются 
при отцах навсегда незамужними. 11 дочерей 
подведомственного мне духовенства нахо­
дятся замужем за крестьянами и мещана­
ми. Большинство девиц получают домашнее 
образование. Забота о детях поглощает все 
внимание духовенства. У молодых священни­
ков — внутренняя энергия, вера в свои силы, 
жажда разумной деятельности и полная 
надежда на успех. Проходит 5-6 лет, появи­
лись дети, священник неузнаваем. Забота о 
судьбе детей овладела им. Особенно поража­
ет, как мало детей духовенства получает 
образование. Из 115 детей мужского пола 
только 20 состоят в духовных заведениях. Из 
125 женского пола только 5 были или состояли 
в женских епархиальных училищах. Главная 
причина — дороговизна содержания детей 

в Воронеже. Содержание каждого мальчика 
обходится в Воронеже от 150 до 200 руб. 
Это непосильно для духовенства, значит 
его материальное положение невысоко»145. 
В 1890 г. воронежский архиерей так пишет в 
Синод: «Прихожане беднеют. Священники не 
могут платить за обучение детей. Взимание треб 
вызывает у прихожан неприятие, они видят в этом 
вымогательство, мздоимство, к чему располагает 
их дух времени146. Через шесть лет, в 1896 г., 
он же отмечает: «В материальном отношении 
среди духовенства, по общему отзыву благочин­
ных, замечаются большие недостатки и скудости. 
Средств обеспечения меньше, чем довольства и 
изобилия… Народ верующий, набожный, среди 
которого христианское благочестие сохраняется 
твердо. Увлекается народ и легкой наживой, при­
бегая к обману и воровству. Наблюдается страсть 
женского пола к щегольству, в пригородных селе­
ниях. В последнее время между молодыми людь­
ми заметна особенная забота о нарядах, для чего 
многие юноши, так же и девицы отлучаются от 
своих домов на целое лето в отдаленные южные 
губернии для заработков, и приобретенные там 
деньги тратят по возвращении домой на покуп­
ку дорогой одежды…»147 148. В 1914 г. (уже в пери­
од войны) картина в Воронежской епархии еще 
более неутешительная, хотя и неоднозначно нега­
тивная: «Страшное вредное влияние промыс­
лов и отходничества. Запрет на водку привел 
к уменьшению пьянства, но пришла эпидемия 
карточной игры. Играют на деньги. Часто 
грабят церкви. Нужно сказать, что к семьям 
призванных на войну, у населения сочув­
ствия мало. Солдатки получают столько, 
что мужья их зарабатывали меньше, особен­
но много получают многодетные солдатки. 
Прихожане заметили, что получаемые деньги 
солдатки тратят на наряды и часто в семьи 
не дают ничего. Запасные, призванные из 
нашей местности, присылают с войны женам 
деньги, швейные машины. Часы, серебро, золо­
то и разные материи. Так делают почти 
все. Все это не содействует чувству симпа- 

148тии семьям запасных» . В тоже время архи­
пастырь подчеркивает далее, что большинство 
прихожан «тверды в вере», что народ стал «боль­



90 ИССЛЕДОВАНИЯ

ше посещать храмы, уменьшилось хулиганство, 
улучшилась семейная жизнь».

Тамбовский архиерей в 1905 г. в синодальном 
отчете отмечает: «Народ в своем большинстве 
по-прежнему тверд в вере. Среди же сельского 
населения если и замечалось явления отрица­
тельного свойства (нравственное неповино­
вение детей родителям, младших старшим, 
разгул, пьянство, воровство, нарушение уз 
брачных и девственных), то исключительно 
в селах, откуда крестьяне уходят на сторон­
ние заработки. Последние — корень многих 
недугов крестьян. На сторонние заработ­
ки отправлялись преимущественно молодые 
люди, еще не окрепшие в религиозно-нрав­
ственном отношении. Они сходятся с людьми 
разных вер и наций, с людьми большей частью 
порвавшими с церковью, усвояют от них 
безразличное отношение к вопросам веры и 
нравственности, а также — неудовольствие 
существующим строем и все это приносят 
в родные села. В этом причина крестьянских 
волнений в 1905 г. Заметны много пожертво­
ваний от крестьян на церковные нужды»149.

149 Там же. Л. 130–131.
150 Там же. Д. 2382. Л. 30 об.
151 Там же. Д. 2380. Л. 18 об., 27 об.

В характеристике вятской епархии в 1910 г. 
остро звучит тема царящего вокруг неблагопо­
лучия: «Обеднение паствы, понижение нрав­
ственного уровня подрастающего поколения, 
увеличение внебрачных детей, газеты пере­
полнены случаями о подкидышах и детоубий- 
стах. Нравственная разнузданность моло­
дого поколения, его опасный и грубый индиф­
ферентизм. В духовенстве есть пристрастие 
к вину и табаку, косность к своему усовер­
шенствованию. Нравы хуже вокруг заво­
дов. Непомерно усилилась тайная торговля 
вином, шинкарство, отсюда — разврат, воз­
росло число пивных лавок, притоны, развитие 
порнографической и базарной литературы, 
вытесняющей из книжного рынка литера­
туру душеспасительную и научно-популяр- 
ную150». Архиерей Волынской епархии в том же 
1910 г. подчеркивает: «Участились случаи краж 
из церкви. Причты находятся в вечной трево­
ге, переживая самые мучительные состояния 
из-за скудости материальных средств: расхо­
ды по содержанию семей и хозяйства увеличи­
ваются и далеко не соответствуют доходам. 
Главная статья расходов духовенства — вос­
питание детей, где нужны наличные деньги. 

Вести хозяйство трудно по причине доро­
говизны рабочих рук, а главное — недобро­
совестности рабочих. Духовенство сильно 
страдает от такого небрежения рабочих. 
Большинство причтов из-за этого не ведет 
самостоятельного хозяйства, а сдает поля 
под обсеменение прихожанам, выговаривая 
себе половину или меньше. А плата за требы 
снижается из-за духа времени. Развратители 
внушают крестьянам, что причты должны 
делать все даром, им казна дает жалованье 
и земля есть. Но крестьяне и сами беднеют 
Священники перестают ходить в дни поста 
по домам с молитвой, т.к. кругом — бедность 
и брать неудобно… Пьет интеллигенция а не 
народ. Благочестие среди крестьян держат 
люди старого закала, молодежь смущает 
пастырей своим поведением… Упадок нрав­
ственности и охлаждение к церкви заметны 
особенно в селениях, близких к городам, ж/д 
и фабрикам151».

Перед нами картины, иллюстрирующие 
результаты совершающихся в русской сель­
ской действительности кардинальных перемен. 
Налицо — падение нравов, тяготение к роскоши, 
разрушение традиций. Однако было бы упро­
щенным понимать процесс имущественного рас­
слоения, как естественное следствие периода 
«первоначального накопления капитала». Перед 
нами не просто борьба за капитал, а стоящая за 
этим неудержимая страсть демонстрировать свое 
богатство, как некий самодостаточный духовно­
религиозный идеал. Поэтому дело было не про­
сто в богатстве, а возможности его демонстри­
ровать, чтобы получить новую стоимость, для 
которой не было бы эквивалентного измерения. 
Демонстративное богатство становилось бесцен­
ным капиталом, и копится оно ради этой бесцен­
ности. Ради нее человек готов был отказаться от 
отца и матери, от традиции, веры. Потому и про­
исходили в этот короткий период тектонические 
сдвиги в народной жизни и традиции.

Между тем эти процессы можно было остано­
вить, а демонстративному богатству светский мир 
готов был предоставить альтернативу. Обратимся 
к интеллигенции — этому таинственной соци­
альной группе, так и не пожелавшей стать сосло­
вием, живущей по закону строжайшего мораль­
ного кодекса, но при этом отказавшейся укоре­
ниться в церковности, в вере и в монархизме. 



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 91

Интеллигенция жила ценностями знания и обра­
зованности, и во многом повлияла на дворянство 
в переломный для него период отказа от пути 
служения демонстративному богатству. Одно это 
заставляет нас говорить о выдающемся значении 
интеллигенции в жизни страны. Интеллигенция 
долгое время продолжала оставаться эталоном 
бессеребреничества. Но ее безрелигиозность и 
материалистичность сыграли с ней злую шутку. 
После революции 1905 г. что-то в ней ломается, 
и она отказывается служить только знаниям, но 
склоняет голову и перед богатством. Как заме­
тил Б. Н. Миронов, проанализировав главный, 
по его мнению, журнал русской интеллигенции 
«Нива» за период с 1870 по 1918 г.: перемены во 
взглядах на богатство у интеллигенции произош­
ли к 1910-м годам. Тогда из публикаций журнала 
исчезает осуждение стремлений к богатству у 
известных представителей предпринимательской 
среды, но не появляется и хвалебных оценок в 
отношении богатства. В 1909 г. публикуется пер- 

152вый панегирик богатству .
Учитывая колоссальное влияние интеллиген­

ции на русское общество в целом и возможности 
влияния на власть, можно констатировать, что 
вместе с интеллигенцией (а сюда, в значительной 
степени вошло уже и дворянство) пала наибо­
лее авторитетная сила противостоящая натиску 
демонстративного богатства, общество сомкну­
лось в своем коллективно позитивном отношении 
к демонстративному богатству. Дорога к хаосу 
была открыта, и хаос наступил очень скоро, не 
прошло и восьми лет после 1909 г.

В своем фундаментальном труде, посвященном 
благосостоянию населения России, Б. Н. Миро­
нов ставит по-новому вопрос о причинах револю­
ции 1917 г. Он говорит, что именно невиданный 
рост благосостояния, невиданные темпы модер­
низации и невозможность старой России (в лице 
общества) справиться с этими новшествами, 
вписаться в их «полет» и стали главными при- 

153чинами революционных потрясений . И логика 
книги, с ее обширной базой данных, как будто 
подтверждает эти авторские выводы. Хотя по 
большому счету никаких следов будущей рево­
люции автор так не обнаружил в процессе иссле­
дования, пока не дошел до 1917 г. и тут только он 
вынужден был сказать, что: «произошла рево­

люция, и общество не справилось с проблемами 
быстрого роста богатства». Получается так, что 
до какого-то времени удавалось справляться, и 
все шло хорошо, мы шли к прогрессу семимиль­
ными шагами, а потом вдруг — не справились. 
Революция, как неожиданное препятствие, стала 
на пути прогресса. Точнее препятствием стали 
те, кто не открыл вовремя шлюзы для сброса 
обильно хлынувшей воды. Автор хочет сказать, 
что дело только в этом. Заблуждение автора, на 
наш взгляд, состоит в том, что богатство в той 
его форме, которое существовало тогда в России, 
признается им как безусловная ценность, про­
грессивная сила, которая никакого отношения 
не имела ни к нравственности, ни религиозному 
строю русского общества.

Между тем, нельзя было не заметить, что 
кроме демонстративного богатства, которое дей­
ствительно скрывало свое лицо за культурой, 
благотворительностью, образованием и т.д., нель­
зя было не заметить и крайне неприятное лицо у 
реального богатства («богатства на выходе», там, 
где оно добывалось), которое появляется у него 
особенно в пореформенный период и которое 
кроме экономического значение имело и нрав­
ственное. А здесь необходимо говорить о двух 
вещах: 1) погоня за богатство была такова, что 
стали нарушаться самые глубинные нормы, как 
религиозные, так и нравственные; 2) быстрый 
рост богатства у одних приводил к резкому обе­
днению значительной части крестьянства, духо­
венства и горожан (в том числе через механизм 
удорожания жизни). В первом случае, в публи­
цистике и экономической научной литературе, 
начиная с 1890-х годов, остро начинает звучать 
тема русского ростовщичества. Именно в этой 
области, быстро растущие после 1861 г. возмож­
ности демонстрации богатства, стали проявлять­
ся в виде самых бесчеловечных форм накопления 
богатства. Как будто из небытия появился такой 
персонаж как кулак-ростовщик. Экономисты 
отмечают: «Мы накануне беспорядков, но уже 
не на юге, и не жидовских, а против своих, 
которые „хуже жидов“. Эти ростовщики из рус­
ских крещенных, плод буржуазных преобразо­
ваний в России последних пятнадцати лет»152 153 154. 
Русский ростовщик описывается в этих работах 
не только как алчный накопитель денег, но как

152 Миронов Б. Н. Социальная история России. Генезис личности, демократической семьи, гражданского общества и право­
вого государства. СПб., 2000. В 2-х томах. Т. 2. С. 319–320.

153 Миронов Б. Н. Благосостояние населения и революция в имперской России. XVIII — начало XX века. М., 2012. С. 659– 
661.

154 Сазонов Г. П. Ростовщичество-кулачество. Наблюдения и исследования. СПб., 1894. С. 83.



92 ИССЛЕДОВАНИЯ

«Демонстрация богатства купечеством в иллюстрациях Б. М. Кустодиева»

Ярмарка. 1906 г.

Троицын день (фрагмент). 1920 г.



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 93

Купчиха за чаем (фгармент). 1918 г.

Купец в шубе. 1920 г. Сундучник. 1920 г.



94 ИССЛЕДОВАНИЯ

машина, разрушающую здоровую экономику, 
семью, народную нравственность, религиозное 
чувство, основы общественной собственности, 
уважение и авторитет власти. «Неужели ждать 
громов небесных и труб архангелов?, — вос­
клицает один из авторов, — Какие зверские 
люди создаются при таких условиях! На Россию 
надвигается экономическо-кулацкий строй!»155 156. 
Исследователи подчеркивают, что ростовщик 
захватил важнейшие узлы народной экономики. 
Так аренду он превратил в кредитную операцию 
и кабальными кредитами опутал сельского обы- 

156

155 Там же. С. 202.
156 Гвоздев Р. Э. Кулачество-ростовщичество в его общественно-экономическом значении. СПб., 1898. С. 42.
157 Китанина Т. М. Российская деревня в конце XIX — начале XX в.: инфраструктурное строительство и земские традиции // 

Динамика и темпы аграрного развития России: инфраструктура и рынок / Материалы XXIX сессии Симпозиума по аграрной 
истории Восточной Европы. Орел, 2006. С. 230.

158 Китанина Т. М. Хлебная торговля в России в конце XIX — начале XX веков. СПб, 2011. С. 79–80.
159 Там же. С. 81.
160 Цит. по: Тюкавкин В. Г. Зажиточное русское крестьянство Европейской России в период столыпинской аграрной рефор­

мы: новые условия развития и типичные черты //Зажиточное крестьянство России в исторической перспективе. Материалы 
XXVII сессии Симпозиума по аграрной истории Восточной Европы. Вологда, 2001. С. 184.

161 Карпачев М. Д. Воронежское крестьянство о зажиточности в годы столыпинской реформы // Зажиточное крестьян­
ство. С. 197.

162 Герасименко Г. А. Проявление последствий аграрной реформе в деревне в марте — октябре 1917 года // Социально-эко­
номические проблемы российской деревни в феодальную и капиталистическую эпохи. Материалы XVII сессии симпозиума по 
изучению проблем аграрной истории. Издательство Ростовского университета, 1980. С. 250.

163 Там же. С. 251.

вателя . Современные исследователи не только 
подтверждают данные описания русской деревни 
на рубеже веков, но позволяют в целом пред­
ставить более определенную картину ростов­
щического произвола. Особенно значительным 
было участие этой категории предпринимате­
лей в хлебной торговле, которая давала стране 
третью часть доходов национального бюджета 
в доле национального экспорта157 158. Как отмечает 
Т. М. Китанина переход к господству мелкого тор­
гового капитала, где и концентрировался скуп­
щик зерна, произошло в последней трети XIX в. 
и объяснялось это быстрым развитием железно- 

158дорожного строительства . При этом скупщик 
разрушал здоровую среду предпринимательства, 
и способствовал разорению даже многих купцов- 
миллионщиков: «Переход части зажиточного кре­
стьянства к предпринимательской деятельности 
в результате личного освобождения, новые явле­
ния в модернизирующейся экономике (строитель­
ство железных дорог, техническое оборудование 
портов, развитие кредита и т. д.) привели к децен­
трализации торговли и появлению качественно 
нового института скупщика. Не только в цен­
тральных районах, но и на периферии крупный 
капитал уплывал из торговли, один за другим 
сходили со сцены торговые купеческие дома с 

миллионными оборотами»159 160. В этой связи многи­
ми учеными, занимающимися аграрной историей 
сегодня пересмотрено существо столыпинской 
аграрной реформы. Считается, что в результа­
те реформ из общины выводились на простор 
отдельного, единичного хозяйствования самые 
хозяйственно и предпринимательски активные 
слои крестьянства. П. А. Столыпин начал с объ­
яснения царю в особом докладе разрушитель­
ной роли предпринимателей внутри замкнутой 
общины: «В настоящее время (1904 г. — О. К.) 
более сильный крестьянин превращается в 
кулака, эксплуататора своих общинников — по 
образному выражению — „мироеда“. Вот един­
ственный почти выход крестьянина из бедно­
ты, видная, по сельским воззрениям, мужицкая 

160карьера» . Таким образом, важнейшей целью 
реформатора было нравственное оздоровление 
крестьянской предпринимательской деятельно­
сти. «Проведение столыпинской аграрной поли­
тики призвано было открыть перед крестьян­
ством принципиально новый путь к зажиточ­
ному состоянию»161. К 1916 г. из общины вышло 
2 478 224 домохозяина, или 22% всех крестьян­
ских хозяйств России162. В результате этого рас­
селения по разным «домам» «накануне 1917 г. 
сельская община в Европейской части России 
оказалась в большей степени бедняцкой, нежели 
это было до первой русской революции, хотя и 
не все зажиточные элементы деревни вышли на 
хутора и отруба»163.

Сегодня нет возможности судить о том, как 
бы изменилась деревня в дальнейшем, поскольку 
революция 1917 г. не дала столыпинским рефор­
мам возможности реализоваться в полной мере. 
Во всяком случае важно отметить, что и прави­
тельство, и русская деревня участвовали в поис­
ках выхода из того духовного кризиса, в которые 
последняя попала.



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 95

К самым страшным формам криминального 
обогащения, которые стали практиковаться в 
начале XX в., можно отнести хотя и единичные, 
но все более учащающиеся по России случаи огра­
бления церквей, с целью получения драгоценных 
окладов, церковной утвари из золота и серебра164. 
И хотя криминальный промысел — это всегда 
исключение из правил, но показательно то, что 
предметом внимания преступников становились 
церковные святыни. Случай с пропажей и унич­
тожением чудотворной Казанской иконой Божьей 
Матери, вообще следует, на наш взгляд рас­
сматривать не как «статистический факт», а как 
свидетельство глубины общественных процессов, 
связанных с неким общероссийским стремлени­
ем к обогащению. В ночь на 29 июня 1904 года 
(по старому стилю) в Покровском женском мона­
стыре г. Казани было совершено дерзкое и неслы­
ханное святотатство: пропали явленная в 1579 г. 
Казанская чудотворная икона Божией Матери и 
чудотворная икона Спасителя, обе в драгоценных 
ризах, украшенных жемчугом, бриллиантами и 
камнями. «Стоимость риз оценива лась не менее, 
чем в 100 тысяч руб.»165. В ограблении участво­
вали: некто Чайкин — Варфоломей Андреевич 
Стоян, из крестьян, 28 лет, предприниматель; 
Максимов Николай Семенович 37 лет, запасной 
младший унтер-офицер, из казанских цеховых; 
Ананий Тарасович Комов, 30 лет, крестьянин 
с. Долженково Долнежковской вол. Обоянского 
у. Курской губ. — карманный вор; Федор Захаров, 
монастырский сторож, Прасковья Кучерова, 
сожительница Чайкина. Главные участники 
преступления (они же уничтожили чудотвор­
ные иконы) на суде были охарактеризованы так: 
«Чайкин — это свободномыслящий аристократ, 
босяцкого типа, он порвал всякую связь с дере­
венским укладом жизни, живет по городам на 
барскую ногу, шьет себе модные костюмы, одева­
ет у лучших портных свою сожительницу, укра­
шает ее драгоценными каменьями и червонным 
золотом». «Комов же — это серый мужик, жена 
у него — простая деревенская баба, живут они 
без барских замашек в своей полуразвалившейся 
хате. Правда крестьянским трудом Комов зани­
мается мало, вместо посева хлеба у себя на 
пашне он едет в Казань жать то, что не сеял»166 167. 
Приговор был таков: присяжные — почти всех 

164 Такой материал имеется в епархиальных ведомостях разных епархий, начиная с начала XX в.
165 Елдашев А. М. Православная культура в Казанском крае. Казань, 2013. С. 52.
166 Судебный процесс по делу о похищении в Казани явленной чудотворной иконы Казанской божией Матери. Полный сте­

нографический отчет с приложением всех судебных речей // Православный собеседник. 1905. Май. С. 161–196.
167 Там же. С. 233.

признали невиновными, только Чайкина — отча­
сти виновным. Однако суд посчитал всех обвиня­
емых виновными: Чайкину суд присудил 12 лет 
каторги, Комову — 10 лет, Максимову — 2 года 
и 8 месяцев в арестантских ротах, Кучерова и 
Шилинг — к 5-ти месяцам тюрьмы «за укрыва­
тельство драгоценностей». Сторожа оправдали. 
Чайкин его нанял за 100 руб.177.

Казанская чудотворная икона являлась вели­
чайшей святыней для русского народа, и Божьему 
промыслу легко было защитить ее от попадания в 
руки преступников и от уничтожения. Ведь через 
этот образ пришло спасение страны в самые 
тяжелые годы Смуты начала XVII в. Но этого 
не произошло, и кража, и уничтожение были 
попущены. Подобный прецедент и заставляет 
нас не сводить все к вине преступников — непо­
средственных виновников происшедшего. За этим 
преступлением уже стояла та сложная ситуация 
в сфере накопления капиталов и их использова­
ния для саморекламы, которая уже имела место 
в России, которая толкала и этих преступни­
ков «надышаться этим воздухом». Ведь им были 
важны не просто значительные сокровища, полу­
ченные в одночасье, а то, что золото было от царя 
Иоанна Грозного, а бриллиантовый венец — от 
императрицы Екатерины Великой. Чтобы про­
демонстрировать перед обществом это богатство 
на себе они были готовы пойти на святотатство.

Но было бы ошибочным говорить, что этот 
воздух алчности полностью господствовал над 
русским купечеством и крестьянством (как на 
выходе богатства, так и на входе). Если гово­
рить об общем нашем видении процесса влияния 
богатства на русскую светскую жизнь, то нельзя 
обойтись, хотя бы вкратце, без такой темы как 
культурный ренессанс, затронувший все слои 
общества и коснувшийся всех сторон общенарод­
ного бытия. В последней четверти XVIII в., в пору 
золотого века Екатерины II дворянство явило 
высшую степень своего тяготения к богатству 
и к его демонстрации. И следом же появляет­
ся великая русская художественная профессио­
нальная — дворянская — культура: литература, 
живопись, архитектура, наука, философия. Свой 
позитив и негатив был также и в крестьянском, и 
купеческом светском «ренессансе», который при­
шелся на вторую половину XIX — начало XX в. 



96 ИССЛЕДОВАНИЯ

В XIX в. крестьянин как никогда ранее включился 
в движение и церковной, и светской жизни. Этот 
поток движения, где свое место было и богатству, 
подхватил все, что до этого носило узко регио­
нальный характер и пряталось где-то в медвежьих 
углах обширной страны, и заставил зажить по 
новому, в понимании собственного места в стране 
и культуре. Крестьянский мир словно объединил­
ся и предстал как одно целое, величественное и 
самобытное. На цельность и духовно-эстетиче­
скую характер красоты единого крестьянского 
мира в этот период обратила внимание в своих 
трудах М. М. Громыко168. Здесь мы находим ту 
необходимую связку социального фактора и нрав­
ственного, фольклорного и этнического, религи­
озного и культурного. Крестьянское сообщество, 
по неким условным показателям Б. Н. Миронов, 
не считает в полном смысле этого слова сосло- 
вием169. Но для М. М. Громыко крестьянский 
мир — это самобытный социальный организм, со 
своим гражданским самосознанием, где есть и 
общерусское, и узко сословное — крестьянское. 
Этот мир был структурирован своим самобыт­
ным хозяйственным, социальным и культурным 
укладом, в основе которого были традиционные 
вера и нравственность. Крестьяне сами называли 
свой окоем «миром» и мирская жизнь была сино­
нимом светской жизни. В XIX в. крестьянская 
светская культура буквально расцвела самыми 
разнообразными цветами и красками170. В тече­
ние века непрерывно рос демонстративный харак­
тер народной культуры. Демонстрировать можно 
было или богатство, в его вещественном, эквива­
лентном измерении, или определенный эстети­
ческий образец, эквивалент таланта, профессио­
нального умения. Первое мы рассматриваем как 
разрушительную форму демонстрации, вторая, 
если она была свободна от примеси демонстрации 
богатства, имела позитивное культурное значе­
ние и была сообразуема с таким понятием как 
«модерн». Разрушительность демонстративного 
богатства состояла в появлении механизма кон­
вертации материального в духовное. Несомненно, 
это был квазимеханизм конвертации богатства 
материального в духовное, потому что никакой 
конвертации в реальности не происходило. В 
ситуации демонстрации «эстетического образца», 
не было претензий на конвертацию, поскольку 

168 Громыко М. М. Традиционные нормы поведения и формы общения русских крестьян XIX в.; Она же. Мир русской дерев­
ни, М., 1991; Она же. О воззрениях русского народа. М., 2000.

169 Миронов Б. Н. Социальная история России… Т. 1. С. 142.
170 Народное искусство. Русская традиционная культура и православие. XVIII—XXI вв. Традиции и современность. М., 

2013. Под ред. академика М. А. Некрасовой.

здесь речь не шла о религиозной природе преоб­
разования материального в идеальное. Талант, 
преобразованный в шедевр, или в менее звучный 
эстетический образец, подразумевал зеркально 
противоположную операцию — преобразование 
идеального (таланта) в материальное. Демиургом 
выступал сам творец эстетического образца. Но 
он (если сюда не подключался фактор демонстра­
ции богатства) не имел религиозной мотивации. 
Значит, все зависело от религиозности тех, кто 
становился творцом новой культуры эпохи модер­
на. Только религиозность позволяла держаться 
на плаву и создавать подлинные художественные 
шедевры. Там же, где дело ограничивалось норма­
ми строгой морали, как это было у большей части 
русской интеллигенции, то вместо «солнца» без­
укоризненного эстетического образца обязатель­
но появлялась «луна», с ее видимой и невидимой 
стороной. То, что А. Ф. Лосев называл «обратной 
стороной титанизма». Слабой стороной русской 
интеллигенции была безрелигиозность, сильной 
же — способность дистанцироваться и не подда­
ваться искусу демонстрации богатства. Если бы 
интеллигенция выдержала этот высокий тонус 
своего бытия, своей самобытности, то, безуслов­
но, революции 1917 г. в России бы не случилось. 
При всем том, что в интеллигентских художе­
ственных образцах было много сектантства, они 
были перегружены морализаторством, чрезмер­
ными умствованиями и экспериментаторством, 
все эти болезни были излечимы. Особенно это 
заметно у деятелей культуры Серебряного века, 
где опора на народное начало уже не приносила 
желанной пушкинской гармонии.

Интеллигенция, в конце концов, склонила 
голову перед демонстративным богатством и тем 
самым отказалась и от собственной идентич­
ности, и от пути безрелигиозного (а точнее ква- 
зирелигиозного) преобразования идеального в 
материальное. Привнеся в этот процесс преобра­
зования таланта еще и богатство, интеллигенция 
волей-неволей должна была быстро удаляться от 
нравственной природы эстетического образца, в 
пользу условности формы.

В народной культуре в течение XIX—XX в. 
шел постепенный, но все более набирающий 
обороты массовый процесс демонстрации богат­
ства, шаг за шагом поедающий и православ-



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 97

ную религиозность народа, 
и добрую христианскую 
нравственность, и обычно­
правовые нормы (которые 
нередко стали покупать­
ся кулаками у сходки «за 
ведро вина»). Народной 
культуре, в силу ее коллек­
тивной природы, было легче 
сохранять религиозность, 
но тяжелее — дистанциро- 
ванность от демонстрации 
богатства. Все эти новые 
наряды, о которых пишут 
современники, были так не­
обходимы на праздниках. 
Вечерки, посиделки моло­
дежи быстро меняли свой 
характер. Показать себя в 
одежде, песне, танце ста­
новится важным не только 
коллективно, но и индиви­
дуально. Необыкновенного 
расцвета достигают все 
области фольклора и пре­
жде всего те, где можно 
было показать индивиду­
альное искусство. Деревня 
словно сама себе стала де­
монстрировать: на что она 
способна в игре, в пении, 
в танце, в декоративном 
творчестве. Нам трудно 
сейчас судить насколько 
изменилась светская жизнь 
крестьян по сравнению с 
XVII и XVIII в., поскольку 
таких сравнительных тру­
дов культурологического 
характера пока еще нет. Но 
по отдельным элементам, можно предположить, 
что эти изменения были значительны. Изменился 
сам ритм крестьянской культуры. Не случай­
но в XIX в. сами современниками наблюдаются 
скорый процесс «отцветания» целых областей 
народной художественной традиции (например, 
былин) и появления новых. Этот начали фикси­
ровать уже в 1820-е годы ученые дворяне в своих 
первых фольклорно-этнографических экспедици­
ях. Цветение крестьянской культуры были столь 
величественным, что сумело обеспечить эстети­
ческим материалом профессиональных творцов 
из числа дворян, которые в большинстве своем и 
воплотили в тексты и полотна это необыкновен­
ное кипение творческих народных сил.

Б. М. Кустодиев. Портрет Ф. И. Шаляпина. 1922 г.

Но и разрушение народной жизни было не 
единичным явлением, а скорее общероссийским, 
хотя и разным по степени оторванности каждой 
местности от старинной традиции. Как следу­
ет из материалов, собранных корреспондентами 
Тенишевского бюро в 1890-х годах, многое зави­
село от близости к городу, от активности отход­
ничества в данной местности и от других причин.

Корреспондент, работавший в Калужском 
у. в непосредственной близости от губернско­
го города Калуги, передает по пункту анкеты 
«отклонения от законного брака», следующую 
информацию: «Редкая девушка выходит замуж, 
сохранивши целомудрие; с другой стороны, 
немалым, способствующим к измене обстоя­



98 ИССЛЕДОВАНИЯ

тельством, являются долговременные отлучки 
мужей. Женившийся парень редко проживает 
с молодой женой три-четыре недели, после чего 
опять возвращается на свое место в город, откуда 
пришел для женитьбы по настоянию родителей, 
и живет там год. Два, три года, не показыва­
ясь домой. Редкая натура не соблазнится таким 
долговременным отсутствием мужа и останется 
ему верна, к тому же окружающая обстанов­
ка благоприятствует измене»171. Тем не менее и 
здесь еще власть мужа очень высока, по сообще­
нию корреспондента: «Он вправе требовать от 
жены себе полного повиновения и также рабо- 
ты»172. Даже городские мужья-изменщики, при­
езжая в село к изменяющим им женам, стре­
мятся соблюсти обычный порядок: пошуметь на 
жену, «поустраивать семейные сцены». Близкая 
к этой картина представлена корреспондентом 
из Малоярославецкого у. Здесь также многие 
парни и мужики работают отходниками, немало 
зажиточных крестьян. Корреспондент подчер­
кивает: «Парень, сохранивший целомудрие до 
брака — здесь большая редкость; обыкновенно 
они теряют его лет с 16 и ранее»173 174. Родители 
вынуждены считаться с новым состоянием дел: 
«Молодежь стала „вольница и ничего-то с ней 
ни поделаешь“. На самом же деле и старшие 
предавались тем же развлечениям, только не в 
столь разнузданной форме и не с такого раннего 

174

171 Русские крестьяне. Жизнь. Быт. Нравы / Материалы «Этнографического бюро князя В. Н. Тенишева. Калужская губер­
ния. СПб., 2005. Т. 3. С. 317.

172 Там же. С. 316.
173 Там же. С. 430.
174 Там же.
175 Там же. С. 430.
176 Там же. С. 454.
177 Там же С. 87.
178 Там же С. 95.
179 Там же С. 94.
180 Там же С. 86.

возраста» . Но и здесь сохраняется некая норма 
допустимого: «Если девушка имеет с кем-нибудь 
продолжительную связь, прижила детей, то холо­
стые парни ее обегают». Корреспонденты под­
черкивают, что на место пренебрегаемого цело­
мудрия становится «экономический фактор»: 
«Имущественный достаток невесты, при выходе 
в замужество, часто покрывает отсутствие в ней 
целомудрия»175. Медынский у. той же губернии 
также относился к числу мест, богатых отход­
никами. Абсолютное большинство парней и 
мужчин здесь, начиная с 15-летнего возраста и 
выше, уходили на заработки в южные губернии. 
Также, сказывалась территориальная близость с 

Москвой. «Девушки отличаются свободой обра­
щения с мужчинами и развязность признается 
особой добродетелью». Корреспондент замечает, 
что новые формы общения молодежи вкоренились 
не так давно. «Обычай стояния за углом» до утра, 
«ведет девушек к короткому сближению с парня­
ми, под уверениями последних в том, что они при­
кроют грех венцом»176 177. Другая информация при­
шла в бюро из Жиздринского у. Калужской губ., 
находящегося на юго-западе губернии в отдале­
нии от крупных городов. Корреспондент замеча­
ет, что отклонения от норм брака здесь редкость, 
измен мало. Наоборот, в приводимых им при­
мерах звучит тема «целомудрия»: «Первое время 
новобрачные при других сторонятся друг друга и 
говорят между собой только по необходимости. 
Если же молодые целуются при других, их осуж­
дают и смеются над ними. Даже, если невеста не 
целомудренна, то об этом знает только один ново­
брачный. Это обстоятельство, конечно, поселяет 
неудовольствие между супругами, но большей 
частью. Супруг со временем с этим мирится: 
„Не развенчаешься, — говорят в этом случае кре- 

177стьяне“» . На отдельные примеры измены солда­
ток корреспондент указывает с комментарием: 
«Этих двух солдаток никто в безнравственности 
не упрекает, но и не одобряет, так как внебрач­
ное сожительство крестьяне считают грехом»178. 
Отношение к деторождению, как и отношение 
к власти мужа еще ортодоксально крепкое: «На 
детей крестьяне смотрят как на благословение 
Божие и все, у кого их нет, желают иметь детей. 
И почти все бездетные супруги берут себе в дети 
сирот»179. Важной представляется информация, 
оценивающая факты «душевного, чувственного 
единства» в браке: «Вообще в крестьянском быту 
неравных браков по летам очень мало, но если 
случается такой брак, то разница лет ведет к 
семейным раздорам и ненависти жены к мужу»180. 
Вспомним, что возрастное неравенство было одно 
из ярких причин «брака не по любви» в дворян­
ской, или купеческой среде и служило одной из 
причин супружеских измен.



О. В. Кириченко. Отношение к богатству в русской православной традиции: позитивные и негативные... 99

Стремление к роскоши также рассматрива­
ется в качестве причины падения нравов. Об 
этом пишет Нижегородский корреспондент князя 
В. Н. Тенишева (Васильсурский уезд): «К числу 
причин все увеличивающегося распространения 
среди крестьянского населения вообще, и в част­
ности среди крестьянской молодежи обоих полов, 
плотского разврата должно отнести еще и все 
усиливающееся с каждым годом в женской осо­
бенно части населения — стремление к нарядам 
и погоню за городскими модами; стремление. 
Являющееся побудительной причиной для мно­
гих замужних и незамужних крестьянок не огра­
ничиваться теми заработками, какие доступны 
им, и теми доходами, которые по обычаю предо­
ставляются в каждой крестьянской семье жен­
ской ее половине, но, для удовлетворения своей 
жажды к нарядам, — вступить на путь порока, на 
путь, не требующий ни особых усилий, ни труда, 
а между сравнительно более доходный и дающий 
возможность удовлетворить желание рядиться181 182.

181 Там же. Нижегородская губерния. СПб., 2005. Т. 4. С. 158.
182 Там же. С. 56.
183 Там же.
184 Власова И. В. Семья и семейный быт // Русские. М., 1999. С. 423.

Нижегородский корреспондент князя В. Н. Те- 
нишева прямо говорит о губительном влиянии 
отходничества на нравственность деревни и на 

182семейные устои . Также он приводит любопыт­
ные рассуждения стариков, которые сравнивают 
«нынешнее время с прошлым»: «По мнению мест­
ных же стариков отмену крепостного права и 
уничтожение сдерживающей власти помещиков, 
ближайшим следствием чего явились, кроме того, 
и частые семейные разделы, которые ослабили 
основы крестьянской семьи, освободили млад­
ших членов крестьянских домохозяйств из-под 
сдерживающей родительской власти и т. д.»183.

Итак, в качестве трех важнейших причин, раз­
рушающих главный нравственный постулат тра­
диционной крестьянской семьи — «целомудрие» 
(а в семейной жизни это супружеская верность, 
хранение чести и достоинства мужа) выступают:
1) разрушение большой семьи, в результате чего 
исчезла непосредственная нравственная опека 
старших и уважаемых над сыновьями их женами 
и детьми. «Библейский» вариант семьи позво­
лял распространяться нравственности столь 
далеко, как распространялся правовой закон. 
Малая семья оказалась неспособной к высоко­
му (чтобы были задействованы и нравственный 
возрастной авторитет, и власть, и время для 
этого) нравственному контролю за детьми. Все 

корреспонденты упоминают тот факт, что отцы 
перестают «держать в руках» своих дочерей, в 
то время как деды имели такую возможность. 
Еще XVIII век являл крупные очаги присутствия 
большой семьи на территориальной карте кре­
стьянской России. Это были «отдельные земле­
дельческие районы (Касимовский у. Рязанской 
губ., Тамбовская губ.). Также сюда относились 
окраины России «семьи казаков Дона, Кубани, 
Терека». На Русском Севере и Северо-Западе 
такие семьи могли существовать в условиях 
сочетания земледелия с заработками на сто­
роне, хотя последнее и вело к разделу семей 
(Белозерье, Новгородчина, Тверь). Малые семьи 
развились задолго до XVIII в. на Севере в райо­
нах Устюга Великого, Тотьмы и др. У монастыр­
ских и помещичьих крестьян дольше сохра­
нялись неразделенные семьи (более 50–60 % 
в Вологодском уезде), ибо разделы их семей 
задерживались монастырем или помещиком... 
У крестьян-отходников центральных уездов 
малые семьи к началу XIX в. составляли до 
70 % всех семей»184. Таким образом, уже к началу 
XIX в., если брать за точку отсчета распад боль­
шой семьи в большей части центральных уездов 
(а это экономическая зона, ориентированная на 
столичную жизнь: Петербурга и Москвы), можно 
говорить о новых порядках в семье, о прогрессиру­
ющем процессе разрушения нравственных основ, 
прежде всего касающихся главного — отноше­
ния к целомудрию и супружеской верности.

К числу кратких выводов по статье, на которых 
бы следовало остановиться, мы отнесем следу­
ющие: 1) В XVIII — начале XX вв. сохранилась 
традиционная форма конвертации материальных 
богатств в духовные, в рамках культуры «слож­
ного поминовения» (московская церковная тради­
ция), главным образом в сфере вновь образован­
ных женских общин и монастырей. Параллельно 
ей существовала новгородская церковная тради­
ция преобразования богатства, имевшая актив­
ную государственную и частную поддержку;
2) В этот период разделения церковного и свет­
ского миров на две автономные области, в свет­
ской части русского мира наблюдается появление 
трех разных путей и стратегий в отношении 
богатства: одна часть светского мира устрем­
ляется к традиционному — церковному — пути 



100 ИССЛЕДОВАНИЯ

конвертации богатства (в московском и новго­
родском вариантах), другая — отказывается от 
конвертации и вместо этого начинает демонстри­
ровать свое богатство («квазидуховная конвер­
тация»); третья часть (нередко из тех же людей, 
что и вторая группа) — избирает светский путь 
конвертации, который был разнообразен в своих 
деталях. Так сюда можно отнести и вариант со 
сменой объекта конвертации, когда вместо богат­
ства конвертируются знание и образованность;
3) Наиболее разрушительной для традиции, на 
наш взгляд, был путь сознательного отказа от 
конвертации, путь демонстрации богатства, пото­
му что у этого пути были самые разные возможно­
сти для изменений и как результат — накопления 
негативной силы, разрушительной для традиции, 
общества, государства и культуры; 4) в статье мы 
показываем участие разных сословий имперской 
России как в позитивной, так и в негативной 
конвертации богатства, как в светской, так и в 
церковной. Тягой к демонстрации богатства, было 
охвачено поначалу дворянство, а потом — купе­
чество и крестьянство. Несомненно, велика роль 
интеллигенции, благодаря которой дворянство 
сменило вектор внимания с богатства на знание. 
Со второй половины XIX в. главной движущей 

силой созидания богатства, как реального, так 
и демонстративного, становятся купечество и 
крестьянство. Здесь к началу XX в. возникает 
кризисная ситуация, когда движение к демон­
стративному богатству начинает затмевать и 
подавлять движение к реальному накоплению и 
только после столыпинских реформ кризис в эко­
номической сфере удалось преодолеть. Попытка 
интеллигенции и дворянства развивать незави­
симую от богатства сферу конвертации матери­
альных ценностей в идеальные, не через богат­
ство, а через знание, оказались безуспешными, 
интеллигенции самой пришлось склонить голову 
перед богатством. В результате чего дворянство в 
массе своей накануне революции 1917 г. осталось 
и без социального союзника, и без реальной идеи. 
В этой ситуации, крестьянство и купечество, ори­
ентированное на демонстративность богатства (а 
таковых было в процентном отношении совсем 
немного) было поддержано (в 1910-е годы) интел­
лигенцией и не остановлено дворянством. Это и 
придало силы «демонстрирующим богатство» и 
сделало их вожаками революционных настрое­
ний, как в городе, так и в селе. Что и стало, на наш 
взгляд, одной из главных причин революционных 
потрясений 1917 г.


