
Е.Ф. Фурсова

Христианская символика
в рукоделиях крестьянок Западной Сибири 
(конец XIX—начало ХХ в.)1

Иследование выполнено при поддержке РГНФ, грант № 04–01–00337.
Стасов В.В. Русский народный орнамент // Стасов В.В. Собр. соч. Т. 1. СПб., 1894. . С. 187.
Православие в народной жизни: Программа сбора полевого тнографического материала. М., 2000. С. 5.

Орнамент русской вышивки в ряде ее регио­
нальных вариантов привлекает внимание иссле­
дователей более столетия. Как известно, множес­
тво узоров сводится к сравнительно узкому кругу 
образов и композиций. В.В. Стасов в нескольких 
строках сумел определить содержание орнамен­
тальных памятников, в которых «ярко обозна­
чились и художественные вкусы, и религиозные 
представления, и весь наивный взгляд фанта­
зии, комбинирующих соображений, остроумных 
расчетов, прилаживания и ловкого сплочения 
разнообразных составных частей»2. Подчеркивая 
мысль о связи орнамента с дохристианскими 
верованиями славян, земледельческим культом, 
поклонением женскому божеству, исследователи 
практически не обращали внимание на узоры 
с христианской символикой. Вместе с тем этот 
пласт народного искусства не менее значите­
лен, чем так называемый «языческий», включает 
массу символических деталей, выявляет строгую 
закономерность иконографии мотивов. По убеди­
тельному мнению М.М. Громыко, религиозное 
сознание русских крестьян пронизывало всю тра­
диционную культуру3.

Одним из направлений работы Приобского 
восточнославянского этнографического отряда в 
2006 г. стали изыскания по теме «Христианская 
символика в русской традиционной культуре». 
Символика христианских святынь рассматрива­
ется на примере женских традиционных рукоде­
лий, связанных своим бытованием с крестьян­
ской семьей. Вышитые и вытканные полотен­
ца готовились для домашних иконостасов, для 
исполнения внутрисемейных обрядов, в качестве 

подарков к главным христианским праздникам. 
Шкафы, на которых ставили иконы, покрывались 
узорно вышитыми или узорно вязанными «при- 
колотками» (А.В. Денисюк, д. Верх-Красноярка 
Северного р-на НСО — Новосибирский север­
ный округ). Иконы покрывались вышитыми 
полотенцами, в их числе специально сшитыми 
(у украинцев «Божьими штанами»). Приведем 
воспоминания жительницы Барабинской степи 
М.А. Кривожты: «Полотенца на иконах раньше 
все время висели. И длинные-длинные такие! 
Божьи штаны. Холстом вышивали его. Белое 
оно. З´аполочь же был, а теперь же нету, выши­
вать чем. Заполочь ой-ой-ой был, наберешь, 
наберешь, а сейчас никакого. Набирали и крас­
ным, и синим, и зеленым и всяким. Полотенца 
вешали на родительский день. После Пасхи, на 
Родительской, на могилки ходили, вот и все. 
Это в понэдильник» (д. Кукарка Карасукского 
р-на НСО). Большинство наших информаторов 
утверждали, что иконы «голыми никогда не висе­
ли», все время покрывались полотенцами (Е.И. 
Школрупина, пос. Маслянино НСО). Однако 
среди старообрядчества встречались высказыва­
ния о помещении полотенец только в поминаль­
ные, так называемые родительские дни, в другое 
время полотенца отсутствовали.

Рукоделия воспринимались в семьях как свя­
тыни, передаваемые из поколения в поколение, 
благодаря чему эти реликвии еще сегодня можно 
увидеть в сибирских семьях. В домах обычно 
устанавливается один святой «красный угол», в 
некоторых помещениях их два и более, то есть в 
каждой из комнат. Например, в доме (хате) бело­



Е.Ф. Фурсова. Христианская символика в рукоделиях крестьянок Западной Сибири (конец ХIХ — начало ХХ в.) 133

руски Л.И. Дребянцевой установлено 
два «иконных угла» (д. Надеждинка 
Северного р-на НСО).

Основными орнаментальными моти­
вами типологически ранних рукоделий 
можно назвать полотенца с геометри- 
зированными изображениями крестов, 
храмов, птиц, растений, нередко пред­
ставляющих синкретические компо­
зиции. Крест — это самая большая 
святыня Церкви. Согласно правилу 
VII Вселенского Собора, изображение 
креста «полагати на всех Божиих цер­
квах, на осященных сосудах и одеж­
дах, на стенах и на досках, в домах и 
на путях…»4. С движением русских 
на восток, за Урал, крест пришел в 
Сибирь. При постройке первых кре­
постей острогов ставили прежде всего 
крест, потом — часовню или церковь. 
Г.И. Успенский, описывая свои впечат­
ления о поездке по Барабинской лесо­
степи, упоминал придорожные кресты, 
поставленные не только в память, но и 
в качестве могильных; о происхожде­
нии многих из них помнили в данной 
местности5.

4 Крест — хранитель всея вселенныя… Памятники христианского искусства Х–ХХ веков в России. М., 2005. С. 3.
5 Успенский Г.И. Поездки к переселенцам // Полн. собр. соч., т. XI. Киев, 1903. С. 119.
6 Золотая птица. Сказки А.Е. Егоровой из собрания М.Н. Мельникова. Новосибирск, 2006.
7 Крест — хранитель всея вселенныя… С. 3; Хрушкова Л.Г. Раннехристианские памятники Восточного Причерноморья (IV– 

VII века). М., 2002. С. 199.

Изображения крестов разных форм 
можно наблюдать на орнаментах руко­
делий сибиряков-старожилов, старооб­
рядцев, российских переселенцев конца 
XIX — начала ХХ в. Для чего выши­
вали кресты на полотенцах и прико- 
лотках? Из народных сказок, легенд 
известны и очевидны представления о 
значимости крестной рати в борьбе с вражьей, 
бесовской силой, не выносящей ни веществен­
ного изображения креста, ни воздушного знаме- 
ния6. По-видимому подобные образы выполня­
ли функцию защиты в крестьянской избе, при 
исполнении семейно-свадебных обрядов и т.д. 
Особенно выразительно в этом плане полотенце 
из Карасукского района НСО, центром компо­
зиции которого является крест с парящими над 
ним ангелами. Крест вписан в венок из цветов, 
вверху и внизу помещены изображения вазонов 
с цветами. Внизу стоит надпись «1916 г.» — год 
изготовления, слева от креста начертана буква

Полотенце, выполненное в технике креста, 1916 г. 
Новосибирская область. Фото автора

«Ф», справа — «А». Возможно, полотенце гото­
вилось к свадьбе, а вышитые буквы — инициалы 
жениха и невесты.

В предметах рукоделий всех этнокультурных 
групп Западной Сибири изображался четырехко­
нечный крест, который, по преданию, чудесным 
образом был явлен Св. царю Константину и его вой­
ску. Эта форма креста также считается архаичной, 
как и описанные выше: в катакомбах и на многих 
древних памятниках она встречается несравнен­
но чаще, чем какие-либо другие7. В композицию 
полотенца (рис. 1в) включен орнаментальный ряд 
с ритмичным чередованием узоров, в которых



134 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

Полотенца из старообрядческой среды. Алтайский край, конец XIX — начало XX в. 
Рисунки С. Шендрик

можно разглядеть начальные буквы греческо­
го алфавита имени Иисуса Христа — I (иот) 
и Х (хи)8. Таким образом, очевидно, что ста­
рообрядцы стремились вышить монограммный 
доконстантиновский крест, с характерным пере­
крестным совмещением этих букв, в результате 
чего получалась фигура креста, вертикально 
пересеченного чертою —

Как выбрать нательный крест. М., 2003. С. 22.
Там же. С. 18

Среди многообразия вышивок популярны 
изображения крестов-«трилистников», которые 
обычно используются в церковной практике в 
качестве напрестольных. Концы в данном случае 
состоят из трех полукруглых листочков, иногда 
с шишечкой на каждом из них. Возможно, что 
образ такого креста, исходящего из вазона или 
какого-то цветка, растения, был в прошлом свя­
зан с символикой плодородия, но в изучаемый 
период христианская основа стала очевидной. 

Иконография вышивки трилистника, возмож­
но, была взята из сферы российской геральди­
ки: такие кресты входили в гербы Тифлисской 
губернии, г. Чернигова и т.д.9. В сибирских поло­
тенцах эта форма креста выполнялась в технике 
белой перевити, крестика, у украинских пересе­
ленцев — крестика и счетной глади.

В среде старообрядчества кресты вышива­
лись в технике цветной перевити, выполнялись 
техникой браного ткачества. Здесь чаще прочих 
встречается крест «гамматический» (свастика), 
состоящий из греческой буквы гаммы. Известно, 
что эту форму креста изображали первые хрис­
тиане в катакомбах. На Руси такой крест был 
известен издавна: на церковных предметах домо­
нгольского периода, мозаиках собора Святой 
Софии киевской и пр. Своеобразная форма гам- 
матических крестов встречалась и у сибирских 
украинцев. Так, у информатора А.В. Денисюк на 



Е.Ф. Фурсова. Христианская символика в рукоделиях крестьянок Западной Сибири (конец ХIХ — начало ХХ в.) 135

иконе cв. Георгия висит полотенце с вышитой 
«посолонь» свастикой, концы которой «пророс­
ли» цветами и елочками10.

10 Фурсова Е.Ф., Васеха Л.И. Очерки традиционной культуры украинских переселенцев Сибири XIX — первой трети ХХ века 
(по материалам Новосибирской области). Новосибирск: Изд-во Агро-Сибирь, 2005. С. 33.

Как показывают материалы, украинские 
полотенца выделялись на фоне прочих восточ­
нославянских рукоделий тем, что здесь чаще 
встречались иконографии святых. Приведем опи­
сание увиденного нами полотенца из с. Язово 
Тальменского района Алтайского края, приготов­
ленного, видимо, в конце XIX в., на иконы пере­
селенкой из Украины Маримьяной Николаевной 

Тагильцевой (1905 г.р.). По белому фону вышиты 
красными льняными нитками швом «вперед игол­
ку» многочисленные поперечные узоры. Ближе к 
центру расположен ряд фигур в виде трех шести­
угольников, состоящих из мелких красно-белых 
квадратов; ниже две красные тканые полосы 
отделяют изображение трех храмов с крестами 
на куполах, вышитых красными нитками, между 
которыми помещены два дерева; далее между 
последующими четырьмя полосками повторяют­
ся вышивки первого типа в виде геометрической

Полотенце в технике белой перевити с вышитыми христианскими символами. 
Северная Бараба, конец XIX — начало XX в.

Фото автора



136 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

фигуры «шашечками» и за четырьмя красными 
полосками идут вышитые изображения крупных 
шестиугольников и ромбов (возможно, изобра­
жающих деревья).

Если в описанном выше рукоделии рисунок 
достаточно информативен, то тканому полотен­
цу из Северной Барабы дать такой однозначной 
интерпретации невозможно. Последнее изго­
товлено в смешенной украинско-белорусской 
среде и включает композицию из двух птиц с 
воздетыми вверх крыльями и тремя крестами 
(головами?) в центре. Между этими фигурами 
вставлен рисунок, напоминающий дерево. Над 
птицами и деревом помещены квадраты, от 
которых исходят вверх лучи11. Вверху и внизу 
от описанных композиций располагаются гео­
метрические фигуры — квадраты, треуголь­
ники, ромбы. Полотенце включает, несомнен­
но, архаичный орнамент, соединяющий в себе 
храм-птицу с многообразной световой (солнеч­
ной) символикой12.

11 В христианстве существует сложное понимание света. Свет духовный связан с Божественными энергиями, также есть 
понятие «свет неприступный».

12 Фурсова Е.Ф., Васеха Л.И. Указ соч. Илл. 9.
13 Дурасов Г.П. Попытка интерпретации значения некоторых образов русской народной вышивки архаического типа//Со- 

ветская этнография. 1980. № 6. С. 98.
14 Амброз А.К. О символике русской крестьянской вышивке архаического типа // Советская археология. 1966. № 1. 

С. 61–76; Маслова Г.С. Орнамент русской народной вышивки. М.: Наука, 1978. С. 70.

В Маслянинском краеведческом музее хра­
нится типологически сходное полотенце, в кото­
ром в верхнем ярусе изображена птица с четко 
читаемыми крыльями и двумя головами-креста­
ми. В срединной части композиции — растение с 
тремя главками-цветами. Еще ниже ярусом выри­
совываются две птицы, повторяющие силуэтом 
известных двуглавых орлов с герба Российской 
империи. Верхняя и нижняя части заполнены 
геометрическими фигурами ромбов, зигзагооб­
разных линий и пр.

Украинские мастерицы издавна создавали 
орнитоморфные композиции — в виде сросших­
ся головами птиц, двуглавых орлов. Вопросы 
генезиса и символики образа двуглавого орла в 
славяно-русской народной вышивке представля­
ются спорными: по мнению одних исследовате­
лей, этот мотив имеет древние корни, связанные 
с образом «огня небесного»13, по мнению других, 
изображение двуглавого орла пришло в вышив­
ку сравнительно поздно, в XVII — XVIII в., 
а особенно широко распространилось в конце 
XVIII — начале XIX в.14 Для нашего исследова­
ния важен наблюдаемый нами процесс замены 
в свадебных и иконных полотенцах орнитомор- 
фных архаичных изображений — двуглавыми 

рисунками с герба Российской империи. Однако 
в исследуемый период конца XIX — первой 
трети ХХ в. говорить об этом явлении как повсе­
местном для Сибири не приходится, так как этот 
сюжет был принесен сюда российскими пересе­
ленцами, а более всего, украинцами.

Следующий тип вышивок с христианской 
тематикой — это изображения святых, прежде 
всего cвятого Георгия Победоносца. На поло­
тенце из Карасукского района изображен имен­
но этот святой, о чем свидетельствует подпись 
(«Григорийъ Победоносиц») и соответствующая 
иконография изображения. Над головой святого 
изображен храм, а под копытами вздыбленного 
коня повергнутый «змий», напоминающий хвос­
татую химеру с весьма добродушным лицом.

По отношению к иконам и иконным полотен­
цам выполнялись разного рода обеты. Приведем 
пример из полевой практики. В доме жительницы 
М.В. Нечипоренко из д. Останинка Северного 
р-на хранится икона с изображением «Егория 
Победоносца», которую во время Великой 
Отечественной войны взял обет (по местному 
выражению «обрекся») выписать ее отец при 
возвращении домой живым. По возвращении 
Василий Аникеевич Нечипоренко выполнил 
данный обет как по письму, так и по вышив­
ке образа cвятого Георгия (М.В. Ничипоренко, 
д. Останинка Северного р-на НСО).

Еще один тип вышивок — композиции рас­
тительного, орнитоморфного характера с выши­
тыми подписями в виде отрывков молитв, позд­
равлений с праздниками и пр. В Чистоозерном 
районе нам встретилось полотенце, по всей 
видимости, вышитое ко дню Святой Пасхи, о 
чем свидетельствует сделанная крестом над­
пись «Христос Воскресе». Ниже этого при­
ветствия изображена «божественная лоза» — 
реалистичный рисунок винограда с листьями. 
Выше надписи вышиты буквы «Н», «С», «А», 
которые вписаны в цветочные венки с паря­
щими над ними трезубыми коронами. Можно 
высказать разные предположения относи­
тельно значения букв, увенчанных коронами. 
Как кажется, достаточно убедительно выгля­
дит гипотеза о приготовлении полотенца в 
качестве подарка ко дню Великого праздника 



Е.Ф. Фурсова. Христианская символика в рукоделиях крестьянок Западной Сибири (конец ХIХ — начало ХХ в.) 137

кому-либо из родственников, или на семей­
ный иконостас. В Новокузнецком краеведчес­
ком музее хранится полотенце с изображени­
ем лебедей и подписью печатными буквами 
«ХВАЛИТЕ ИМЯ» (здесь, видимо, не доделана 
сакральная фраза: «Хвалите имя Господне»). 
В Новосибирском государственном художест­
венном музее сложносоставную композицию 
из коней, пав и вазонов с цветами заканчивает 
подпись «РАДУЙСЯ·НЕВЕСТА·НИНЕВ·ИОБРА 
ДОВАНАЯГОСПОДС». Эти слова скопирова­
ны из псалма Богородице, которые звучат как 
«Радуйся Невесто Неневестная, обрадованная 
Мария, Господь с Тобою».

Исследование христианской символики в 
семейных святынях, ритуальных женских руко­

делиях предполагает удовлетворение практичес­
кого интереса в связи с государственной зада­
чей определения, насколько та или иная рели­
гия является традиционной для большинства 
какого-либо народа, его группы. Исследование 
христианской символики показало ее разное 
значение в историко-культурных группах вос­
точных славян Сибири, а также выявило осо­
бую актуальность для украинской традиции. 
Христианские воззрения по-разному претворя­
лись в иконографии вышивок русских и украин­
ских крестьянок. Храмы, разные формы крестов 
у первых соединялись с изображениями древ, 
дев, коней и т.д., у вторых — с венками, буке­
тами из вполне реалистичных разнообразных 
цветов, вазонов, лоз различных растений.


