
ИССЛЕДОВАНИЯ

Т. А. Листова
Общественно-религиозные праздники 
на русско-белорусском пограничье 
(«свеча», «Божья свеча», «гулять икону»)

Тихим вечером 2 августа 2007 г., т. е. на день 
святого Ильи Пророка, на улице д. Малятичи 
Кричевского р-на Могилевской обл. можно было 

видеть своеобразную процессию. Во главе ее 
женщина несла охапку цветов и разбрасывала их 
по дороге, следующие за ней женщины держали в 
руках: одна — хлеб и икону, другая — довольно 
большую и толстую свечу в «платьице». Моросил 
дождик, поднимался легкий ветерок, но свеча 
продолжала гореть. Среди идущих были и те, кто 
сопровождал процессию ничего не держа в руках. 
Женщины направлялись в один из домов. Таким 
образом, в начале XXI в. происходил известный 
еще по литературе XIX столетия торжественный 
обряд перенесения общинной святыни — свечи 
от одного хозяина к другому. Обряд, который 
сейчас весьма редко встретишь на территории 
Белоруссии и еще реже в России.

Вернемся к прошлому и скажем немного о 
специфике религиозной ситуации в данном реги­
оне. Известный исследователь истории право­
славной церкви протоиерей А. Шмеман, говоря о 
гибельных последствиях унии 1596 г., т. е. созда­
нии новой греко-католической церкви на вос­
точнославянских территориях, принадлежащих 
Польше, отмечал и факторы, не позволившие 
искоренить православие полностью.

«Когда к концу XVI в. почти вся православная 
иерархия оказалась соблазненной унией (вернее 
же правами католических польских епископов и 
имениями), — писал он, — защиту Православия 
взяла на себя, с одной стороны, православная 
“интеллигенция”, с другой же — сам церков­
ный народ»* 1. Под интеллигенцией понимались 

* Статья подготовлена при финансовой поддержке гранта РГНФ № 06-01-00271а.
** В статье использованы фото автора.

1 Прот. Шмеман А. Исторический путь Православия. М., 1993 (репринт. изд. Нью-Йорк, 1954. С. 372.

образованные люди, защищавшие православие 
«пером и книгой»; протест же мирян выразился 
в создании церковных братств, наиболее извес­
тные из которых действовали в крупных горо­
дах. Перевод православного населения в унию 
и постепенное окатоличивание продолжалось и 
после присоединения этих территорий к России. 
Указ царского правительства 1839 г. о присоеди­
нении униатской церкви к Русской православной, 
фактически ликвидировавший унию, не осла­
бил распространение влияния католичества на 
местных жителей. И все же православие при 
поддержке государства постепенно возвращало 
свои позиции, во всяком случае на восточных 
окраинах нынешней Белоруссии. Тем более это 
касается западных, так называемых белорусских 
уездов Смоленщины, находившихся в зоне актив­
ного влияния унии лишь немногим более 40 лет и 
окончательно освобожденных в 1654 г.

К сожалению, мы очень мало знаем о религи­
озной жизни крестьян в XVII–XVIII вв., о сохра­
нении в их быту традиций православной церкви и 
их влиянии на своеобразие обрядово-праздничной 
культуры. Первые достаточно подробные описа­
ния появляются лишь в середине XIX в. Но и име­
ющиеся данные позволяют ученым утверждать, 
что жители интересующего нас региона сохра­
няли в основном приверженность Православию. 
В то же время своеобразие религиозной жизни 
— влияние трех параллельно существующих 
христианских Церквей — униатской, православ­
ной и католической; переход, часто принудитель­
ный, из одной Церкви в другую; не всегда понят­
ные богослужебные отличия каждой Церкви и, 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 23

наконец, нахождение на периферии влияния как 
католической, так и Православной Церквей, а 
также более слабое, по сравнению с центральной 
частью России развитие приходской, т. е. концен­
трирующейся вокруг церкви, системы — способс­
твовало сохранению и развитию народных форм 
общественно-религиозной жизни. Тот вариант 
обрядовых действий, который мы зафиксирова­
ли — это уже слабое подобие традиции, но тем 
не менее в отношении участниц к совершаемому 
ими действу, в осмыслении ими глубинного смыс­
ла и содержания происходящего мы видим то глу­
бокое религиозное чувство, которое руководило 
их предками почти два века назад.

Полевые исследования дают нам возможность 
записать массу воспоминаний о сохранении и 
разнообразии общественно-религиозной жизни 
в тяжелые атеистические годы советской власти. 
Это, в свою очередь, позволяет не только рас­
ширить наши представления об особенностях 
вероисповедования в те годы, но и реконструи­
ровать, используя также дореволюционные мате­
риалы, многие особенности проведения весьма 
специфичных религиозных мероприятий, лучше 
уяснить характер их взаимосвязи с общинным 
укладом жизни и общественным сознанием, а 
также проследить трансформацию в послерево­
люционное время.

Общественно-религиозные комплексы, о кото­
рых пойдет речь ниже, в науке известны под 
распространенным в регионе названием «свеча», 
обязанным своим происхождением централь­
ному атрибуту ритуала. Однако более прибли­
женное рассмотрение обрядовых комплексов 
на русско-белорусском пограничье показывает 
региональные отличия однотипных явлений. 
Традиция, где действие концентрируется вокруг 
собственно свечи, была широко распространена 
на Смоленщине, юго-западе Калужской обл. и 
сопредельных территориях Могилевской обл. На 
Гомельщине, как и в соседних западных районах 
Брянщины, под тем же названием фигурирова­
ла икона, называемая «свечой» (в дальнейшем 
мы будем обозначать ее как свеча-икона). Эту 
особенность в терминологии отмечали и доре­
волюционные наблюдатели. Так, по данным из 
Новозыбковского у., в с. Новые Бобовичи «еже­
годно переносится по домам храмовая икона и 
называется это свечою».2 По-видимому, для жите­
лей всего региона термин «свеча» означал не толь­
ко характеристику основного атрибута, но и опре­

Историко-статистическое описание Черниговской епархии. Кн. 5. Чернигов. 1874. С. 244.

деленный порядок празднования. Встречаются 
в основном в дореволюционных источниках и 
известные обозначения праздника по празднуемо­
му святому — Михайловщина, Никольщина и т.д.

Некоторые отличия имели общественные праз­
днования с иконой на севере Могилевской обл., 
где основным обрядовым атрибутом была икона.

Наше исследование имеет в виду исследова­
ние двух культурных явлений — общественно­
религиозного праздника, его типологии, соци­
альной характеристики, временнόй специфики, 
а также символики и семантики основных обря­
довых атрибутов и прежде всего вызывавшей 
особый интерес у наблюдателей и исследовате­
лей коллективной восковой свечи. Мы обратим 
внимание на особенности взаимоотношений лиц 
и распространение почитания тех или иных свя­
тых. Основными источниками для нас служат 
собственные полевые материалы, собранные в 
1998–2007 гг. в Могилевской и Гомельской облас­
тях Белоруссии, Смоленской и Брянской областях 
России, а также этнографические описания XIX в., 
материалы архива Русского Географического 
общества (АРГО), Этнографического фонда В.Н. 
Тенишева (Архив Российского этнографическо­
го музея, АРЭМ), и фонда известного иссле­
дователя Смоленщины А. Орловского, соста­
вившего подробный вопросник для изучения 
жизни приходов епархии, в котором отдельным 
пунктом стоял и вопрос о наличии «свечи». 
Использовались также научные труды, вышедшие 
уже во второй половине XX в. (Государственный 
архив Смоленской области, ГАСО. Ф. 391).

Прежде всего обозначим общие характерис­
тики праздничного комплекса, присущие разным 
его вариантам. Кругом однодеревенцев совместно 
изготавливалась свеча или заказывалась икона, 
посвященная святому или празднику. Затем дан­
ный атрибут ежегодно в праздник с определен­
ными обрядовыми действиями и коллективным 
празднованием переносился из дома в дом. В тех 
случаях, когда главным атрибутом была собс­
твенно свеча, обязательным обрядовым действи­
ем было ежегодное наращивание — «насукова- 
ние» свечи — отсюда иное название праздника: 
«сучить свечу», «насуковать свечу». По достиже­
нии определенного веса или окончания обхожде­
ния всей деревни свеча передавалась в церковь 
на воск, что приносило церкви доход. Общество 
же начинало делать новую. Там, где основным 
атрибутом была икона, ей также сопутствовала 



24 ИССЛЕДОВАНИЯ

большая свеча, которая, в зависимости от тради­
ции либо также наращивалась, либо каждый раз 
изготавливалась заново.

Для понимания сакрального смысла обрядо­
вых действий важен именно тот факт, что эти два 
атрибута — свеча и икона — составляют единое 
целое и только вместе, с точки зрения исполни­
телей обряда, имеют законченное символическое 
значение. Видимо, поэтому местных жителей 
гомельско-брянского пограничья не смущает 
сохраняющаяся терминология: здесь до сих пор 
и саму икону, и празднование называют «свеча». 
Судя по описаниям из разных мест, патрональная 
икона, с которой соединена братская свеча, могла 
также передаваться из дома в дом либо находить­
ся на постоянном хранении в церкви.

Изготовление общих свечей или икон всеми 
прихожанами — распространенная в право­
славии церковно-приходская традиция. Однако 
свеча, о которой пойдет речь, или ее семанти­
ческий эквивалент — икона, имеет существен­
ные отличия от мирской — храмовой свечи. Эта 
свеча, или свеча-икона, как правило, хранится не 
в церкви, а у кого-либо из деревенских жителей 
и выполняет крайне важную для общественно­
религиозного самосознания деревенских жите­
лей функцию — становится организующим нача­
лом нового сообщества, объединенного патрона­
том определенного святого, чье покровительство 
и реализуется через данный сакральный объект. 
Это сообщество, точно определяемое В.И. Далем 
как «братство по свече», связано установленными 
обычаем правами и обязанностями.

В литературе XIX в. определенный круг лиц, 
объединенных общим празднованием, часто 
называют братчиками. Но, судя по материалам 
разных лет, этот термин, как и термин братство, 
в изучаемом нами регионе употреблялся далеко 
не везде. По сведениям В.Н. Добровольского, в 
Краснинском и Рославльском уездах Смоленской 
губ. «лица, справляющие свечи, называются 
братчиками».3 Возможно, эти термины и в про­
шлом не имели широкого распространения или 
же со временем вышли из употребления. Во 
всяком случае в воспоминаниях местных жите­
лей они фигурирует лишь изредка. Например, в 
д. Золочева Мстиславльского р-на Могилевской 
обл. говорят: «Братчики — кто вместе собира­

3 Добровольский В. Н. Значение народного праздника «свечи» // Этнографическое обозрение. 1900. № 4. С. 35.
4 Дударев С. А. Сельские обычаи в некоторых местностях Суражского у. Черниговской губ. // Изв. ОЛЕАЭ. Т. XIII. Вып. I. 

М., 1874.
5 Опыт описания Могилевской губернии / Под ред. А. С. Дембовицкого. Могилев, 1882. Кн. 1. С. 494.
6 Государственный архив Смоленской обл. (далее — ГАСО). Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 39.
7 Там же. Л. 79.

лись. У нас братчики вся деревня, и даже из сосед­
ней деревни была». Чаще термин «братство» в 
Белоруссии ассоциируют с церковными братства­
ми западных территорий Украины и Белоруссии. 
Для удобства изложения мы будем обозначать 
участников, объединенных общей святыней, при­
нятым в науке термином братчики в тех случа­
ях, когда речь идет о соответствующем характере 
религиозно-общественного объединения.

Часто в свидетельствах наблюдателей под­
черкивается, что свеча — это праздник деревень, 
т. е. тех мест, где отсутствует приходская цер­
ковь. «Свеча — значит то, что в селении, где нет 
церкви, существует один день, избранный для 
празднования, и память того дня чтится народом. 
Например, память Флора и Лавра — угодников, 
которые празднуются в д. Батуровка Суражского 
у. (ныне — Брянская обл.)».4 Скорее всего проис­
хождение праздника связано с отсутствием рели­
гиозного центра, каким является церковь, или 
же с некоторым отчуждением от церкви, вполне 
возможно с переходом православных церквей в 
униатство. Однако материалы XIX–XX вв. свиде­
тельствуют о том, что сообщество по свече могло 
представлять собой разные варианты объедине­
ний. Братство по свече могло объединять целую 
деревню, а также часть деревни или села.

Это характерно для всего изучаемого региона 
и известно как из полевых материалов, так и из 
дореволюционных описаний. Например, по дан­
ным С.А. Дембовицкого, праздник свеча состоит в 
том, «что один или несколько хозяев делают склад­
ку, покупают воск».5 О том же свидетельствуют и 
архивные материалы по конкретным населенным 
пунктам Смоленской губ. из фонда А. Орловского. 
Часто авторы подчеркивают общедеревенский 
характер празднования: «свеча увеличивается 
ежегодно, пока не обойдет все дворы» (с. Аселье 
Рославльского у.).6 В некоторых ответах содер­
жится подробная характеристика местной тради­
ции. Так, священник из с. Деребуж Рославльского 
у. перечисляет количество дворов в каждой 
деревне, совместно празднующих ту или иную 
свечу. При этом дается и общее число домохозяев 
в каждой деревне. Например, в д. Жуковичи — 
53 двора, а справляют свечу на Казанскую Божью 
мать восемь дворов, в д. Асиновка — 19 дворов, 
празднуют Воздвиженье — четыре и т.п.7



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 25

Необходимость делить селение на несколько 
сообществ нередко объясняла большим количес­
твом дворов, т. е. невозможностью собраться в 
одном доме для празднования. Так, в д. Малятичи 
после войны ходили две, по-видимому, одина­
ковые свечи, поскольку деревня была большая 
и, по словам жителей, в одной избе все желаю­
щие не смогли бы уместиться. Деревню условно 
поделии пополам: «до перекрестка — своя свеча, 
дальше по улице — своя». О таком же разде­
лении помнят и жители д. Горы Горецкого р-на 
Могилевской обл.: «Николу праздновали. Это 
наша улица, этот край. У нас не одна икона ходи­
ла, у нас много икон». В других местах разделе­
ние могло и не быть четко привязанным к месту 
жительства. Можно встретить и указания на то, 
что для того или иного места традиционно не 
характерно устройство общедеревенских свечей. 
Так, по мнению Ф. Жудро, «в Климовичском у. 
нет мирских, по несколько хозяев. Таких свечей 
в деревне много».8

8 Жудро Ф. «Свеча» (белорусский церковно-бытовой праздник) // Могилевские епархиальные ведомости. 1893. № 3. С. 234.
9 Архив Российского этнографического музея (далее — АРЭМ). Ф. 7. Оп. 1. Д. 1533. Л. 4.
10 Опыт описания Могилевской губернии… С. 494.
11 Архив Русского геодезического общества (далее — АРГО). Р. 38. Оп. 1. Д. 23. Л. 35.
12 Лисицын М. Обряд «сучения» свечи и как к нему относиться? // Смоленские епархиальные ведомости. 1898. С. 271.

Как показывают материалы, число лиц, вхо­
дивших в братство по свече, устанавливалась 
стихийно, но, скорее всего, в каждом населен­
ном пункте корректировалось сложившейся 
традицией. Еще во второй половине XX в. оно 
бывало весьма значительным. Так, по словам 
женщины из д. Золочева Мстиславльского р-на 
Могилевской обл., число братчиков, праздну­
ющих Михайловщину доходило до 50 человек, 
одно это не было объединением всей деревни, 
ходили и другие свечи. В д. Горы на празднование 
Николы объединялись семей 10, на Никольщину 
в с. Издешково Вяземского у. «по три-четыре 
двора празднуют по очереди».9

Как мы уже говорили, одной из основных фун­
кций свечи было формирование чувства религи­
озной общности всего селения или круга семей. 
Это чувство единения базировалось не только на 
участиии в общем праздновании, но и на реальной 
сопричастности каждого к подготовке и проведе­
нию религиозного действа. Весь праздник, все 
его элементы и организовались таким образом, 
чтобы был вовлечен каждый из братчиков.

Общественный характер празднества сказы­
вался прежде всего на материальной стороне его 
организации. Как правило, авторы XIX в. под­
черкивают то обстоятельство, что свеча — это

«Свеча-икона» в красном углу.
Город Мстиславль. Могилевская обл., 2007 г.

«складчина». Для второй половины указанного 
столетия обычным был сбор воска на ежегод­
ное наращивание свечи. Так, по данным А.С. 
Дембовицкого, праздник состоит в том, «что 
один или несколько хозяев делают складку, 
покупают воск»10. По сообщению корреспондента 
РГО из Смоленского у., общая свеча отличается 
большими размерами, при этом «воск должен 
быть общий» (с. Хохлово).11 По замечанию М. 
Лисицына, общий сбор воска более обязате­
лен, нежели совместные траты на угощение. 
Он писал, что «крестьяне известной деревни 
собирают прежде всего воск» для общей свечи, а 
угощение «приготовляется или на общественный 
счет, или, чаще всего, на счет домохозяина»12. 
Иногда источники указывают на обязательность 
равного приношения воска каждым из участ­
ников. В сообщениях священников с мест из 
Смоленской губ. читаем: «каждый приносит по 
одному фунту воска на свечу» (с. Деребужье 



26 ИССЛЕДОВАНИЯ

Рославльского у.); «крестьяне собирают с каж­
дого двора по 1 ф. воска и лепят большую свечу» 
(с. Вежники Рославльского у.).13

13 ГАСО. Ф. 391. Оп.1. Д. 9. Л. 103.
14 Там же. Д. 4. Л. 170.
15 Бурнашев В. Опыт терминологического словаря сельского хозяйства, фабричности, промыслов и быта народного. Т. 2. 

СПб., 1844. С. 264.
16 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 39.
17 Жудро Ф. Указ. соч. С. 235.
18 Дударев С. А. Сельские обычаи в некоторых местностях Суражского у. Черниговской губ. // Изв. ИОЛЕАЭ. Т. XIII. Вып. 1: 

Тр. этнографического отд. Кн. 3. Вып. 1. М., 1874. С. 76; АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 1583. Л. 2.
19 АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 1583. Л. 2. С. Ярилово Дорогобужского у.
20 Дударев С. А. Указ. соч. С. 76.
21 Жудро Ф. Указ. соч. С. 236.
22 АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 1583. Л. 2. с. Ярилово Дорогобужского у.
23 Жудро Ф. Указ. соч. С. 233.
24 Лисицын М. Указ. соч. С. 271.
25 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 39.

По другим данным можно понять, что принцип 
складчины не подразумевал обязательности рав­
ных долей. Обычай учитывал разное материаль­
ное положение братчиков. Так, священник из с. 
Максимовка Рославльского у. писал о том, что 
на свечу «каждый домохозяин приносит воску 
для заготовления свечи по своему состоянию».14 
О том, что каждый из приходящих на праздно­
вание свечи на Смоленщине должен принести 
«посильную дань воску, прилепливая оный к 
первой свече хозяина», писал в середине XIX в. 
и В. Бурнашев.15 Наряду с этим в конце XIX 
столетия, по традиции некоторых мест, расходы 
на воск нес сам хозяин. Например, из с. Аселье 
Рославльского у. сообщали, что угощение дела­
ется складчиной, но «прибавить к свече ½ фунта 
воска» хозяин должен сам.16 Во второй половине 
XX в. общественный сбор воска проводился лишь 
в случае недостаточности средств у хозяина. По 
словам священника из г. Хотимска, «если хозяин 
чувствует себя довольно богатым, то говорит: “Я 
в вашей складке не нуждаюсь. Я сам насукаю”. 
Фунт воска купит или свой» (Могилевская обл.). 
В настоящее время там, где еще празднуют общие 
свечи, воск, как правило, приобретает хозяин.

В XIX столетии традицией можно считать 
общий сбор средств или продуктов на совместное 
угощение. Эти сборы могли реализовываться раз­
ными способами. Например, в Гомельском у. расход 
на устройство празднества определяли на сходке. 
Избранные крестьяне — шапоры — обходили 
селение и собирали хлеб, который затем продава- 
ли.17 Аналогичным образом поступали крестьяне 
д. Батуровка Сурожского у. (ныне — Брянская 
обл.), а также с. Ярилово Дорогобужского у.18 По- 
видимому, это наиболее распространенный вари­
ант получения средств, шедших и на воск, и на 

общее гуляние. Относительно размера вносимой 
каждым крестьянином доли мы имеем разные 
сведения. Иногда в источниках указывается, что 
каждый «ссыпает хозяину определенное коли­
чество хлеба на покупку воска и угощения»19, 
но чаще, пожалуй, размер доли мог колебаться в 
пределах какой-то допустимой нормы, но не ого­
варивался определенно. Например, в д. Батуровка 
Суражского у. приходящий на свечу «берет с 
собой ржи или другого зерна столько, сколько Бог 
положит на мысль»20. Точно так же в Быховском 
у. Могилевской губ. все «несут “по силе” хлеб, 
зерно, воск, мед, а то и деньги»21. Судя по описа­
ниям праздника угощение было праздничным и 
обильным: «закупается водка, пекутся пироги и 
варятся громадные котлы кушания»22. Источники 
отмечают, что в ритуал празднования свечи «в 
прошлом» до введения акциза на мед входило и 
варение меда. Делалось это «торжественно, как 
бы какое священнодействие — с молитвой, благо­
говейно, иногда на церковном погосте, почтенны­
ми людьми (напр. церковными старостами)».23

По-видимому, складчина не избавляла каж­
дого хозяина, принимавшего и отправлявшего 
свечу, от дополнительных трат. В конце XIX в., 
вероятно, можно говорить об уменьшении доли 
общей складчины и увеличении расходов 
хозяев. Так, по данным из Духовщинского у. 
Смоленской губ., «ужин приготовляется или 
на общественный счет или, чаще всего, на 
счет домохозяина»24. В подобных случаях вклад 
остальных участников празднества мог огра­
ничиваться определенным взносом. Например, 
священник из с. Аселье Рославльского у. отме­
чает, что обед и ужин устраивает один из 
жителей, но на устройство их «бывает сбор 
хлебом (по полумерке ржи тому, кто справляет 
“свечу”»25. Но, поскольку эти траты по очереди 
брал на себя каждый хозяин, можно говорить о 
том, что в целом сохранялся принцип коллек­



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 27

тивного общинного распределения 
расходов, что М.М. Громыко совер­
шенно справедливо рассматривает 
как замену складчины26.

26 Громыко М. М. Традиционные нормы поведения и формы общения русских крестьян XIX в. М., 1986. С. 146.
27 Приблизительное соотношение валют: 1 руб. российский = 75 руб. белорусским.
28 Лисицын М. Указ. соч. С 271.
29 АРЭМ. Ф. 7. Оп. 1. Д. 1553. Л. 4.

Во второй половине XX в., т. е. вре­
мени, которое застали наши собесед­
ницы, основные расходы падали на 
хозяев свечи, что сохраняется и поны­
не. Тем не менее никто из участников 
не приходит с пустыми руками, каж­
дый по-прежнему считает своим дол­
гом соучаствовать в благом деле. Как 
говорят, «кто желает — дает милосты­
ню трохи. Кто чувствует Бога — дава­
ли в помочь. А так сами готовят обед» 
(д. Хорошевка Добрушского р-на 
Гомельской обл.). По словам хозяйки 
общественной Михайловской свечи- 
иконы из д. Хорошевка, «как ко мне 
принесли ее, то у меня и воду святили, 
батюшка святил. И в этом году было 
служение, певчие приезжали из церкви. Батюшка 
и люди приходили. Народ, народ — кто 10 000, 
кто 500027 даст. Обед я полностью собираю. И 
раньше — кто-то что-то мог помочь. Деньги дают 
на помощь» (2006 г.). Определенную роль играют 
и традиции взаимопомощи. По словам жительниц 
д. Лужная Ершичского р-на, «угощение делает 
хозяин. И люди несут. У нас принято и на свадьбу, 
и на похороны носить. Раньше обязательно хлеб, 
сало, яйцо. Сейчас больше всего (больше разно­
образия продуктов. — Т. Л.)» (Смоленская обл.).

Обычно приносят еду и небольшое количество 
денег; размер этих приношений не имеет опре­
деленных размеров. Вклад каждого участника 
может иметь и опосредованный характер. Так, 
в с. Горы Горецкого р-на, где переносили общую 
икону, пришедшие, как вспоминают, на праз­
днество «завешивают икону подарками — кто 
деньги, кто чего вешает». Это остается хозяину 
(Могилевская обл.).

Праздник начинался со сбора участников в 
доме хозяина, где стояла свеча. Основной момент 
вечера — коллективное наращивание свечи. 
Это действие, по общим отзывам, должно было 
происходить в особо благоговейной обстанов­
ке. Приведем описание из Духовщинского у. 
Смоленской губ: «Все собираются в назначенный 
дом и тут начинают, прежде всего, молиться

Наращивание свечи. Д.Малятичи. 
Кричевский р-н. Могилевская обл. 2007 г.

Богу, каждый своей молитвой про себя. Это 
продолжается минут 20. А между тем воск 
ставится в печь и растапливается там. После 
молитвы его оттуда вынимают и приступают 
к сучению свечи. При этом употребляются 
гладко выструганные дощечки, на которых из 
остывшего воска делают вощаные пластинки, 
а из последних крутят свечу»28. Сходное опи­
сание есть и из с. Издешково Вяземского р-на 
(ныне — Сафоновский р-н Смоленской обл.), где 
свечу праздновали на Николин день. В дом, где 
будут праздновать к вечеру собирались «стари­
ки — хозяева семейств, с которыми справляют 
вместе. Старики зажигают свечу перед иконой 
Николая Чудотворца». После молитвы «садят­
ся за стол, выпьют, закусят и начинают “свечу 
сучить” — жуют соты и выплевывают их в чашку 
с водою. После этого из пережеванного воска 
вылепляют толстую-претолстую свечу и ставят 
перед иконой Николая Чудотворца»29. Порядок 
коллективного наращивания свечи сохранялся и 
в XX в. Как вспоминает жительница Чериковского 
р-на Могилевской обл., у них в деревне общая 
свеча была около метра высотой. «И каждый 
год наращивают. Вот она у меня, я купляю 
воску и наращиваю, сколько надо. Все помога­
ют, вечером приходят и помогают» (д. Речица). 
Аналогичную картину мы видели и в д. Малятичи.



28 ИССЛЕДОВАНИЯ

Одевание наращенной свечи

На следующий день свеча или свеча-икона 
переносились в дом нового хозяина. Но прежде 
следовало отслужить определенные молебствия. 
В зависимости от традиции и место расположе­
ния селения (удаленность от церкви) они могли 
совершаться в церкви или дома, но в любом слу­
чае являлись обязательной составляющей праз­
дника и проходили, по общим отзывам, весьма 
торжественно. По сообщению из Рославльского 
у. Смоленской губ., в с. Максимовка празднова­
лись две свечи — Михайловская и Никольская. 
Причем, из данного сообщения видно, сколь важна 
была именно молитвенная часть. Празднество 
«состоит лишь в том, что по домам служат молеб­
ны святым этим, причем накануне молебнов слу­
жится всенощная, на которую каждый домохозя­
ин приносит воску для заготовки свечи».

Церковное служение дополняет молитвенное 
участие мирян: «После всенощной грамотные по 
очереди читают акафист перед иконой, а осталь­
ные поют. Это всю ночь». Аналогичным образом 
проходила свеча и в с. Осовик того же уезда: «Во 
всех деревнях свеча. Обязательно — всенощное 
бдение, куда приходят молиться все домохозяе- 
ва»30. Об этом же вспоминают и пожилые житель­
ницы д. Неглюбка, где праздновали общую свечу- 
икону: «Ночь молятся около ее и день». Там, 
где издавна существовала традиция принесения 

30 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 170; Д. 4. Л. 197.
31 Громыко М. М. Указ. соч. С. 141-144.
32 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 5. Л. 32 об.
33 Жудро Ф. Указ. соч. С. 233.

свечи (свечи-иконы) в церковь 
на службу, местные жители 
всеми силами старались соблю­
дать эту традицию и в тяжелые 
годы атеизма. Так, старушки из 
д. Малятичи сетовали на то, с 
какими трудностями при отсутс­
твии регулярного сообщения им 
приходилось добираться до дейс­
твовавших церквей. Интересно, 
что, несмотря на антрирелигиоз- 
ное время, местные власти, как 
правило, не только не препятс­
твовали верующим, но и помо­
гали. «Раньше со свечой — и на 
сено, как сено рано утром везут 
в город. А потом уже Ткаченко, 
как зерно возили и обязатель­
но, машину, как отвезли нас. Это 
председатель колхоза. Он нам 
и дома давал остаться, тогды ж 

строго было. Это, наверное, до Брежнева».
Для понимания семантики свечи, ее фун­

кций, с точки зрения исполнителей обряда, 
важно рассмотрение содержания именно цер­
ковной части, независимо от того, где она про­
исходила — дома или в церкви. М.М. Громыко, 
рассматривая празднование свечи как вари­
ант известных в России братчин, в качестве 
одного из определяющих ее признаков отмеча­
ет поминальную составляющую, основываясь, 
прежде всего на идентичности терминологи­
ческого обозначения угощения на братчине и 
поминального блюда.31 Однако что касается 
празднования свечи, то из материалов видно: 
поминание усопших, как обязательная часть, 
входила в общий молитвенный комплекс отнюдь 
не везде. Так, по сообщению из с. Мокшеево 
Смоленского у., здесь при праздновании свечи 
«берут из церкви икону соответствующего 
святого, приглашают священника, совершают­
ся молебствия, водосвятие, акафист Божьей 
Матери и Спасу, панихиду по умершим».32 
Ф. Жудро особо отмечает, что в молениях «при 
свече» «по местам бывает и поминовение усоп- 
ших».33 Скорбные мотивы звучали на празд­
нике свечи в Масальском у. Как пишет В.Н. 
Добровольский, «над свечею там бабы жалобно 
причитывали, как над покойником: “Ох, свеча, 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 29

ты матушка наша!” Проголосят сначала батьку 
и матку: “Што ж вы родители, меня оставили 
одну свечу справлять, а моя жисточка и заку­
пится и заложится”».34 Данный причет напоми­
нает причеты новобрачной в отношении умер­
ших родителей.

34 Добровольский В. Н. Указ. соч. С. 36.
35 Историко-статистическое описание Черниговской епархии. С. 244.
36 Новая скрижаль. Свято-Успенская Почаевская лавра, 2003. С. 504.
37 Награды русской православной церкви. М., 2001. С. 27; Новая скрижаль. С. 535.
38 Новая скрижаль. С. 536.
39 Историко-статистическое описание Черниговской епархии. С. 244.

В сообщении из Новозыбковского у. подробно 
указан порядок служб, сопровождающих праз­
днование свечи. Это обычный чин служения 
празднику: «Накануне праздника после малой 
вечерни хозяин, празднующий свечу, несет из 
храма храмовую икону. Священник поет повече­
рие и ирмосы праздничного канона, после екте- 
нии многолетие: следует вечеря». На следующий 
день «после литургии священник читает молитву 
коливу»35. Эта молитва читается одновременно и 
в честь святого, празднуемого в данный день, и 
в память усопших36. Отметим, что в указанной 
местности коливом и сейчас называют основное 
поминальное блюдо. Однако связывать напрямую 
поминание и празднование свечи мы не можем, 
так как молитва коливу читалась лишь в церкви. 
В доме, где находилась свеча-икона читались 
только молитвы за здравие. Возможно, в прошлом 
поминание усопших, тем более усопших братчи­
ков, объединенных общей свечей, более широко 
входило в общее празднование.

Вместе с тем по отношению к XIX, а тем более 
к XX в., мы можем утверждать, что основная 
направленность всей молитвенной части — это 
испрашивание здоровья и благополучия всем 
участникам праздника, а также их чадам и домо­
чадцам. По воспоминаниям местных жителей, 
наряду со свечей в церковь обязательно пода­
вались и записки о поминании — всегда о здра­
вии. Причем акафист заказывался на общий счет 
братчиков. Сейчас даже там, где сохранилось 
празднование, платит, главным образом хозяин 
свечи, который и возит ее в церковь, но желаю­
щие приносят ему заблаговременно записки с 
именами о здравии всех родных и деньги на опла­
ту. Как поясняют, «за упокой тоже записки пода­
ют, но это отдельно, не на свечу» (д. Малятичи). 
В пользу того, что основная направленность 
свечи — общее моление о здравии — говорит 
еще один интересный факт. Мы имеем в виду 
исполнение священником чина панагии во время 
молебствий со свечой.

Трудно сказать, везде ли существовала тради­
ция исполнения этого чина, но сообщения о нем 
есть из разных мест. Напомним, что Панагией 
греки называли Божью Матерь. С XIV в. в восточ­
ных монастырях существовал особый чин «возвы­
шения Панагии», вошедший позднее в практику 
русских обителей и великокняжеских и царс­
ких трапез. Суть его в том, что из специальной 
богослужебной просфоры изымалась частица 
хлеба в память Богородицы, затем присутствую­
щие после братской трапезы «первыми перстами 
обеих рук» поднимали эту частицу вверх37. Из 
расшифровки символического содержание дан­
ного чина Симеона Солунского ясно и значение 
данного хлеба: «треугольная часть» изымается 
«от предлежащего хлеба о спасении всех»38. В 
дальнейшем чин панагии стал совершаться свя­
щеннослужителями в разных обстоятельствах, 
особенно «когда кто имеет потребность в хода- 
тайственной помощи» Пресвятой Богородицы. 
Чаще всего это было связано с отправлением в 
дальний и опасный путь. В таких случаях бого­
родичный хлеб брали с собой как охраняющую 
от всех опасностей реликвию.

Возможно, в богослужения по поводу праздно­
вания свечи этот обычай перешел из монастырс­
кой жизни, как составная часть братских трапез. 
Имела, безусловно, значение и его функция ока­
зания помощи молящимся. В настоящее время 
этот чин практически не встречается в церковной 
практике. Ничего не могут сообщить о нем и 
молодые священники. Однако, как будет сказано 
ниже, он сопровождал празднование свечи даже 
во второй половине XX в.

Приведу имеющиеся у нас сведения. В опи­
сании празднования свечи (свечи-иконы) в 
Новозыбковском у. есть лишь упоминание о том, 
что в доме, где находится свеча-икона «поется 
молебен святому с чином о панагии»39. В подроб­
ном рассказе о богослужебной части праздника 
в Минской губ. священник И. Сцепуржинский 
отметил главные элементы совершения чина 
панагии, которое местное население называло 
«братское богомолье». Из данного ниже рассказа 
видно, что обряд сохраняет основные особеннос­
ти канонического чина. После того, как совер­
шены необходимые действия с братской свечой, 
ее зажигают. «Хозяйка дома застилает на столе 



30 ИССЛЕДОВАНИЯ

белый платок, кладет на него 
хлеб и нож для вынутия час­
тицы хлеба. Священник в 
эпитрахили начинает совер­
шать чин Панагии, по мест­
ному выражению “заздоров- 
ный хлеб”. Когда начинается 
пение величания и “блажим 
тя вси роды”, хозяева берутся 
за платок, на котором лежит 
хлеб с вынутой частицей, и 
то поднимают оный, то опус­
кают, повторяя за хором 
величание; многие же, по 
тесноте, не могущие взяться 
за платок, то поднимают, то 
поднимают руку, в знак свое­
го участия в молитве. Чин 
Панагии по местному обычаю 
оканчивается провозглаше­
нием многолетия Государю императору, Святому 
Синоду, епархиальному преосвященному и при­
хожанам деревни, где поименно поминаются все 
живущих в ней и возглашается им многолетие»40.

40 Свящ. Сцепуржинский И. Братская свеча (этнографический очерк) // Странник. 1877. Год 18-й. Т. I. СПб., 1877. С. 152.
41 Свяш. Сцепуржинский И. Указ. соч. С. 153.

А уже в середине XX в., по воспоминаниям 
одного из старейших и наиболее опытных свя­
щенников Могилевщины о. Кирилла из Хотимска, 
прослужившего в приходе почти 50 лет и имев­
шего возможность наблюдать службы в других 
храмах, церковная часть, включая чин панагии, 
происходила следующим образом: «Утром несут 
свечи в церковь. И в церкви специально ставит­
ся столик, на который эти свечки. Подаются 
записки с именами. После литургии служится 
акафист или молебен, читаются имена. К каж­
дой свече приносится булка — купленная или 
своя, выпеченная. Записки — только за здравие 
всех участников свечи. Но на свечу еще и деньги 
все вносят. Складчина. Много булок лежит. И 
когда та служба окончится, уже конец этому 
обряду, тогда с каждой булки вырезают копьем 
такую прямоугольную частицу. Кладут крест на 
блюдо и эти частички туда кладут. И потом все 
общими усилиями берут это блюдо руками, под­
нимают вверх и поют величание. В Климовичах 
(соседний район) поют тому, кому посвящен 
храм — Михаилу архангелу. Потом разбирают 
каждый свое, берут свечи и уходят» (г. Хотимск).

При известной вариативности порядка празд­
нования свечи, о котором мы скажем ниже, обя­
зательным элементом было перенесение свечи в

Акафист Пророку Божию Илье рядом со свечей

дом следующего хозяина. Происходило оно, как 
правило, после положенных церковных служб и 
застолья. В дореволюционных источниках обыч­
но сам эпизод перенесения описывали довольно 
кратко, отмечая общие черты: «хозяин дома, в 
котором отбывалось братское богомолье, после 
угощения кладет три земных поклона перед 
иконою, берет братскую свечу и несет при пении 
величания празднуемому святому к следующему 
хозяину в сопровождении народа, поддерживае­
мый под руки крестьянами»41. В основных чертах 
этот ритуал сохранялся до недавнего времени. 
По рассказам жителей д. Неглюбки, «ночь молят­
ся около ее и день (общей свечи-иконы. — Т. Л.). 
Тады собираются люди, пообедают и несут. Берут 
ее на руки два человека и несут, и люди все за ей 
и поють. Поють акафисты и другое — як в церк­
ви» (Ветковский р-н Гомельской обл.). Передача 
свечи могла чаще всего осуществляться при 
входе во двор нового хозяина. Как локальный 
вариант можно отметить обычай в д. Лужная 
Ершичского р-на. Здесь общую свечу и хозяйс­
кую икону несли до перекрестка. После этого 
икону кто-то относил обратно, а общую свечу 
брала новая хозяйка и в сопровождении своей 
иконы переносила в дом.

По торжественности, молитвенному сопро­
вождению, поведению участников шествие со све­
чой напоминало крестный ход. Впрочем, иногда 
именно так и определяют его сами священники, 
участвовавшие в перенесении свечей. По словам 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 31

приходского священника из д. Хальч Ветковского 
р-на, во время перенесения «читается акафист, 
освящается вода и идем крестным ходом, несем 
икону и свечу. Люди под икону ложатся, просят, 
например, у Казанской Божьей Матери помо­
щи, заступления, здравия чтобы Господь дал» 
(2006 г.). Как правило, данный характерный для 
крестных ходов с выносом храмовых икон эпи­
зод — подхождение под икону — распростра­
нен там, где основным обрядовым объектом была 
именно она (которая, напомним, могла называться 
свечой). Сообщения об этом есть из разных райо­
нов: «Как икону Рождество переносили, то под 
нее старались все пройти, у кого что болит» (д. 
Горы Горецкого р-на Могилевской обл.); «икону 
Варвару переносим из дома в дом. Пели псальмы, 
делали постный стол. Когда несли, под икону 
видел как пробегали дети» (д. Коптевка Горецкого 
р-на). Там же, где основным атрибутом была собс­
твенно свеча, подобное поведение не отмечалось.

Наиболее распространенным и традицион­
ным, судя по дореволюционным источникам, 
было устилание всей дороги, по которой несли 
свечу, — от дома до дома — соломой, что обычно 
рассматривается как действие продуцирующего 
характера. Но, видимо, имело значение и неже­
лание нести святой предмет по голой земле. 
Об этом свидетельствует, например, принятый 
в некоторых местах обычай выносить из дома и 
вносить икону в дом по расстеленным скатертям 
или полотенцам (д. Лужная Ершичского р-на 
Смоленской обл.)42. Увиденный в д. Малятичи 
вариант перенесения свечи с разбрасыванием 
цветов, возможно, более поздний вариант, но 
не исключено, что данное оформление пере­
носа свечи повторяет у обычай разбрасывать 
цветы при выносе плащаницы на день Успенья 
Божьей Матери43.

42 Раманава Л. «Свяча цi народам, цi богам суджана» // Родное слово. Мiнск, 2004. № 3. С. 104.
43 О том, что в некоторых деревнях Гомельщины принято было на пути свечи бросать цветы, еловые ветки, листья аира пишет 

и Л. Романова (Раманава Л. Указ. соч. С. 104).
44 Там же. С. 104.
45 Свящ. Сцепуржинский И. Указ. соч. С. 151.
46 Лисицын М. Указ. соч. С. 271.
47 Жудро Ф. Указ. соч. С. 234.

Обычай переносить свечу поздно вечером 
сложился, видимо, в советское время, когда 
власти стали преследовать любые религиозно­
общественные мероприятия. Пожалуй, во всех 
воспоминаниях наших собеседников речь идет 
именно о ночном проведении совершаемых дейс­
твий. «Бабушка ходила и пела псальмы и ака­
фисты. Потом несут ночью — свеча эта горит, 
икону несут и поют. До дома определенного. Там 

встречают, оставляют свечу там» (д. Морозовка 
Чаусского р-на). По-видимому, ночное время 
лишь усиливало эмоциональное восприятие 
происходящего, давало ощущение его особой 
святости. Как вспоминает одна из жительниц 
Кричевского р-на, «видела в Мышковицах, как 
переносят. Несут свечу, темно, свеча горит. 
Ветер, а она не тухнет. Ну такая благодать была» 
(д. Малятичи Кричевского р-на). Правда, в силу 
обстоятельств от молитвенного пения во время 
переноса иконы подчас приходилось отказы­
ваться. Люди вспоминают: «Как религию ликви­
дировали, то молчаками ходили» (д. Хорошевка 
Добрушского р-на).

Особым ритуалом, включающим разные по 
семантике обрядовые действия, сопровождался 
и момент передачи свечи (свечи-иконы) от одного 
хозяина к другому. Пожалуй, основным содер­
жанием его можно считать стремление тем или 
иным действием показать сохранение единства 
объединенного общей святыней коллектива, а 
также материального благополучия в рамках 
братского объединения. Передача свечи офор­
млялась не просто как переход в другие руки, а 
как своего рода обмен, при котором отдающий 
получает некое возмещение ушедшей от него 
святости. Как мы видели в д. Малятичи отдаю­
щая сторона несет не только свечу и икону, но и 
хлеб-соль — последними обязательно встречают 
пришедших. Аналогичная картина характерна и 
для Смоленщины (д. Лужная Ершичского р-на), и 
для Гомельской обл.44 Передача свечи сопровож­
дается обменом хлебом-солью.

Этот обряд имеет еще один важный смысл. 
Свеча в доме воспринималась как покрови­
тельница не только здоровья домочадцев, но 
и достатка в хозяйстве. О освещающем значе­
нии свечи свидетельствует обычай ставить ее 
в емкость с зерном, что вызывает аналогии с 
обычаем помещать иконы, прежде всего икону 
Богородицы, на зерно во время пасхальных обхо­
дов. Так, наблюдатели сообщают: «по изготовле­
нию свечу ставят в сеялку, наполненную каким- 
то зерном» (Минская губ.)45; «свеча ставится в 
севалку с овсом или рожью» (Духовщинский к. 
Смоленской губ.)46; «изготовленная свеча затеп­
ливается и ставится в коробку с житом»47; гото­



32 ИССЛЕДОВАНИЯ

вую свечу «ставят в кадушку с рожью под обра­
зами... На другой день берут кадку со свечой и 
несут в дом другого товарища»48.

48 Опыт описания Могилевской губернии. С. 494.
49 Историко-статистическое описание Черниговской епархии. С. 244.
50 Лисицын М. Указ. соч. С. 271.
51 Свящ. Сцепуржинский И. Указ. соч. С. 152.

Свеча помещается в зерно и там, где основной 
обрядовый атрибут — икона, а свеча — обяза­
тельный элемент ее сопровождения, как, напри­
мер, в с. Новые Бобовичи нынешней Брянской 
обл.: «Хозяин встречает икону с хлебом-солью и 
с коробочкою жита, где становится свеча его»49. 
В других вариантах, о которых помнят местные 
жители, на зерно клали оба основные атрибу­
та ритуала: «Свечи делали большие к иконам. 
Потом на веко от дежи насыпали зерно и ста­
вили свечу и икону» (д. Неглюбка Ветковского 
р-на Гомельской обл). Освещающее значение 
коллективной реликвии могло сказываться и 
в «технологии» изготовления свечи. В некото­
рых местах на начальной стадии изготовления 
использовали бутылку с зерном, на которую 
налепляли воск (пос. Андраны Мстиславльского 
р-на; д. Речица Чериковского р-на). То же значе­
ние имели и некоторые локальные варианты 
ритуала, например, осыпание свечи зерном (д. 
Неглюбка). Поэтому обмен хлебом мог иметь 
целью сохранение достатка в хозяйстве пре­
дыдущего владельца, лишившегося святой 
покровительницы.

То же значение — демонстрация общности 
братчиков и сохранение материальных благ — 
имеют и следующие действия, записанные доре­
волюционными исследователями. Приведем 
описание ритуала из Духовщинского у.: «Оба 
хозяина берут ведра и наполняют их до поло­
вины квасом; затем поднимают икону и свечу 
и идут к воротам другого хозяина, у которого 
должна храниться свеча. У ворот останавлива­
ются. Прежний хозяин вливает новому в ведро 
свой квас, последний выливает его обратно в 
ведро первого, этот в свою очередь делает то же 
самое и так повторяют шесть раз (по три раза 
каждый). После этого оба хозяина приветствуют 
друг друга словами: “Ну, куманек, будь здоров” 
и целуются»50. В Минской губ. встреча хозяев 
выглядела так: после обмена поклонами новый 
хозяин «берет из братской сеялки горсть зерна 
и сыплет в свою сеялку, а держащий братскую 
свечу берет из его сеялки тоже горсть зерна и 
сыплет в свою сеялку, и это повторяется до трех 
раз. После сего переставляется братская свеча 

в сеялку другого хозяина, затем оба хозяина с 
сеялками и свечами, взявшись за руки, обходят 
друг друга вокруг три раза. Такое крестообраще- 
ние делается для того, чтобы они на веки вечные 
имели средства отправлять богомолья. После 
сего хозяева целуют друг друга, кланяются друг 
другу и расходятся по домам»51.

По распространенному варианту свечу или 
свечу-икону не сразу вносили в новый дом, а 
сначала обносили вокруг «хозяйства», чтобы она 
благославила новое местонахождение на пло­
дородие в скоте и урожае. Особыми ритуала­
ми сопровождались и моменты выноса и вноса 
реликвии в дом. Приведу подробное воспоми­
нание одной из жительниц д. Горы Горецкого 
р-на о том, как происходил ритуал перемещения 
общей реликвии (в данной местности это икона): 
«Вот я беру икону. У меня уже столы. Правда, 
не накрытые. Стол стоит. Беру я икону. И с этой 
иконой я иду впереди, за мной все люди идут. И 
эту икону три раза обносят. И всё поют псальмы. 
Вокруг дома обносят обязательно, вокруг сарая, 
лóжится солома кругом, и кругом обходят. Как 
я Николая приносила, так у мене всё было не 
огорождено, кругом обносили, тогды уже толь­
ко дом обносили. Это и когда уносят также. 
Дóма стол стоит, кругом обносят, ставят на стол, 
опять обносят, опять поставят. Три раза так, и 
все садятся. Молятся — минут 45 или час, на 
коленях стоят. Потом хозяева ставят столы и за 
столы садятся».

Перенос основной общественной святыни из 
дома в дом — особенность, характеризующая 
наиболее типичный вариант праздника свечи. 
Однако рассмотрение массового материала 
относительно особенностей его прохождения на 
российских территориях, т. е. в современных 
Смоленской, Брянской и Калужской областях, 
свидетельствует о некоторых существенных 
отличиях в сравнении с Белоруссией. Можно 
утверждать, что главное отличие заключает­
ся в том, что в России более явно выражены 
особенности, сближающие данный праздник с 
церковными обходами с иконами, более очевид­
на вовлеченность всего селения в религиозное 
мероприятие. Дело не ограничивается перено­
сом общественной святыни, но включает разные 
формы общих молебнов по домам. Приведенные 
ниже описания дают разные варианты обязатель-



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 33

ного соотнесения двух православных атрибутов 
праздника — свечи и иконы. Последняя может 
быть деревенской, хранящейся у кого-либо в доме 
или же храмовой, возможно, также мирской.

Приведу подробное описание обычая из с. 
Несоново Рославльского у. Смоленской губ. 
Обратим внимание на то, что действие происхо­
дит в деревнях, где нет церкви. «Обычно крес­
тьяне какой-либо деревни назначают день для 
празднования. Накануне этого дня совершается 
всенощное бдение в доме одного из хозяев той 
деревни, где “свеча” должна быть. К всенощной 
собираются все домохозяева деревни. Под ико­
ной празднуемого святого поставляется свеча 
общая, которая составляется из обязательных 
ежегодных пожертвований в известном коли­
честве воску. В самый день празднования в 
домах — молебен, причем общая свеча вместе 
с иконою празднуемого святого вносится в дом 
каждого крестьянина. По окончании молебствия 
в домах свеча, увеличенная прибавлением воска, 
передается на хранение соседу — хозяину следу­
ющего дома до празднования святому в следую­
щем году»52. В Духовщинском у. в дом, где годо­
вала свеча, приглашались священник с причтом, 
которые приносили икону. «Отсюда начинается 
богомоление. Свеча ставится перед иконой... 
После молитвы в одном доме свеча переносится 
в другой и т.д., по всей деревне. По окончании 
богомоления свеча приносится опять в тот дом, 
откуда она так сказать вышла. Здесь дьякон 
произносит ектению “Помилуй нас, Боже”, на 
которой поминаются хозяин дома, хозяйка и 
сродники их». После этого свеча и икона отправ­
ляется к новому хозяину, но на следующий день 
икона возвращается в церковь53.

52 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 193 об.
53 Лисицын М. Указ. соч. С. 271.
54 Громыко М.М. Указ. соч. С. 135.
55 АРГО. Р. 38. Оп. 1. Д. 23.Л. 35.
56 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 39.
57 Жудро Ф. Указ. соч. С. 235.
58 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 4. Л. 43 об.

Аналогичным образом дело происходило в 
Жиздринском и Масальских уездах Калужской 
губ., однако здесь в обходе причта с иконой по 
деревне общая свеча не участвовала, оставаясь в 
доме нового хозяина54. В с. Хохлово Смоленского 
у. во время праздников свечей на дни Николая 
Чудотворца и Параскевы Пятницы свечу «обно­
сят кругом деревни, потом в известный двор и 
там праздник»55. Иногда в источниках нет ука­
заний на то, что свеча и икона или хотя бы одна 
из святынь участвовала в обходах домов, тем 

не менее элемент традиционных обходов при­
сутствовал. Например, так было в деревнях с. 
Аселье Рославльского у., где кроме положенных 
молебнов, связанных со свечой, до обеда проис­
ходило служение молебнов Николаю Чудотворцу 
(Никольская свеча) в каждом доме56. В белорус­
ских материалах нам встретилось только одно 
указание на то, что в Климовичском у. молебен 
в день праздника служится в доме каждого из 
братчиков. Правда, речь идет не о общедеревен­
ских празднованиях, а праздниках сообщест­
ва нескольких семей57. По-видимому, указанные 
особенности празднования связаны с тем, что на 
территориях, присоединенных к России ранее, 
чем белорусские губернии (более, чем на 100 
лет), приходская система религиозной жизни 
была развита сильнее.

В России встречался и вариант празднования 
свечи, заключающийся в ежегодном коллектив­
ном изготовлении новой свечи, т. е. без переноса 
в новый дом, и обязательном наращивании. Так, 
в с. Вежники Рославльского у. «шестого дека­
бря — свечи. Крестьяне собирают с каждого 
двора до одного фунта воска, лепят большую 
свечу, эта свеча уставляется малыми свечами, из 
церкви берут икону свят. Николая, Варвары муч. 
И служат молебны»58.

Судя по дореволюционным материалам и 
нашим записям, праздник заканчивался весе­
лым общим застольем с употреблением изряд­
ного количества алкогольных напитков, а пре­
жде — деревенского пива. Можно сказать, что 
по характеру проведения весь праздничный ком­
плекс делился на две части. Первая — молит­
венная, как говорят, «скорбная», которая сопро­
вождала наращивание свечи и последующий за 
этим ужин, перенос свечи в другой дом. Вслед 
за этим опять молились, а затем уже начина­
лось гулянье. Сами жители так объясняют спе­
цифику проведения каждого этапа праздника: 
«Первый день сдержанное. Это как обращение 
к Богу. Не могу же я с песней к Богу идти про­
сить что-то веселенькое такое. Это надо через 
слезы, через все такое — это же прошение. А 
на второй день мы уже благодарим, идут песни, 
танцы» (д. Малятичи Кричевского р-на). Одна 
из наших собеседниц дала очень точное опреде­



34 ИССЛЕДОВАНИЯ

ление характера проведения праздника: «это як 
на Радоницу — до обеда печальный. А там уж 
[гуляют]» (д. Речица Чериковского р-на).

Как правило, дореволюционные источники 
мало что говорят о том, когда, как и по какому 
поводу была начата общественная свеча. По отде­
льным сообщениям можно понять, что начало ее 
имело коллективный принцип. Однако полевые 
материалы показывают, что общественной, т. е. 
переходящей из дома в дом, могла быть и свеча, 
сделанная определенным лицом по обету. В даль­
нейшем личная свеча, передаваемая из дома в 
дом, уже не воспринималась как собственность 
одного человека. Особенно данный вариант воз­
никновения общей святыни характерен для вос­
точных районов Гомельской обл. Все начиналось 
с частного обета на изготовление и празднование 
свечи, чаще всего по болезни человека или его 
детей. «Семка Давыдков, у него болели ноги, и 
он обрекнулся сходить в Киев принесть икону. 
Сходил, принес Феодосия икону». Однако в даль­
нейшем эта икона пошла по домам, причем уже не 
воспринималась как собственность одного чело­
века: «Это его личная икона, но люди все равно 
брали — год у одного, год у другого. Он пустил 
по всему народу. И идеть, идеть. (Она считается 
его?) Нет, дадено — и пошло. Тогда общая стано­
вится. Создал — и все» (д. Неглюбка Ветковского 
р-на). Восприятие данной иконы как общей пок­
ровительницы сказывалось, в частности, в харак­
терном для данной местности варианте личного 
обета: отдельные оброчники жертвуют по жела­
нию что-либо на эту икону: «Вот у меня стоит 
свеча, вы захотели что-то обрекнуть — принесли 
свой рушничок, повесите. И так много навешают 
рушников. Как у вас какая неурядица, обрекае­
тесь, приносите, на мою свечу повесите».

Аналогичным образом появилась и обществен­
ная свеча в д. Казацкие Балсуны Добрушского р- 
на. Из рассказов и комментариев к ним местных 
жителей становится ясным, что особую действен­
ность в их глазах имел не просто исполненный 
для себя обет — приобретение иконы, а именно 
тот факт, что она была сделана для людей и дава­
ла возможность другим реализовать религиозную 
потребность помолиться и обратиться к Богу. По 
рассказу, общую икону первоначально сделал 
по обету один из жителей — Петр Казаков: «Он 
молодой был, шустрый, и на гумне они что дела­

ли, и ему нож попал в колено. И он стал хромый. 
И ен тады шил шубы, швеем был. Зробил гроши 
и обрекнулся, чтобы здоровым быть. Чтоб нога не 
болела, купил эту икону Рожжество. Обрекнулся 
пустить, чтоб люди молились Богу. И носили из 
дома в дом и праздник Рожество. Да. И сразу пой- 
деть на пользу» (2006 г.).

История еще одной общей свечи-иконы из 
той же деревни, и поныне хранящейся у местных 
жителей, также связана с личным обетом: «Дети 
мэрли. И прадед обрекся сделать свечу (икону). 
Пешком дошел до Киева, купил там три иконы, 
одну на свечу. Она ходила, потом к нам вернулась. 
Это дедушка мужа». Такие же свечи или иконы 
встречались и в других районах Белоруссии. 
Например, в д. Горы Горецкого р-на «ходила» 
большая икона Рождество Христово, изначально 
личная. Затем эту икону «носили по деревне из 
одного дома в другой, праздновали Рождество». 
По словам женщины, чей свекор купил икону 
Рождества, «из нашего дома носили Рождество, а 
Николу и Варвару из других домов».

Как мы говорили, некоторые особенности в 
характере объединений вокруг основного обря­
дового атрибута и праздничных посвящений оче­
видны на севере Могилевской обл. в Горецком р­
не. Во-первых, здесь ярко был выражен принцип 
объединения по половозрастной принадлежнос­
ти. Во-вторых, основными, а иногда и единствен­
ными святыми, кому посвящались коллектив­
ные праздники были два — святая Варвара (16 
декабря) и Николай Чудотворец (19 декабря). 
Интересно, что лица, приехавшие в данную мест­
ность из других регионов и занимающиеся народ­
ной культурой, сразу отмечают распространение 
почитания «пары» святых — Варвары и Николая 
Чудотворца, считая это спецификой востока 
Белоруссии. Само празднество выглядело так же, 
как и в районе гомельско-брянского пограничья: 
объединяющим атрибутом была икона. Как гово­
рят очевидцы, «большая икона в киоте, один ее и 
не понесет». В данной местности икона не назы­
валась свечой, а сам обычай называли «гулять 
икону», «справлять икону». В день празднования к 
ней из общего воска лепили и зажигали большую 
свечу. С этой свечой икона и переходила в новый 
дом. На следующий год делалась новая свеча59. 
Встречались, правда, варианты, когда хозяева, 
которые забирали икону, должны были нарастить 

59 Данный вариант празднования белорусская исследовательницы О. Лобачевская, основываясь на своих полевых работах 
в Горецком и Дрыбинском районах Могилевской обл., считает особенностью именно этих мест. Подробнее см.: Лобачэская В. 
Абрад «гуляць iкону» як праява народнага хрысцiянства на беларуска-расiйскiм памежжы // Памежжы Беларусiу мiждысцыплi- 
нарнай перпектыве. W-wa, 2007. С. 403-429.



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 35

воском свечу (д. Коптевка Горецкого р-на, на 
границе Горицкого и Мстиславльского районов). 
Немного южнее, на севере Мстиславльского р- 
на, существовал уже некий переходный вариант: 
круг посвящений несколько более широк, хотя 
основными празднуемыми святыми остаются 
Никола и Варвара, но центральным атрибутом 

ся, тогда шли туда, где играют. Выросли — отда­
ли свечу в церковь. Мы, девочки, заново начали 
свечу делать. Мне где-то лет 16 было, мы скла- 
лися, попросили у батек, чтобы дали нам зерна, 
чтобы купить воску. Они нам дали, и нас где-то 
15 девок собрались, занесли зерно и купили 
1 килограмм воску. Сделали маленькую свечу,

является уже ежегодно 
наращиваемая свеча.

По данным белорус­
ской исследователь­
ницы О. Лобачевской, 
празднество каждого из 
этих святых продолжа­
лось три дня — с 16 по 
20 декабря. О том же 
говорят и наши собесед­
ницы. Особенно усерд­
но праздновали перенос 
иконы Николы (зимой) 
в д. Горы. По словам 
местных жителей праз­
днество продолжалось 
пять дней — два у быв­
шего хозяина и два у 
нового, после чего гости 
возвращались к пре­
жней хозяйке догули­
вать — мыть миски. Праздничная трапеза

Своеобразием отличает­
ся и общественный праз­
дник перенесения иконы Николая Чудотворца, 
известный под названием «Святой Микола по 
селу ходит» в д. Ляды Дубровенского р-на, что 
в целом не характерно для Витебской облас­
ти. Празднество сопровождалось разнообрази­
ем обрядовых действий и музыкально-песенным 
исполнением.

Объединения братчиков строились по поло­
возрастному принципу. Святая Варвара считалась 
покровительницей женщин, прежде всего деву­
шек. Возможно, объединения женщин — более 
поздний вариант. Поскольку сообщений о дан­
ном варианте объединений, в дореволюционный 
период в нашем распоряжении нет (во всяком 
случае, пока таковые не выявлены), мы можем 
основываться только на воспоминаниях пожилых 
жителей, относящихся, главным образом ко вре­
мени их молодости. Приведу сообщение житель­
ницы пос. Андраны Мстиславльского р-на: «У 
нас свечу делали Варвару — вся наша молодежь 
складалися, собирали яйца, купляли воск и дела­
ли свечу. И переносили ее. Это девушек свеча. 
Ребят на Варвару не звали, только девки. У них 
своей иконы не было. Мы, девочки, отпразднуем- 

потом поехали в церковь в Мстиславль. А пока 
мы не сделали, ни у кого не было свечей. А мы 
решили, у меня тетка была богомольная, она нам 
предложила. (Возможно, была традиция, потом 
стала угасать, может быть, где-то слышала, но 
общей реликвии всего села не имелось. — Т. Л.). 
Как переносили — пели, там же взрослые были. 
Праздник веселый (т.е. сказывался обычный для 
молодежных объединений характер празднова­
ния. — Т. Л.). Несли к тому, кто сам приглашал. 
Это же надо отпраздновать. А в церковь потом 
отдали — мы уже выросли».

Выбор святой Варвары как покровительницы 
девушек наши собеседницы объясняют историей 
ее жития, которое, надо сказать, многие неплохо 
знают. «Варвару праздновали девочки, замуж­
ние не были, може, которые были родственники. 
Только девчата гуляли и песни пели. Она же 
девственница была. И также из дома в дом пере­
носили, и также обрекались». В «старое время», 
как говорят, «девочки сами пели псальмы, знали 
и акафисты». Но уже во времена молодости нашей 
собеседницы, т. е. лет 50–60 назад, как правило 
звали стариков, которые вели всю религиозную 



36 ИССЛЕДОВАНИЯ

часть. По-видимому, святая Варвара была столь 
почитаема в данной местности, что посвященная 
ей свеча или икона присутствовала в разных 
ситуациях, особенно когда следовало позабо­
титься о счастье девушек. «Делали Варвару, это 
девушек свеча. И переносили. И икону себе сама 
купила Варвару [в девушках]. И внучку на свадь­
бе благославляла этой иконой и отдала: “Вот 
тебе Варварка, чтобы она тебя оберегала”. И лич­
ные были — Михайла, Никольская. И на меня 
мама, я болела, сделала — Михайловская» (пос. 
Андраны Мстиславльского р-на).

По данным из других мест празднование 
святой Варвары объединяло все женское насе­
ление: «Сукали свечу. На Варвару идут одни 
женщины» (д. Милейково Мстиславльского р- 
на); «на Варвару гуляли девушки и женщины, 
поют псальмы, мужчина не должен быть. А на 
Никольщину — мужчины. Три дня — Варвара, 
Савва, Никола — празднование в деревне» (пос. 
Ленино Горецкого р-на). Там, где была возмож­
ность, иконы этих двух святых на праздник носи­
ли в церковь: «У нас в Трегубове праздновали 
Николу, а в Горшине — Варвару. Это другая 
деревня, тоже православные, но другая волость. 
Мы были романовские (ныне пос. Ленино). У 
нас тоже Варвару праздновали. В церкви служ­
ба была, но носили у нас Николу, а у них — 
Варвару» (Горецкий р-н). Иногда сами жители, 
сравнивая традиции своих мест и соседей, отме­
чают особенности проведения празднования: «Я 
родом из деревни Парфеновки Дубровинского 
района (с севера граничит с Горецким р-ном). 
У нас Никола, Варвара — празднуем. Но как в 
Горецком — нет. У нас посидят, поговорят. А в 
Куртасах (три километра отсюда, уже Горецкий 
район) там — по-другому. Икону носили, год 
стоит. Я была там на Варваре в деревне Ректа 
(около г. Горки). Икона стоит среди хаты на столе, 
кругом стола ходят, спивают. Запомнила только 
“Святая Варвара, невеста Христова”. И мы с 
дедом ходили, и другие мужчины были. Собирали 
пожертвования: кто платок повесит, кто копейки 
покладеть. Год постоит, тогда Варвару дожидають 
и продають (приношения. — Т.Л.). Я там платок 
купила — 20 копеек отдала. То есть пожертвова­
ния распродают. А тогда еще кладут» (д. Ляховка 
Дубровенского р-на Витебской обл.).

Святая Варвара была очень популярна и 
в более южных районах Могилевщины, хотя 
здесь встретишь ее выделяют из числа святых 

как покровительницу девушек. Жительницы 
д. Речица Чериковского р-на вспоминают: 
«Варвара — это только женщины, девуш­
ки — вообще нет. Михайла, Микола — все равно 
одни женщины. Мужики — нет». Возможно, ука­
зание на женский состав празднующих святую 
Варвару объясняется общими изменениями в 
гендерном характере празднования (см. ниже).

На сопредельных территориях Смоленщины, 
как видно из этнографических работ и архивных 
материалов, Николай Чудотворец также был 
наиболее чествуемым святым на коллективных 
праздниках. Встречались здесь и варианты соче­
тания святой Варвары и Николая Чудотворца. Но 
можно встретить и другое сочетание — Николая 
Чудотворца. и очень почитаемой у русских 
Параскевы Пятницы60. В целом материалы поз­
воляют считать, что обрядовый комплекс «гулять 
икону» в том варианте, как он был распространен 
в Горецком и Дрыбинском районах Белоруссии, 
на соседней Смоленщине не получил распростра­
нения. Он был зафисирован О. Лобачевской в с. 
Семоржа Монастырщинского р-на Смоленской 
обл.61 Однако нужно учитывать, что данное село 
до 1927 г. входило в состав Могилевской обл., 
т. е. могло сохранить традиции Могилевщины. 
Правда, возможно, отсутствие сведений о рас­
сматриваемом обрядовом комплексе — результат 
более раннего исчезновения здесь традиции праз­
днования свечей (в любых вариантах).

60 Добровольский В.Н. Указ. соч. С. 36; АРГО. Р. 38. Оп. 1. Д. 23. Л. 55; ГАСО. Ф. 391.
61 Лабачэуская В. Указ. соч. С. 403.

В каждом селении существовал определен­
ный порядок выбора и назначения следующего 
хозяина общей святыни. Наиболее распростра­
ненный вариант — изъявление желания взять 
свечу или икону тем или иным лицом, выска­
занное на общем празднестве. Как и всё, что 
происходило со свечой или с иконой на празд­
нике, этот момент обставлялся торжественно, в 
форме некоего ритуала, что обычно отмечается 
наблюдателями. Обратим внимание на то, что в 
традиции, видимо, имелись некоторые словесные 
формулы, в которых выражалось желание взять 
общую реликвию человеком, обращавшимся за 
разрешением к обществу.

Приведу одно из наиболее ярких описаний 
из Быховского у. Могилевской губ. После того, 
как «сукование свечи» окончено, «хозяин дома 
делает три поклона и, обращаясь к собравшимся, 
говорит: “служил я Господу Богу, Пречистой Его 
Матери — Деве Марии и св. великомученику 
Георгию (свеча в честь Георгия), честный муж, 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 37

батьков сын: не выберется ли кто свечи Божьей 
взять, мне руки переменить; если кто возьмет, 
Боже помоги, а если нет, пущай у меня останет­
ся” (эти слова повторяются до трех раз). Тот, кто 
намерен взять к себе “свечу” говорит: “если Бог 
благословит и общество доверяет, то я беру”. На 
это предложение все отвечают: “Боже, благосло­
ви, Боже, помоги”, а хозяин дома три раза целу­
ется с тем, кто согласился иметь у себя “свечу” 
на предстоящий год»62. Обязательное обращение 
к братчикам присутствовало и в данном ритуале 
на памяти наших собеседниц. Так, по словам 
жительницы д. Горы Горецкого р-на, это происхо­
дило так: «когда решают, кто следующий обрека­
ется. Сидят, примерно, три свечки горят. Я беру 
свечку в руку, и вы от меня берете икону и свечку 
в руку. И тады кажу: “Кто обрекается от мене на 
помощь взять Рождество?” А вы тогда говорите: 
“Разрешите мне, суспляне* *,  взять на помощь себе 
Рождество”. Я три раза спрашиваю, вы три раза 
отвечаете. Рождество переходит к вам».

62 Жудро Ф. Указ. соч. С. 234.

* Трудно сказать, как точно переводится термин суспляне. И. Сцепуржинский переводит его как «жертвователи», О. Лоба­
чевская — как «родственники». Исходя из контекста приводимого сообщения, мы не можем считать, что речь шла о родственной 
группе празднующих, а не о о соседской, хотя это и не исключало включение родственников в данную общность «по свече».

На практике порядок перехода от одного хозяи­
на к другому мог зависеть как от пожелания одно­
го из братчиков, так и от установленного в данной 
местности порядка, прежде всего территориаль­
ного деления селения на те или иные совместно 
празднующие группы. Существовали и интерес­
ные локальные варианты «хождения» свечей- 
икон, обусловленные их разным статусом. В этом 
отношении наиболее интересна д. Хорошевка 
Добрушского р-на. Здесь всегда существовало 
четкое различие между общей свечой-иконой, как 
говорят местные жители, — «родовой», и обще­
ственными оброчными: «оброчные — это оброч­
ные, а это общественная». Особое патрональное 
значение общей свечи-иконы (Михайловской) по 
отношению ко всему селу выражалось в том, что 
она переходила из дома в дом не произвольно, по 
желанию кого-то из жителей, а четко по порядку 
домов: «Родовая в каждый двор ходила, а еще 
были оброчные — те, кто хочет, тот берет»; «это 
родовая икона, она в каждый дом шла, чи хоро­
ший, чи плохой. Никто не отказывался».

Правда, еще до войны этот устоявшийся 
порядок был нарушен: «взбунтовались — кто 
комсомолец, кто партиец», тем не менее свеча 
продолжала «двигаться» по деревне. Война нару­
шила традицию. Когда же «война замирилась 

и повозвращались люди», обнаружилось много 
желающих взять свечу. В результате, по словам 
жителей, потребовалось вмешательство церков­
ной комиссии, дабы восстановить надлежащий 
порядок. Комиссия «сказала завернуть ее в тот 
двор, откуда ее забрали, и пусть идет снова в оче­
редь. Вот она и шла в очередь». Сохраняющаяся 
приверженность патрональной святыне вырази­
лась в отказе жителей отдать икону (ее хотели 
забрать в монастырь в Корму или в Гомель). 
Старики ответили, что «она родовая и не долж­
на уходить отсюда». В последние пять лет свеча 
стоит в одном и том же доме, так как не находятся 
желающие ее взять.

Сохраняется еще традиция общественных 
молебнов и обедов, хотя число участников сокра­
щается. Так, по словам женщины, у которой 
стоит икона, в 2005 г. на праздновании было 38 
жителей деревни, а пять лет назад, когда она 
ее брала, — 69. По мнению жителей, судя по 
количеству домов, которые она обошла, свече 
больше 100 лет. Вообще сохранение почитания 
общественной патрональной свечи и, особенно, 
свечи-иконы даже там, где уже нет коллективных 
празднований, характерно для многих поселений. 
Так, в д. Казацкие Балсуны свеча лет пять стоит 
в одном доме, поскольку нет желающих принять 
ее к себе. Но и здесь местные жители не считают 
возможным отдать свечу деревни на сторону. 
Когда одна из женщин пожелала взять свечу в 
другую деревню, жители не разрешили: «А сказа­
ли: “Как это? Это свеча всей деревни, как это из 
деревни уйти, унести свечу?”» (Ветковский р-н).

Правила передачи иконы из дома в дом, как 
мы видели различны. Ситуации, когда люди 
могли захотеть взять свечу «вне очереди», были 
разными. Одна из них — необходимость освяще­
ния нового дома. «Если дом новый строили, то 
тады общую свечу вносили. Одни тут говорят: 
“Мы построили новый дом, мы возьмем, надо 
обязательно, как побыла свеча в хате”. На год 
берут» (д. Малятичи Кричевского р-на). По тра­
диции свеча должна было стоять в доме ровно 
год — от праздника до праздника. По некоторым 
данным иногда в наше время свеча соучаству­
ет и в свадебных мероприятиях: «видела, что 
свечу носили даже с молодыми на памятник». 
Традиции такой нет, и в данном случае каждый



38 ИССЛЕДОВАНИЯ

Освящение свечи в церкви за службой.
Город Кричев. Могилевская обл., 2007 г.

руководствуется своими соображениями отно­
сительно того, как можно обращаться со свечой. 
Так, одна из наших собеседниц пояснила, что при 
всем желании благословить вступающих в брак 
внуков свечой невозможно: «Я не имела права 
везти ее с хаты, а свадьбы были в ресторане. Я 
туда не понесу».

Взаимоотношения. Независимо от того, 
каким путем свеча или икона стала общественной 
реликией и центром объединения того или иного 
коллектива, в дальнейшем поведение всех его чле­
нов определялось сложившейся традицей. Есть 
данные о том, что участие в общем праздновании 
свечи предполагало создание довольно прочных 
связей между семьями — участниками праздни­
ка. Так, из Юхновского у. писали: «Между семья­
ми, входящими в “Знаменщину” (Михайловщину, 
Никольщину) обыкновенно всегда придержива­
ется особое согласие. Они помогают друг другу 
в работе, поддерживают друг друга в разных слу­

чаях жизни (сообща покупают икону, она неко­
торое время в церкви, затем по домам, раз в год, 
у кого икона, у того праздник)».63

63 АРЭМ. Ф. 7. Д. 1692. Л. 14.

Участие в празднествах накладывало опреде­
ленные обязательства: «если ты ходишь гулять, 
а еще не брал икону, то должен взять. Это тебе 
в обязанность входит» (д. Горы Горецкого р-на). 
По-разному решался и вопрос о том, кто может 
участвовать в праздничных застольях в тех слу­
чаях, когда данная свеча, или свеча-икона, не 
являлась общедеревенской. Например, в д. Горы 
в застольях, устраиваемых братствами, могли 
принимать участие не только братчики, но и 
просто гости, однако в разном статусе. Порядок 
проведения праздника в доме, где стоит брат­
ская икона, описывают так: «Вот год у меня 
стоит. Я знаю, что вы от меня будете забирать. 
Значит, я справляю обед, готовлю все — и вино, 
и закуску. И зову к себе гостей — своих, кого я 
хочу. Суспляне — сусплянами, суспляне садят­



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 39

ся за первый стол. Это те, кто гулял эту икону. 
Например, 10 хозяев, и эти 10 хозяев — за 
стол. После я сажу гостей». Об этико-правовых 
нормах взаимоотношений в большом селе, где 
было несколько братств, жительница д. Золочева 
Мстиславльского р-на, говорила: «Я ни к кому со 
свечами другими не ходила. Ни я к ним, ни они 
сюда. Они — свои братчики, у них своя свеча. 
Общедеревенской не было».

Особый характер взаимоотношений лиц, объ­
единенных общей свечой, их права и обязанности 
оказывались очевидными не только при праздно­
вании свечи, но и в различных ситуациях, когда 
помощь свечи становилась особенно необходи­
мой. Так, по словам жительницы д. Золочева, она 
входила в братство по Михайловской свече. 21 
ноября свечу носили в церковь, и там «молимся 
за здоровье всех братчиков. Список подаем в цер­
кви. Когда братчики были давала свечу туда, где 
покойник был, зажигали там. Только для удавлен­
ников не давали. Сейчас никому не даю (братчи­
ков нет. — Т. Л.). И когда болел кто-то из братчи­
ков, то тоже брали, зажигали, молились. Потом 
обратно. А как умрет — вечером, как лежит, все 
свечи палят, и эту зажигают. На свадьбу свечу не 
брали» (д. Золочева). «Примерно, у кого покойник 
и пожелають — пускай погорит. Это чтобы взять, 
пусть постоит, погорит. Ведь она, [умершая] ходи­
ла всегда на свечу. А потом обратно» (д. Речица 
Чериковского р-на). В д. Малятичи Кричевского 
р-на общественную свечу могут давать в дом, 
где находится умерший братчик, но, по местным 
правилам, в таком случае она должна оставаться 
в этом доме 40 дней.

По-видимому, приведенные выше ситуации 
в каждой местности разрешались в соответс­
твии с собственными традициями. Например, в 
Ветковском и Добрушском районах нам ни разу 
не встретились упоминания о том, что обще­
ственную реликвию берут на похороны или в 
случае болезни. Более того, многие исключа­
ют возможность ее временного перемещения, 
поскольку это нарушает традиционный порядок 
хранения и передачи свечи-иконы. На вопрос, 
может ли свечу-икону взять кто-либо из боля­
щих, жительница д. Казацкие Балсуны ответила: 
«Нет, не дай Бог. Она должна [стоять] до празд­
ника до своего. Отслужить молебен и тогда уж 
только [передавать]» (Ветковский р-н). Но иногда, 
согласно местным поверьям, срок ее пребывания 
в доме увеличивался. Так, в д. Яново считали, что 
«если икона в хате, и, например, побыл покойник 
в хате, кто помер, икону тую не берут в другую 
хату. Уже годуя в той хате. Тады уже на другий 
гол в другую хату» (Ветковский р-н).

Почитание патрональной святыни оказы­
валось очевидным в тех случаях, когда борьба 
с религией принимала особо активные формы и 
нужно было иметь мужество противостоять влас­
тям. По-видимому, особо ощутимыми преследова­
ния были там, где основным почитаемым объектом 
являлась икона (свеча-икона). Например, житель­
ницы д. Хорошевка Добрушского р-на вспомина­
ли о временах борьбы с религией: «Свеча была 
общая — Михайла. Это давняя-предавняя. Икона 
эта прошла всю ту улицу от центра и завернула на 
тот бок. А тут разорили религию. Бабы ее украли, 
к людям отнесли. Ховала ее молодица, потом доз­
нались, они к другой старушке перенесли. И она 
всю войну у той старушки стояла».

Традиционные взаимоотношения братчиков, 
признание общности владения свечой, что под­
разумевало и обладание общим патрональным 
покровителем, определяют поведение пожилых 
людей в тех случаях, когда братство уже факти­
чески перестало существовать. Так, в д. Малятичи 
свеча считалась общей собственностью половины 
деревни (деревня по многолюдству была разделе­
на на две части — две свечи), но сейчас «насукова- 
ние» свечи и организацию празднования проводят 
лишь несколько женщин. Тем не менее, как заме­
тила одна из них, «если кто-то из деревни захочет 
(соучаствовать в праздновании. — Т. Л.), пусть 
приходит. У всех равные права» (Кричевский р-н). 
Признанием общности свечи руководствовалась 
и женщина из д. Золочева, у которой находилась 
общественная свеча. Несколько лет назад, когда 
из всех братчиков остались лишь двое, она сочла 
нужным разделить свечу на три части: одну — 
себе, другую — жительнице соседней дерев­
ни, входившей в число братчиков, и третью — 
в церковь, «на Бога» (Мстиславльский р-н). Своей 
свече женщина придала положенный вид, наря­
дила в новое платье и ежегодно по прежнему 
носит в церковь на Михайлов день, но записки 
подает только за своих близких. Грустно звучит 
ее комментарий по поводу нынешнего проведения 
праздника: «Соберутся — полная хата, по 50­
70 человек гуляют. А теперь я одна. Принесу из 
церкви, помолюсь Богу как умею — и всё». Для 
пенсионеров имеет значение и то обстоятельс­
тво, что оплата церковной службы прежде шла 
за общий счет братчиков, сейчас же она платит 
одна, а потому позаботиться и вписать в помина­
ние и здравие всех братчиков уже не может.

Личные свечи. Спецификой Могилевщины 
можно считать многочисленность личных оброч­
ных свечей. Возможно, эта традиция сущест­
вовала и в прошлом, но имела очень малое рас­
пространение. Нам встретилось лишь одно упо­



40 ИССЛЕДОВАНИЯ

минание в фонде А. Орловского из с. Селецкое 
Краснинского у. Смоленской губ. о том, что здесь 
«на зимнего Николу — обычай “сукать свечу”. 
Обыкновенно для этого соединяются три-четыре 
дома вместе и каждый год свечу переносят из 
дома в дом. Более зажиточные крестьяне справ­
ляют свечу одним домом, но таких в приходе три- 
четыре дома»64.

64 ГАСО. Ф. 391. Оп. 1. Д. 3а. Л. 131 об.

Полевой материал позволяет сказать, что дан­
ная традиция получила особое развитие в после­
революционное и особенно в военное и послево­
енное время. Личные свечи делались отдельными 
лицами по обету и впоследствии не уходили из 
дома и не становились центрами создания нового 
братства. Однако и в данном случае признание 
действенности обета было обусловлено обяза­
тельным включением в него общественного эле­
мента. Это сказывалось в обязательном ежегод­
ном праздновании дня того святого (или праздни­
ка), кому была посвящена свеча.

Такие свечи — далеко не редкость и сейчас 
в домах сельских и даже городских жителей. 
Тем более можно услышать о них массу вос­
поминаний с подробностями, по какому пово­
ду были сделаны свечи и каковы результаты. 
Личные свечи, как и общие, личные — это всег­
да молитва о здравии своем и близких, о благо­
получии в доме и хозяйстве. Так же, как и общие 
свечи, личные ежегодно наращивались, для чего 
обычно приглашали кого-либо из посторонних. 
Жительница д. Саприновичи Мстиславского р- 
на дала следующее пояснение: «У нас свечу 
делали, справляли. Икону не носили. Например, 
у меня ребенок болеет, и я обрекась. Я обещала 
перед Варварой, что я обрекуся, если дитенок 
выздоровеет, значит я буду Варвару праздно­
вать. Сколько буду жить, тогды, может, дети мои 
будут. Делается так, и каждый год на Варвару все 
наклеивается и наклеивается воск. Вот я обре­
каюсь и каждый год отправляю: в церковь несу 
и отправляю. Также на Николу — Никольская 
свеча, на Михайлу — Михайловская. Воск свой. 
Обрекались и за скотину, и за детей. Как при­
дешь из церкви стол собираешь и гостей зовешь. 
У кого Михайла был, у Рыбаковых — Никола. У 
них заболел дитенок, сын у них был. И они обрек­
лись, матка у них дюже больная была — свеч­
ку делать. Сейчас нет. (Батюшки никогда не 
ругали, что не по уставу?) — Нет. Это служ­
ба, як за здравие».

Аналогичным образом обрисовала ситуацию 
с личной свечой и жительница г. Мстиславля: 

«Я давала оброк для Бога. Свечу сучу и ношу в 
церковь. Потом приношу и делаю обряд дома. 
Стол ставлю, людей созываю. Чтоб люди покуша­
ли, попили. Это уже вторая свеча. Первую 22 кг 
сдала в церковь. Делаем уже лет 30. Обреклась, 
когда дочке было 7 лет».

Как мы видим, эти свечи также обязательно 
старались привезти в праздничный день на служ­
бу в церковь. Празднование их включало молит­
венную часть. Торжественность происходящего 
иногда навсегда оставалась в памяти очевидцев. 
Вот как рассказывает пожилая женщина об уви­
денном ею еще в детстве праздновании свечи в 
г. Черикове: «У нас одна женщина обреклась на 
детей, на себя, и была эта свеча в одном доме. 
Примерно Пречистая. И шли, кого приглашала. 
Это в самом Черикове. Я еще ребенком была, лет 
7-8, мама ходила, и мы, дети, смотрели. Очень 
много было народа, и подолгу стояли, молились. 
Потом пели эти песни церковные. У них не было 
такого, что на второй день петь, плясать. Она 
свечу возила в Кричев, у нас не было церкви. 
Кажется, и мужчины были. У них семья большая 
была, родственники из деревень приезжали. И 
людей приглашала наращивать. Но все в псаль­
мах, в пении, все церковное» (д. Малятичи).

В выборе святых, которым посвящались 
свечи, сказывались региональные предпоч­
тения. Например, жительница д. Курманово 
Мстиславльского р-на, где наиболее часто праз­
дновали святую Варвару и Николая Чудотвора, 
так охарактеризовала «набор» свечей в их семье: 
«У нас — Сретенская, у сестры — Микольская, 
еще у дочери — Варвара. (Почему?) Ну, на дево­
чек молилась, каб всё хорошо было. Она сама. 
(Болели?) Да, дробненькие были. Тут у нас три 
Варвары сейчас».

На смоленском пограничье нам встретились 
лишь воспоминания о личных свечах, причем 
на территориях, принадлежавших до 1927 г. 
Могилевской обл. Белоруссии. Подобная свеча 
была, к примеру, в доме жительницы пос. Шумячи: 
«Большую свечу наращивали — Никольскую 
или Ильинскую. Не носили по домам. Стояла 
она в кисячке — на угле, где иконы. Ее не 
наряжали. В церковь ее на Николу носили. И 
она все нарастала. Это у отца» (Материалы 
И.А. Морозова, 2005 г.).

Личные оброчные свечи берегли как семейных 
покровителей. Даже при отъезде из Чернобыльской 
зоны некоторые перевозили их на новое место 
жительства. Так, по словам переселенки из 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 41

Чериковского р-на, в Червинском р-не, где они вре­
менно проживали, «свечей не видела, была только 
у моей подруги, они тоже переехали, как оброч­
ная — Варвара-свеча. Мы к ней ходили».

Многие личные свечи, как семейные релик­
вии, хранятся в домах и сейчас, имея статус пат­
ронального покровителя семьи. История таких 
свечей — это живая история семьи. Из поколе­
ния в поколение они были воплощенной молит­
вой за домочадцев, с ними связывались надежды 
на избавление от бед и надежды на лучшее. 
Например, по словам Т.И. Фельдшеровой из г. 
Кричева Могилевской обл., фамильную свечу 
хранит и празднует уже третье поко­
ление женщин из их семьи, с ней не 
расставались и во время длительных и 
тяжелых переездов по стране. Начала 
делать свечу бабушка Фельдшеровой, 
жительница д. Хотиловичи того же 
района, возможно, еще до войны, но 
активно праздновать ее стала с наступ­
лением войны. Эту свечу бабушка брала 
с собой в эвакуацию в Челябинскую 
обл., затем в Москву, где жила дли­
тельное время у дочерей, и, наконец, 
«когда вернулась домой умирать», при­
везла ее с собой на родину и передала 
дочери. От последней свеча перешла 
к нашей собеседнице, и вместе с ней в 
итоге переехала в Кричев. Свеча пос­
вящена Николаю Чудотворцу. Каждый 
год, 19 декабря, Т.И. Фельдшерова дела­
ет «отправу»: «насуковает» с помощью 
близких родственниц свечу, несет ее в 
церковь, заказывает акафист, подает записку о 
здравии всех членов семьи. Вечером приходят 
родные и близкие, свечу зажигают, молятся и 
ужинают. Священная реликвия воспринимает­
ся как защитница прежде всего мужской части 
семьи. Из пояснений моей собеседницы ясно, что 
статус мужской защитницы свеча получила в 
силу восприятия таковым самого празднуемого 
святого. «Свеча фамильная — Никола. Бабушка 
начала, как война началась. Она переживала, 
что у нас много ушло на фронт. Но, кстати, все 
вернулись. Она обреклась — оброк, что Николай 
Угодник и защитник мужчин, и буду молиться, 
отправлять. У нас и сейчас много мужчин в роду. 
(Николай Чудотворец — покровитель муж­
чин?) Да, только мужчин».

Патрональные семейные свечи воспринима­
ются как покровители всех домочадцев, поэтому 
за их благословением обращаются члены семьи 
в различных обстоятельствах, когда особенно 
требуется помощь свыше. Т.И. Фельдшерова 

так описывает ситуацию перед поступлением 
ее внука в Академию МЧС: «Я ему говорю: 
“Деточка, ты ходи хоть постой коло ее”. А он: 
“Бабушка, я руками подержусь”. И поступил, и 
учится хорошо» (г. Кричев). Благословение свечи 
женщина испрашивала и для крошечной внучки: 
«Вот как родилась внучка, я ее в годик привезла 
и подержала около свечки, свечу запаливала. 
Просила, чтобы ум и разум были хорошие. Вот 
она и учится хорошо».

В отличие от празднования общей свечи 
празднование личной не подразумевало каких- 
либо установлений в отношении круга участни­

Тамара Ивановна Фельдшерова. Город Кричев Могилевской обл., 2007 г.

ков. Как обычно говорят, «звали кого хотели». 
По другим данным, в дом, где праздновалась 
личная свеча, мог прийти любой желающий 
из местных жителей. Например, в д. Большие 
Немки Ветковского р-на общественной свечой 
был Покров. Одна из женщин сделала лич­
ную свечу-икону — Казанскую. И на осеннюю 
Казанскую (4 ноября) устраивала обед и вечер 
по принципу: «кто придет: не приглашала никого 
и не выгоняла никого».

Личная свеча находилась в доме постоянно. 
Временная передача ее была возможна лишь в 
том случае, если кто-то просил дать ему свечу 
(или свечу-икону) в дом в связи с чрезвычайной 
ситуацией (болезни, уход детей в армию). При 
этом новая хозяйка устраивала празднование за 
свой счет. Встречались варианты, когда молодые 
члены семьи обрекались на уже имеющуюся в 
семье или у кого-то из близких родственников 
свечу. Это означало, что оброчница забирала 
свечу к себе и устраивала за собственный счет 



42 ИССЛЕДОВАНИЯ

праздники. Впоследствии свеча могла вернуться 
к прежней владелице. О такой ситуации сообщи­
ла жительница д. Курманова — хозяйка свечи 
Никола: «Племяннице отдала своего Николая. 
Ее сынок был в армии, обреклись, чтобы Господь 
сохранил. Он пришел. И дочка его уже институт 
кончила. Потом вернула». В советское время, 
особенно послевоенное, далеко не всегда можно 
было найти икону того святого, которому желали 
дать обет. В таких случаях икону брали на время 
и устраивали положенное празднество. По этому 
поводу приведу детские воспоминания жительни­
цы Могилевского р-на, из которых видно, насколь­
ко сильны были и в советское время традиции 
религиозного поведения в том числе почитания 
икон и прежде всего выбранных, хоть на время, в 
патрональные: «У мамы сын был Жорик — Егор, 
так она обреклась на икону Юрья. И вот у нас не 
было этой иконы. А была деревня Ганович, это 
рядом, и договорилась мама: у хозяйки, что у нее 
была эта икона. А Юрья, он же весной бывает, 
6 апреля, так дома они готовили стол и ладный 
стол. Приходили эти бабы, которые молиться 
умеют, кто поют святые песни. И шли, это кило­
метра два шли они и забирали ту икону. Там тоже, 
наверное, стол готовили. Там обедали, молилися 
и снимали ту икону с рушниками. Она большая, 
ладная была. И я помню, что на коне этот Юрья 
был, бьет в горло этому Смоку поганому. И несли 
ее, приносили в нашу хату, вешали на кут и сади­
лись за стол, чествовали уже мама и папка, и 
соседи, а это ж свято (праздник. — Т.Л.) было, не 
работали и молились. И эта икона оставалась год 
до Юрья. Тогды на следующего Юрья они забрали 
от нас, мама, наверное, только на год обреклась. 
Вот это я добро помню. И они забрали эту икону, 
и опять же стол делали и все так же».

Праздник определенного святого, выбранного 
для личного обета, мог быть праздником всей 
деревни. Это происходило в тех случаях, когда 
в данной местности уже существовала традиция 
приходских и деревенских праздников, но не 
было возможности организовать свой церковный 
приход. Так, патрональным праздником для жите­
лей нового поселка в Добрушском р-не стал по 
их пожеланию день Рождества Богородицы, что 
связано с личной свечой-иконой, сделанной по 
случаю болезни дочери в 1927 г. бабушкой нашей 
собеседницы Е.И. из пос. Корма. По ее воспоми­
наниям, «в 1920-е годы их расселяли, и принято 
было, чтобы у каждой деревни свой приход. В 
Корме — Покров, в Хорошеве — Никола, вроде». 
Семью Е.И. выселили в поселок в 1923 или 1924 
г. «Там было дворов 40 и хотели тоже свой при­
ход. И вот бабушка сделала ее свечу и Вторая 

Пречистая и стала приходом. Праздновали все. К 
ним (бабушке. — Т.Л.) больше богомольные при­
ходили (бабушка и по умершим читала. — Т. Л.). А 
так — каждый в своем доме (т. е. праздновали по 
типу престольных праздников. — Т. Л.). Бабушка 
делала обед. И сейчас ношу икону в церковь 21 
сентября, и помолюсь, и обед» (Добрушский р-н).

Иногда в конкретных историях личных свечей 
мы видим, что традиция празднования свечи, 
точнее, само его начало, дополнялось широко 
известным в восточнославянской традиции вари­
антом усиления обета. Мы имеем в виду изго­
товление обыденных, т. е. сделанных в один 
день, предметов, что должно было, по общему 
мнению, придать особую силу испрашиванию 
милости и помощи у Бога. И в середине XX в. в 
критических ситуациях люди следовали усто­
явшейся традиции, надеясь на ее безусловную 
действенность. Приведу одну из реальных исто­
рий в д. Неглюбка Ветковского р-на в пересказе 
местных жительниц. Причем, излагая события, 
наши собеседницы делали акцент именно на 
факте незамедлительного разрешения трагичес­
кой ситуации как следствия обращения к особой 
форме обета. Во время войны семья одной из 
женщин оказалась в Карелии. После освобож­
дения Белоруссии они отправились домой, но в 
пути на станции, в вокзальной сумятице тех лет, 
женщина потеряла сына. По прошествии неко­
торого времени ей сообщили, что сын находится 
в госпитале в Светиловичах (деревня в том же 
Ветковском р-не). Женщина не признала в юноше 
на костылях своего сына. Его реакция на непри­
знание в интерпретации пожилых рассказчиц 
имеет оттенок горестных народных плачей о всех 
погибших и покалеченных в той страшной войне: 
«Он говорит: “Як я скажу, что это моя мамаша, 
что она меня не признала”. И плакал он светлыми 
слезами — тот, что на костылях». Данный факт 
был воспринят окружающими как нежелание 
женщины брать на себя груз заботы о сыне-инва­
лиде: «Ну, все на ее: “Вот, каб был хороший...”».

Вот тогда, героиня этой истории решила, по- 
видимому, поступить в соответствии с религи­
озной традицией своих мест. Ее обращение к 
обету в данном случае выглядит как обращение к 
Божьему суду — последней инстации, способной 
не только оказать ей помощь, но и оправдать в 
глазах окружающих. «Она взяла и оброчный обед 
сделала. Пошла заказала, шоб сёдня мне икона 
готовая, Рожество. (Чтобы за один день сделали 
икону?) Да. Рушничек пошить ей. Принесла она 
всё, рушничек повесила, икону поставила. Обед 
собрала. Пошла: “Люди, ходите на обед, у меня 
оброчный обед”. Пошли. Пообедали. Прошло 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 43

время от Рождества до поста». А в пост нашелся 
потерянный сын. Пришло письмо из Ленинграда 
от молодого человека, который сохранил отры­
вочные детские воспоминания: он сидит на печи, 
а мать говорит: «это печь карельская, а наша печь 
в Неглюбце». И именно это воспоминание позво­
лило ему довольно сложными путями найти свою 
семью. В комментариях рассказчицы пояснили, 
что «оброчный обед она сделала под Рожжество. 
В один день ей сделали икону — гроши заплати­
ла. Полотенце, може, было, а она, за день, може, 
вышила». Можно добавить, что изготовление 
обыденных полотенец некоторые ученые считают 
характерной особенностью именно для белорус­
ской обетной практики65.

65 Зеленин Д.К. Восточнославянская этнография. М., 1991. С. 99.

Характерная для данного региона особенность 
обетной практики — соучастие коллектива, пре­
жде всего устройство угощения для общества, 
сохранялась и в тех случаях, когда речь не шла 
об изготовлении и праздновании оброчной свечи 
(свечи-иконы). Коллективные обеды по обро­
ку — самостоятельная распространенная форма 
исполнения обетов, во всяком случае, на памяти 
пожилых людей и поныне. Обычно такой обет 
условно можно разделить на две части: церков­
ную и домашнюю. «Оброчные обеды — это идите 
в церкву, ставьте на свечку и обрекаются. На, 
болеешь или чего… так помолятся Богу и обед 
делают. И потом еще делают. Например, человек 
пьет. Вот ставь свечу и обрекися, что ты не будешь 
этого делать. Это все помогает. Свечу в церкви 
перед иконой, которая поможет тебе — Николаю 
Угоднику, Матери Божьей. И помолиться» (д. 
Яново Ветковского р-на).

О коллективных обетных угощениях помнят и 
жители смоленского приграничья. Так, жительни­
ца с. Плауны рассказывала о таком обеде, который 
устраивал ее отец на день Николая Чудотворца. 
Возможно, возникновение данного обета было 
связано с оказанной когда-то отцу женщины 
помощью со стороны односельчан. «(На Николая 
чудотворца?) — Ничего не делали (т. е. не было 
совместного праздника. — Т.Л.). Отец мой, хоть и 
слабый был, Никольщину справлял. Скажет мате­
ри: “Исаевна, будем Николу справлять, зимнего. 
Раз отец мой гулял, значит и я буду гулять. Надо 
же оплатить за труд, люди помогали нам”. (Как 
гуляли?) — Сперва хлеб пекли, такой хороший. 
Даже с калиной, крупно помолотой. Пшеничный. 
Вечером собираются гости, кого позовешь. 
Поставят икону — Николу — так, чтобы к хлебу 
прихиналася. Зерно не ставили. Это куда-то в 

красный угол, на мост (пол. — Т.Л.). Икона — это 
наша. У нас много икон было. Отец собирал как 
помочи, как благодарность. Это отец делал прямо 
перед колхозами» (Краснинский р-н).

Рассмотрение разных типов объединений 
«по свече» показывает, что на практике часто в 
одном и том же селении сосуществовало несколь­
ко общих свечей и разных типов объединений. 
Причем жители могли одновременно входить в 
различные по типу сообщества. Так, в д. Речица 
Чериковского р-на в одно и то жевремя были 
общие свечи — Казанская и Михайловская, лич­
ные оброчные — Варваринская и др. И, наконец, 
что особенно интересно, имелась общая кол­
хозная свеча, объединяющая несколько дере­
вень, — Духовская. По-видимому, традиция иметь 
в центре определенного сообщества свечу — 
покровителя и объединяющего начала, была 
столь сильна, что логичным продолжением ее 
казалось перенесение традиции на новый вид 
сообщества. Эта свеча не была оброчной, ее 
сделали по желанию. Сохранялась и церковная 
часть празднования: «свечу эту снесут в церковь, 
кого попросят, не специальные, отправят, а после 
всех садят. Хай все работали, хай сенокос, нехай 
там всё... Подводы едут. Людей везут. И танцы, 
гули — ночь целую. (Председатель колхоза не 
возражал?) — Нет, объявляют даже: до обеда 
рабочий день, а после обеда — все к столу».

Таким образом, мы можем выделить несколь­
ко типов «свечей»: общедеревенские или круга 
лиц с четко оговоренным составом братчиков; 
оброчно-личные, которые приобретали статус 
общественных; оброчные личные, которые оста­
вались в доме хозяев, но празднование их носило 
обязательный общественный характер. В любом 
варианте празднование включало молебны дома 
и принесение свечи в церковь (по возможности), 
где прходила положенная служба и произноси­
лись «за здравие» имена всех братчиков.

При рассмотрении особенностей трансформа­
ции праздника в глаза бросается изменение поло­
возрастного состава его организаторов и участ­
ников. И эти изменения соответствуют и иным 
акцентам в смысловом восприятии праздника 
самими исполнителями. Так, в описаниях XIX в. 
основные устроители и участники, хранители 
общинных традиций — мужчины, причем как 
правило, хозяева домов. Для них свеча — это 
не просто религиозный праздник, но общинное 
мероприятие, на котором происходят общение, 
обмен мнениями по самым разным проблемам 



44 ИССЛЕДОВАНИЯ

деревенской жизни66. В послевоенное время пос­
тепенно инициативу берут в свои руки женщины, 
что в значительной степени объяснялось мало­
численностью мужчин. В дальнейшие годы жен­
ский характер религиозности, т. е. сохранение и 
поддержание религиозных устоев преимущест­
венно женщинами, стал особенностью и России, 
и Белоруссии. Аналогичная ситуация характер­
на и для наших дней. По словам жительниц 
Белоруссии, «это на западе (имеется в виду запад 
Белоруссии. — Т.Л.) мужчины в церковь ходят, а 
у нас...». Добавляя при этом, что в городах наблю­
дается больше мужчин в церквях. Сказывается 
известный факт — религиозность усиливается по 
мере приближения к старости, а средний возраст 
мужчин не доходит до 60 лет. В то же время жен­
щины испытывают больше страхов за родных, 
острее чувствуют потребность в их православной 
защите. Это чувство основано на характерной 
для народных представлений уверенности в том, 
что именно материнским молитвам дана от Бога 
сила охранять своих детей, и пренебрегать этим 
даром ни одна женщина не имеет права. При мно­
жественности и распространенности личных обе­
тов «на свечу» нам не встретился даже в воспоми­
наниях местных жителей ни один случай, когда 
бы обет был дан мужчиной. Анализ семантики 
и символики свечи в представлениях местных 
жителей будет приведен ниже, здесь же можно 
сказать, что для наших собеседниц самое главное 
в праздновании свечи — возможность обращения 
к Богу. Причем когда речь идет о личных свечах, 
коллективная трапеза, на которой звучат благо- 
пожелания присутствующих, становится орга­
ничной частью общего религиозного действа.

66 Громыко М.М. Указ. соч. С. 142, 145.
67 Подробнее о типологии обетов см.: Кремлева И.А. Мирской обет // Православная жизнь русских крестьян XIX–XX веков: 

Итоги этнографических исследований. М., 2001.

Изготовление и наращивание свечи (и общей, 
и личной) являются сейчас делом исключитель­
но женским. Состав участников дальнейшего 
празднества зависел и зависит от местной тра­
диции. Наиболее распространенным можно счи­
тать коллективное гулянье на второй день, в 
которым принимают участие жители обоего пола 
разного возраста. «У нас в Ботвиновке все гуля­
ли на второй день. Вся деревня, и молодежь» 
(Кричевский р-н). В других местах мужчины не 
принимают активного участия или совсем не 
присутствуют на празднестве. Такой порядок 
сложился в д. Малятичи. Как говорят «мужчины 
у нас не ходят. И раньше не ходили». Даже пояс­
нение священника относительно того, что «на 

второй день можно и мужчинам», не изменили 
сложившейся традиции. «Мужики могут прийти 
на второй день в тот дом, куда перенесли, но не 
приходят». По словам одной из местных женщин, 
неоднократно принимавшей свечу у себя, «у 
меня и хозяин был, и сыны — ну, в коридоре им 
сделаешь стол, отдельно».

Причины обетов. Мы уже говорили о том, 
что, источники, относящиеся к дореволюционно­
му периоду, мало что сообщают нам о причинах 
начала празднования той или иной свечи. Для 
авторов сообщений и этнографических статей 
важнее фиксация местной своеобразной традиции 
и описание ее вариантов. Наши материалы позво­
ляют расширить характеристику общественных 
празднований. Можно сделать общий вывод, что 
общественные свечи начинались и продолжались 
в дальнейшем либо в память какого-либо собы­
тия, либо по данному обществом обету. В любом 
случае, раз начавшись, они воспринимались впос­
ледствии как обязательное для ежегодного испол­
нения действие. Это позволяет рассматривать их 
в целом как более или менее явно выраженную 
форму обетной практики67; так же рассматривает 
их и само местное население. Рассказы об истори­
ческих событиях или природных явлениях, быв­
ших причиной изготовления общественной свечи, 
нередко передавались из поколения в поколение, 
что не давало традиции угаснуть даже в тех слу­
чаях, когда старая свеча становилась слишком 
большой и ее относили в церковь.

Одна из наиболее распространенных при­
чин данного обета — стихийные бедствия. Так, 
по словам жительницы д. Речица Чериковского 
р-на Могилевской обл., у них была общая 
свеча — Казанская Божья Мать. «Казанская 
оброчная была, потому что один год, это еще 
покойница баба наша рассказывала, как-то раз 
на Казанскую такая была буря, такие погромы, 
пожары большие. И вот люди обреклись. И справ­
ляли, справляли. Испокон веков она переходила, 
и все время».

Тем не менее истоки начала празднования 
общественной свечи далеко не всегда сохраня­
ются в памяти людей. Хорошо, если кто-то из 
старшего поколения способен дать какие-либо 
сведения по истории села. Наши современни­
ки, даже пожилые люди, часто и не стремятся 
узнать, какие события побудили их предков дать 
обет на свечу. И объясняется это не только их 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 45

нелюбознательностью. Для них гораздо важнее 
сам факт давнего обещания и его последствия. 
Размышления на этот счет таковы: когда-то жите­
ли села почувствовали особую необходимость 
усилить свои молитвы к Богу и сделали это в 
соответствии с устоявшейся традицией; задача 
же потомков — продолжать чтить патрональную 
святыню, с покровительством которой связано 
благополучие коллектива в целом и каждого в 
отдельности.

Начало свечи могло не быть связанно с кон­
кретными событиями. Имелась традиция орга­
низации надежной, проверенной предшеству­
ющими поколениями формы обращения к Богу, 
распространенной прежде всего там, где не было 
церквей. И в качестве превентивной меры крес­
тьяне объединялись и брали на себя обеща­
ния праздновать свечу определенному святому. 
Поводов для возникновения таких желаний в 
далеко не безоблачной деревенской жизни было 
более чем достаточно.

Подчас в истории празднования конкрет­
ных свечей отражается специфика религиозных 
настроений в те или иные моменты советской 
истории. Особенно это касается военного време­
ни, когда обстоятельства вызывали оживление 
религиозных чувств, заставляли людей вновь 
вспомнить о существующей помимо них всемо­
гущей силе, за помощью к которой они имеют 
возможность обратиться. Приведу в связи с 
этим историю свечи из д. Малятичи. До войны 
здесь существовало много свечей, «по 5-10 дво­
ров соберутся, небольшие были свечи». Во время 
войны деревня была почти полностью сожжена 
врагом, погибло все имущество, в том числе и 
свечи. В Малятичах жил бывший дьякон, про­
должавший по возможности окормлять населе­
ние. Он тайно крестил детей на дому и провожал 
умерших. Когда фашисты подожгли деревню и 
местные жители бежали, он «не пошел отсту­
пать. Он взял икону, обошел свою хату и кругом 
еще две хаты. И они не сгорели. Немец подошел, 
запалил ту хату, которую он обошел. А только 
отошел и потухло все. А икона была какая-то от 
пожара, которой на Сретенье молятся в церкви. 
И после этого стали делать общую свечу, так 
как стали Богу верить». В обстановке разрухи, 
при отсутствии церквей свеча была для людей 
тем священным объектом, который давал им 
воможность обращения к Богу. Как пояснил 
старейший житель деревни, «все же сгорело, и 
,чтобы помолиться, сделали свечу».

О причинах появления личных свечей уже 
говорилось. Общее заключение по поводу дан­
ных обетов хорошо сформулировала пожилая 
женщина из г. Ветка: «Всякое было горе людям, и 
они обрекались: “Господи, помоги мне”». По отзы­
вам, особенно много личных свечей появилось во 
время Великой Отечественной войны: «Женщины 
обрекались на детей, на мужчин. За здоровье, за 
благополучие. Каб с войны [вернулся]. В Войну 
именно на мужчин было больше всего обречение» 
(д. Малятичи Кричевского р-на); «особенно свечи 
делали во время войны. Мужчины ушли на войну, 
вот чтобы они вернулись» (д. Казацкие Балсуны 
Ветковского р-на).

Наши собеседницы вспоминают о самых 
разных ситуациях, заставлявших людей давать 
обеты: «У одних свеча была Казанская. Это икона, 
оброчная. Хозяина забрали в тюрьму, и жена 
обреклась. Это после революции» (д. Большие 
Немки Ветковского р-на); «у племянницы сынок 
был в армии, обреклась, чтоб Господь его сохра­
нил» (д. Курманово Мстиславльского р-на).

Иногда начало празднования свечи и выбор 
посвящения носили почти мистический характер. 
Так, в семье сестер Потаповых из д. Курманово 
находится свеча Сретенье. Она сделана в память 
умершего отца по следующей причине: «Сретенье 
здесь большой праздник престольный. И вот 
как-то приснилось, Бог сказал ему [отцу]: “Ты 
умрешь на Сретенье”, а не сказал, в каком году. 
Он и гроб заказал. Прошло три года, он его все 
сохранял, и на Сретенье умер. Так вроде как 
отцовское желание».

Однако началом и продолжением празднова­
ния роль свечи (свечи-иконы) как объекта обет­
ных действий не ограничивалась. Материалы 
позволяют говорить о существовании разно­
образной обетной практики, связанной с цен­
тральным ритуальным атрибутом. Уже само 
обещание взять свечу на ежегодное хранение 
и празднование рассматривалось как обет, т. е. 
как форма религиозного обязательства перед 
Богом и людьми. Это прямо или косвенно звучит 
в информациях о празднике. Так, в описании 
обычая в с. Новые Бобовичи прямо указывается, 
что «хозяин несет икону (свеча-икона. — Т.Л.) в 
дом принимающего ее по обету на годовое хра­
нение святыни»68. Поведение присутствующих 
при свече также могло определяться взятыми 
обетами. В упомянутом с. Новые Бобовичи, по 
словам наблюдателя, вечером первого дня все 
расходились по домам, «но пришедшие по обету 

68 Историко-статистическое описание Черниговской епархии. С. 244.



46 ИССЛЕДОВАНИЯ

остаются на всю ночь пред образом, перед кото­
рым не угасует свеча»69.

69 Там же.

Обычной формой частных обетов, связанных 
с патрональной святыней, было пожертвова­
ние к ней каких-либо предметов, чаще идущих 
на ее украшение. Приведем один из примеров. 
Жительница д. Казацкие Балсуны вспоминает: 
«Мама моя — они копали огород и порезала 
ножом палец. Рана не заживала, начала уже гно­
ить. И был престольный праздник, эта свеча на 
Троицу. И она говорит: если заживет рука, обрек­
лась просто, я пойду на свечу, сошью убор — фар­
тучек, юбочку. И что? Оттого или не оттого рука 
стала заживать и затянулась. А она сшила и 
пошла в Малиновку. Свеча там стояла у людей» 
(Ветковский р-н).

При рассмотрении разных форм обетов и отно­
шения к ним всегда небезынтересно узнать, что 
же все-таки местные жители подразумевают под 
понятием «обет». В некоторых комментариях 
можно услышать характеристики собственных 
ощущений собеседников по этому поводу. «Просто 
в душе чувствуешь Бога и хочешь покориться 
Богу. Обрекаешься — и всё. Идешь в церковь, 
молишься Богу за здравие, за своих детей, вну­
ков. Просто в душе просишь. Я всю службу стою и 
в душе прошу. (Со свечой сильнее молитва?) — 
Конечно. Как-то чувствуешь, что свеча — это 
свеча» (д. Малятичи Кричевского р-на).

Отношение к обетам. Исполнение взятого на 
себя обета, независимо от того, в какой форме он 
был выражен, считалось обязательным, наруше­
ние его пожилые люди приравнивают ко греху.

Можно привести комментарии жительницы 
д. Яново относительно обязательности обетов 
и объяснений по поводу того, что просимое не 
было получено. Речь шла о личных обетах с 
поставлением свечек в церкви и устройством 
коллективного обеда: «А если ты нарушишь 
это — значит, ты нечеловечная, значит, ты 
неверующая. Чего ты свечу ставила?! Тебя еще 
может и наказать! (А если просимое не полу­
чилось?) — Это надо очень сильно веровать 
и понять, почему Господь Бог тебе не помог. 
Может, ты чего-то виноватый, значит, ты сделал 
грех, недостоин» (Ветковский р-н).

Данный раз оброк оставался в силе и в том 
случае, если обращенная к Богу просьба не полу­
чила желаемого результата. Обычно это пра­
вило местные жители подтверждают конкрет­
ными примерами из жизни своей деревни. По 
поводу оброчной свечи Варвара из д. Речица 

местная жительница рассказала следующую 
историю: «Баба за мальчика обреклась. Шесть 
годов мальчик, помер. Две девочки и хлопчик 
один. А все равно помер. И стала ставить все 
равно, каждый год собирались» (Чериковский р- 
н). Аналогичным образом судят о необходимости 
соблюдения обетов многие наши собеседницы: 
«Очень много обрекались, особенно Варваре по 
болезни детей. Делали свечи и праздник. (А 
если ребенок продолжал болеть?) — Все равно 
каждый год. Если она уже обреклась, сделала, то 
уже каждый год. (Если ребенок умер?) — Все 
равно будет делать, пока уж руки не сложит» 
(д. Сапрыновичи Мстиславльского р-на).

Неисполнение обета, особенно по отношению 
к коллективной святыне рассматривалось как гре­
ховное действие, а потому могло повлечь соответс­
твующее наказание. Так, традиционные нормы 
поведения исключали возможность отказаться от 
обета взять коллективную реликвию. Однако в 
последние десятилетия XX в. случались и нару­
шения обетов, а следовавшие за этим несчас­
тья могли восприниматься как наказание свыше: 
«Обреклась наша Нюра и не взяла. И тады горе 
поимела. Сына с армии привезли (убили), а другий 
погиб. Может и не за это, но вот так было».

Как общественные, так и личные обеты не 
имели какого-либо временнóго ограничения. В 
случае необходимости продолжение раз данно­
го обета должно было перейти к следующему 
поколению: «Вот моя подруга, у нее Варвара. Она 
обреклась на дочку свою. Дочка уже замужем. 
Она помрет — матка, так дочка тогда должна про­
должать» (переселенцы из д. Речица Чериковского 
р-на в пос. Андраны).

Выводы. Религиозно-общественные празд­
ники, получившие в научной литературе назва­
ние «братские праздники», или «братчины», 
в том числе и праздник «свечи», неизменно 
вызывали интерес у исследователей. Кто-то 
стремился выяснить генезис происхождения 
братских объединений и братских праздников, 
другие обращали больше внимание на характер 
функционирования их в определенный истори­
ческий период. Совершенно закономерно то, 
что при рассмотрении традиций данного реги­
она ученых интересовал прежде всего вопрос о 
соотношении указанных общественных празд­
ников и церковных братств западных регионов 
Белоруссии и Украины.

С. Соловьев пришел к выводу о том, что ана­
лизируемые общественные явления «в начале 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 47

были одно и то же учреждение»70. Однако срав­
нение церковных братств — организации мирян, 
осуществлявшей патронат над приходской цер­
ковью и заботившейся о религиозном воспита­
нии в приходе, — и деревенских сообществ, 
объединенных общей реликвией, не позволяет 
согласиться с таким выводом. Ф. Жудро, иссле­
довавший большой конкретный материал о праз­
днованиях свечи на территории Могилевщины, 
считал первоначальной формой братских объеди­
нений, «из которых выросли медовые и церковные 
братства прежнего времени»71. Немалый интерес 
представляет и исследование А. Ефименко, ищу­
щего генетические параллели братчин в родовых 
объединениях южных славян72. Ни в дореволю­
ционных источниках, ни в материалах полевых 
исследований каких-либо данных о родовом при­
нципе организации братств нам не встретилось. 
Тем не менее можно отметить, что, по данным 
О. Лобачевской, переносные иконы (Горецкий и 
Дрыбинский районы Могилевской обл.) объеди­
няли группы кровных родственников73.

70 Соловьев С. Братчины // Русская беседа. № IV. 1856.С. 117.
71 Жудро Ф. Указ. соч. С. 236.
72 Ефименко А. Южно-русские братства // Слово. СПб., 1880. Год 3-й.
73 Лабачэуская В. Указ. соч. С. 404.
74 Зеленин Д.К. Указ. соч. С. 385–386.
75 Лисицын М. Указ. соч. С. 272.
76 Жудро Ф. Указ. соч. С. 233.
77 Раманава Л. Указ. соч. С. 104.

Несколько иной аспект данной темы интере­
совал М.М. Громыко. Приводя данные разных 
источников, она рассматривает празднование 
свечи в контексте известных на Руси братских 
объединений, выделяет общие характеристи­
ки, а также многообразие форм функциониро­
вания братских объединений «по свече». Для 
нас представляется очень важным ее вывод о 
том, что особенности братских празднеств всег­
да соотносились со спецификой общественной 
жизни. Собранные и представленные в настоя­
щей статье материалы подтверждают этот вывод 
и показывают, как на протяжении более чем 100 
лет с изменениями в общественном устройстве 
общества, прежде всего разложении общины, 
менялись и формы братских объединений, и 
братские празднества.

С точки зрения территориального распро­
странения праздника подошел к вопросу Д.К. 
Зеленин. Основываясь на фактических матери­
алах, он, в отличие от большинства авторов, не 
склонен считать данный вид праздников харак­
терным в основном для белорусов. Об этом сви­
детельствует его наличие у русских Пензенской 

и Вятской губерний, а также у мордвы-мокши. 
По мнению исследователя, речь идет не о заимс­
твованиях, а о более широком распространении 
обычая в прошлом.74

В определениях праздника «свечи» в дорево­
люционных источниках часто делается упор пре­
жде всего на то, что это общественная трапеза 
(«пирушка») по поводу празднования патрональ­
ного святого или праздника. На основе наших 
материалов в качестве доминанты данного обще­
ственного явления мы бы прежде всего выделили 
его религизную значимость для всех участников. 
Скорее всего, специфика праздника — общее 
владение патрональной святыней и последова­
тельное нахождение ее в доме каждого из членов 
братства — обусловлена отсутствием церквей 
или даже часовен, которые могли бы стать цен­
тром религиозной жизни. Безусловно, каждый 
мог помолиться и сам, но общинное сознание, 
распространяясь и на область религиозных пред­
ставлений, подсказывало, что совместная молит­
ва имеет бóльшую силу, более весома. Можно 
согласиться с теми дореволюционными авторами, 
которые подчеркивали значение праздника для 
религиозного единения жителей. Так, исследо­
ватель свечи на Смоленщине М. Лисицын писал: 
«Устройство общественных религиозных предме­
тов не только носит характер глубокой древнос­
ти, но имеет, кроме того, чрезвычайное значение, 
ибо оно соединяет христиан известного места в 
единый религиозный союз»75. О том, что лица, 
празднующие одну свечу, «связаны союзом братс­
тва по покровительством выбранного патрона» 
отмечал и белорусский автор Ф. Жудро76.

Осознание особой сакральности коллектив­
ного обращения к Богу и сейчас присутствует 
в сознании многих пожилых людей. «Свечу для 
чего собирали — чтоб освятить дома, чтоб помо­
лились. Чтоб больше людей собрались и помоли­
лись Богу» (д. Малятичи). Дом, принявший свечу 
(свечу-икону), в глазах местных жителей стано­
вился, по справедливому замечанию белорусской 
исследовательницы Л. Романовой, «своеобразной 
церковью»77, поскольку был освящен присутстви­
ем особой Божьей благодати. И в заслугу челове­
ка, принимающего общую свечу и устраивающе­



48 ИССЛЕДОВАНИЯ

го празднование по случаю празднования личной 
покровительницы, наши собеседницы ставят то 
обстоятельство, что он не просто устроил обед, 
но дал возможность другим людям обратиться к 
Богу посредством патрональной святыни. И сде­
лать это в сакрализованной обстановке, дающей 
ощущение той общности, соборности, которое 
возникает у верующих на общественных церков­
ных богомолениях.

С этим связана и традиция более благочестиво­
го поведения хозяев дома, запрет на шумное весе­
лье в доме и особенно на ругань. Об этом писали 
дореволюционные авторы: «Дом, в котором на год 
оставляется святая икона, обыкновенно отказыва­
ет себе во всех шумных веселостях и ведет себя 
благоговейно во весь год»78. Кое-где эти предпи­
сания сохраняются и сейчас. В д. Неглюбка гово­
рят: «Если икона стоит, уже свадьбы не будет, не 
состоится. На год откладывают, пока другие забе- 
ре. Кто собирался свадьбу (играть) и не брали. 
(Почему?) — Чтоб не пели, горелку не пили. А 
если уже необходимо, то свадьбу в другом дворе 
делают, у соседей. Когда свеча — чтобы водки 
никто не пил в этом доме, чтобы не матюкались, не 
ругались, не ссорились. “Тише, свеча стоит”. Это 
закон был, строгий закон в семье». (Ветковский 
р-н). Особый, святой статус дома, где находилась 
общая свеча-икона в деревне, был связан еще и 
с тем, что после закрытия церкви в нем лежала 
плащаница, там же святили пасху, была и служба. 
О том, что дом, где была свеча-икон,а становился 
религиозным центром данного селения, говорит и 
жительница д. Хорошевка, у которой уже два года 
стоит общественная икона Михайло: «Ко мне как 
принесли ее, то и воду у меня святили, батюшка 
святил. И в этом году было служение (дома), пев­
чие приезжали из церкви, батюшка и люди прихо­
дили. Народ деньги давал».

78 Историко-статистическое описание Черниговской епархии. С. 244.
79 Оговорим сразу очень важный момент, который сейчас в церковной практике не имеет значения, во всяком случае, церковь 

не декларирует его значимость. Дело в том, что характером чудотворности обладала, по мнению дореволюционных авторов, лишь 
восковая свеча. «По апостольским правилам именно восковая, никакая другая не допускается. И это вошло в жизнь верующих 
христиан не произвольно, а по учреждению Господню, по преданию и нарушитель (то есть допустивший другую свечу, епископ 
или пресвитер) подвергаются строгому наказанию — извержению от священнического чина. (Апост. правило 3-е). Особую свя­
тость таких свечей утверждали и в России. (Протоирей Алфеев П. Высокое религиозно-обрядовое значение церковной восковой 
свечи при православном богослужении // Рязанские губернские ведомости. 1892. 16 сент.)

Свеча. Один из наиболее сложных вопросов, 
без рассмотрения которого невозможно понять 
всю религиозную подоплеку обычая — это вос­
приятие свечей самими хранителями традиции, 
их взгляд на специфику именно этих, специально 
изготавливаемых и бережно хранимых атрибутов 
православной веры.

Уже сам материал, из которого делается 
свеча, — пчелиный воск — позволяет жителям 
тех мест, где принят обычай, наделять ее особой 
сакральной сущностью. Традиция употреблять 
только натуральный воск для очередного нара­
щивания свечи соблюдается неукоснительно до 
сих пор. Это объясняется не только тем, что 
воск — традиционный материал для изготовле­
ния свечей (для любого вида использования) до 
появления других материалов79. В народных пред­
ставлениях воск наделяется особой чистотой и 
святостью в связи с сакрализованным статусом 
пчелы, приобщением ее к миру святости. Это 
представление можно считать традиционным и 
для русских, и для белорусов; помнят о нем и 
сейчас. Так, именно освященный особенной бла­
годатью материал отличает, по мнению одной 
нашей собеседницы, свечу от иконы: «(Свеча и 
икона — одно и то же по смыслу?) — Нет, это всё 
разное. Там написано художником, фотографом, 
а это воск. Воск обязательно. Пчела — это свя­
тая. Есть даже пословица: “пчела летит — вот где 
моя сила горит”, т. е. свечи в церкви. Так бабушка 
говорила» (д. Сапрыновичи Мстиславльского р- 
на). На псковско-белорусском пограничье сущес­
твовало поверье о том, что пчелы — это люди, 
превращенные в насекомых за то, что недостаточ­
но признавали Бога и нарушали запрет работать 
по праздникам. Бог оставил у них душу и разум, 
но велел работать, изготовляя мед — для пищи 
людям, а воск — для свечи Ему Самому.

Необычен внешний вид общественной свечи. 
В дореволюционных источниках подчеркивает­
ся величина свечей, вес которых доходил до 
двух-четырех пудов. Неподъемные свечи отдава­
лись в церковь. Свечи, объединяющие несколь­
ко семей или единоличные, были значительно 
меньше. Главной особенностью внешнего вида 
свечи были более или менее явно выраженные 
антропоморфные признаки. По словам коррес­
пондента Русского географического общества, 
«свеча имеет ту особенность, что на нее надева­
ют рубашку, нарочно приготовленную для сего. 
Нижний конец свечи бывает весьма толст, квер­
ху же она с обеих сторон отпускает вроде рук 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 49

так, что выходит три конца»80. О внешнем подо­
бии свечи человеку писал В.Н. Добровольский, 
добавляя, что она имела даже глаза — медные 
деньги, а, кроме того, была одета в рубашку81. Еще 
более резко охарактеризовал ее вид церковный 
деятель М. Лисицын. По его словам, в некоторых 
приходах, например, Райском (Смоленский у.), 
«самая форма свечи напоминает отчасти язычес­
ких болванчиков, чему особенно способствует 
украшение ее рубашечкой и лентами»82. Не лишне 
добавить, что этот же автор, допуская изначаль­
ную связь свечи с язычеством, признает, что это 
«во всяком случае уже не осознается нашими 
крестьянами»83.

80 АРГО. Р. 38. Оп. 1. Д. 3. Л. 10. Смоленский у.
81 Добровольский В.Н. Указ. соч. // ЭО. 1900. № 4. С. 2.
82 Лисицын М. Указ. соч. С. 272; Добровольский В.Н. Указ. соч. С. 2.
83 Лисицын М. Указ. соч. С. 273.

* Трудно сказать, является ли монета в данном случае символом богатства или употреблена как предмет, часто входивший 
в женские украшения. Но можно вспомнить об историческом примере соответствующего украшения свечей. Так, на царских 
свадьбах «на свечи (жениха и невесты) надевались серебряные или серебряно-вызолоченные обручи и бархатные или атласные 
кошельки». См.: Забылин М. Русский народ, его обычаи, обряды, предания, суеверия и поэзия. М., 1989. С. 547.

Трудно сказать, везде ли на Смоленщине 
свеча было столь своеобразна. Полевые иссле­
дования на белорусском пограничье, где обычай 
сохранялся до недавних пор, а кое-где сущест­
вует, хотя и в сокращенном виде, сейчас, дают 
аналогичные материалы в отношении как кол­
лективных, так и личных свечей. В описани­
ях свечей нашими собеседницами часто можно 
встретить ее уподобление, во всяком случае 
терминологическое, человеку: «Мама сделала 
на меня (обреклась при болезни дочери. — Т.Л.), 
лет восемь мне было. Она была как челове­
чек — ручечки наверх и голова» (пос. Андраны 
Мстиславльского р-на). Обязательным было 
не просто украшение свечи, но надевание на 
нее нарядного комплекса одежды, по наиболее 
распространенному варианту — без различия 
«пола» соответствующего святого.

Есть, правда, сообщения о том, что одеж­
да свечей все же различалась. «Свечу разукра­
шивали, кофточку из материала, безрукавочку, 
юпочку, брыжжечку, бусы, кто и крестик под­
цепит. Каждый по-своему наряжает. Михайлу 
наряжали так же, как мужчину, — як юбочку 
и сшивали», «у Никольской — мужская одеж­
да, как штаны были» (деревни Саприновичи, и 
Милейково Мстиславльского р-на). «В церкви 
видела свечи. Мужчина (свеча, посвященная свя­
тому. — Т.Л.) — и шапочка сделана. Туловище 
сделано, руки прилеплены, у кого руки опущены, 
у кого вверх. На шее бусы, чи крали, разукраши­

вали. Мужчине штаны делали. Сделаны ножки, 
промежуток сделан. И не сшито, а так — мате­
риалом сделано, обхвачено. Свеча сплошная, 
но материал подхвачен. Шапочка из материала, 
круглая, маленький картузочек. Лицо не делали 
(д. Сапрыновичи Мстиславльского р-на).

Распространен был и обычай вешать на свечу 
маленькую иконку, по возможности того свято­
го, которому была посвящена свеча: «Крест на 
свечу вешали и иконку, их не меняли. Например, 
икона Николы на Никольской свече, а на Юрья, 
наверное, Юрий висел» (д. Казацкие Балсуны 
Ветковского р-на).

Даже в трудные в материальном отношении 
времена хозяева старались «нарядить» свои свечи 
и обязательно меняли им одежду к дню праздно­
вания. «Платьице меняли. Найдешь какой-нибудь 
кусочек покрасивее, а ведь не было ничего. А у 
матки были два красивые платка, а мне захоте­
лось платье сделать [свече] и сделала. (Считали 
свечу своею?) — Да, она была сделана мне. 
И найдешь ленточки кусочек, в течение года 
где-то добывалось, чтобы ее завязать красивее. 
Одевали и мужскую, и женскую свечу в платьице 
одинаково. И в церкви стоят все в платьицах, с 
бантами. И еще копейку посадят на грудь (свечи) 
или пятак или три копейки.*  Почему — не знаю. 
Иконку (на свечу) не вешали, тогда не было таких 
иконок» (пос. Андраны).

Традиция одевать свечу, вызывающая неволь­
но у зрителя аналогию с изображениями челове­
ка, могла определяться двумя факторами, о кото­
рых говорят и наши собеседницы. Первый связан 
с восприятием свечи как святого предмета, ана­
логичного по значению иконе. «Почему наряжа­
ли? Так икона должна быть в полотенце, голой 
нельзя ставить. Так и свеча, не положено, чтобы 
была оголенная» (д. Малятичи Кричевского р- 
на); «наряжали — а як же она голая будет? 
Человек же он не голый, надо ж его одеть, так и 
одевали. Ленточки одевали, платочек завяжут, 
косыночку такую маленькую. И як человечек... 
Наряжанная: як платьице, ленточки привязыва­
ли. Як кукла какая. Тут шире, тут уже и голова» 
(д. Селец Мстиславльского р-на).



50 ИССЛЕДОВАНИЯ

Второй фактор — более прагматический. 
Многолетние налепы новых порций воска при­
давали свече, в конце концов, малоэстетичный 
вид, что никак не соответствовало ее святой 
сущности. Как говорят, «голая тела не должна 
быть. А такая свеча, что ее все время налепли- 
вают, она же некрасивая. А такую ж некраси­
вую как ставить!» (д. Малятичи). В дальнейшем 
традиция одевания могла трансформироваться. 
Сама форма свечи, восприятие ее как предмета 
женского рода*,  желание украсить объект благо­
говейного поклонения, на который возлагалось 
столько надежд, — всё это могло привести к 
появлению того довольно типового комплекса 
нарядной женской «одежды», о котором рассказы­
вают наши собеседницы и который можно сейчас 
увидеть на обрядовых свечах. В дореволюцион­
ных материалах сообщается обычно о надетой на 
свечу рубахе, но не более. Мужской же костюм 
на свечах, посвященных мужским святым, как 
нам думается, — явление довольно позднее и не 
получившее широкого распространения. Там, где 
основным атрибутом была свеча-икона, восковые 
свечи также наряжали и часто нарядно, хотя, как 
правило, они имели менее выраженный антропо­
морфный характер.

* Восприятие свечи как покровительствующего женского начала, конечно, присутствует в представлениях местных жителей. 
Например, на вопрос, не воспринимает ли она свою Михайловскую свечу как самого Михаила Архангела наша собеседница 
ответила: «Нет, Михайло — это мужской праздник, а свеча — она женская, поэтому ее и наряжаем. Свеча — это женский род» 
(г. Мстиславль).

84 Жудро Ф. Ф. Указ. соч. С. 234.

И все же какими-либо данными в пользу того, 
что местные жители отождествляли свечу и праз­
днуемого святого (или праздника), мы не распола­
гаем. Интересно, что на вопрос о причинах учас­
тия в общем праздновании свечи или изготовле­
нии личной, независимо от того, какому святому 
или празднику посвящена свеча, обычно следовал 
ответ: — «я обреклась Богу»; «свеча — это для 
Бога. Я обреклась Богу, я для Него все сделаю. 
А Бог мне должен помочь, как Он считает» (г. 
Мстиславль). Может быть, поэтому, в словесных 
формулах, сопутствующих проведению праздни­
ка, свеча обозначается не по празднуемому свя­
тому, а как «Божья свеча»84. Многочисленные рас­
спросы на этот счет позволяют сделать вывод, что 
молитвенное и праздничное служение данному 
святому в конечном итоге подразумевает видение 
возможности обращения к Божественному миру, 
к самому Богу как воплощению высшей всеохва­
тывающей и всемогущей силы. Возможно, поэто­
му не всегда понятно, что побуждает выбирать в 
качестве святого патрона, которому посвящена 

свеча или свеча-икона, определенного святого 
(за исключением упоминавшихся посвящений 
святой Варваре и Николаю Чудтворцу, чье безу­
словное почитание не требует объяснений) .

Далеко не всегда наши собеседницы могли 
сказать что-либо о характере своей веры в связи с 
изготовлением и празднованием свечи. Наиболее 
частые ответы: «Обреклась Богу на детей», «обрек­
лась Богу на хозяйство» и т.д. Пожалуй, наибо­
лее точный ответ дала жительница д. Малятичи 
на вопрос, кому посвящена все-таки Ильинская 
свеча — Илье Пророку или Богу. Из ее ответа 
ясно, что проявление почитания определенного 
святого — это действие, угодное Богу, в веде­
нии Которого находится весь божественный мир: 
«Богу посвящена, так считается. А Илья — это 
служитель был Бога. (Но почему тогда не обра­
титься прямо к Богу?) — Делают святому что- 
то хорошее, но Бога каждый день поминают. А 
этого святого — не каждый день, а тут в церковь 
ходят»; «это ж от Бога свеча. Это же апостол 
Илья, и Николай угодник, и Петро — от Бога» 
(Кричевский р-н).

Как правило, нет деления на «мужские» и 
«женские» посвящения свечей (или свечей-икон), 
за исключением святой Варвары как покрови­
тельницы женщин. Разделение свечей по при­
знаку пола можно встретить лишь в некоторых 
суждениях. Так, жительница г. Кричева воспри­
нимает фамильную Никольскую свечу, защищав­
шую прежде всех мужчин семьи, как и самого 
Николая Чудотворца, т. е. как «символ защиты 
Отечества. Если копнуть поглубже, то она как 
символ защиты всех защитников, солдат. У нас 
все пришли с фронта. И как символ благополу­
чия. (Это не сам Николай чудотворец?) — Нет. 
Это [свеча] — символ мужества, добра».

Почему именно свеча стала главным сакраль­
ным атрибутом празднества в данной местности, 
сказать трудно. Нам думается, что основным 
содержанием самой свечи была ее каноническая 
функция атрибута веры. Церковные свечи всегда 
были объектом особого религиозного почитания; 
с ними были связаны представления о восхожде­
нии, вместе с уходящим ввысь пламенем моления 
к Богу и одновременно очищения пространства, 
придания ему святости. Обетная свеча — это 
символ усиленного моления. Сейчас даже наибо-



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 51

Свеча-икона». Город Денисовичи, Злынковский р-н, Брянская обл. 2007 г.



52 ИССЛЕДОВАНИЯ

лее религиозные и религиозно грамотные люди 
затрудняются высказать какие-либо соображе­
ния относительно семантики свечи, хотя, безу­
словно, связывают с ней усиление конкретной 
помощи, приходящей свыше: «Это же не застав­
ляли, желание твое. У женщин ведь — каб 
Господь помогал, каб не болел, каб Господь всюду 
ангелов-хранителей [посылал]» (д. Курманово 
Мстиславльского р-на).

Один из моментов, который позволяет лучше 
понять сущностное значение свечи и как отде­
льного атрибута праздника, и как самого празд­
ника, — обязательное соединение свечи и иконы. 
Свеча никогда не переносится без иконы, и точно 
так же при переносе иконы — там, где она явля­
ется основным атрибутом обряда, — наряду с 
ней несут украшенную свечу. Обычно они рядом 
стоят и дома в красном углу. На вопрос о том, 
что же является более важным: свеча или икона, 
пожилые женщины отвечают: «свеча же просто 
так не горит, а только перед иконой», «одно без 
другого не бывает». Два православных атрибута 
составляют символическое целое: свеча — воз­
несенная молитва, икона — образ святого и, 
шире, образ божественного мира, к которому 
идет обращение. Коллективная свеча — это мис­
тическое предстояние перед Богом коллектива 
лиц, связанных определенными социально-рели­
гиозными отношениями.

Некоторые и саму свечу приравнивают, по 
значению, к образу: «Свеча — та же икона. Что 
Божьей Матери молятся, что на эту свечу». 
Иногда в известных и в русской, и в белорус­
ской традиции обрядово-магических действиях 
наряду с иконой принимала участие и свеча. Так 
бывало, например, при пожарах: «свечу выносят 
и обносят кругом горящего дома, чтобы дальше 
не пошло. Одна икону несет, другая — свечу. И 
молятся: “Отверзни, Господи”. Это если любой 
дом горит» (д. Речица Чериковского р-на).

Из контекста высказываний ясно, что сама 
свеча (как и свеча-икона) имеет сакральный 
смысл покровителя определенного коллектива 
или отдельного человека и его семьи. Присутствие 
ее в доме — это присутствие Божьей благодати. 
Восприятие свечи как воплощения покровитель­
ства и помощи Божьей определяет соучастие ее 
в самых разных практических делах. Особенно 
это касается личных свечей. Так, по словам 
пожилой жительницы д. Малятичи, «як только 
что-то с внучкой, так я молюся и эту свечку 
запаливаю. И дочка, она огурцы в парниках рас­
тила, так носила эту свечку туды, и иконку от 
свечки, и полотенец», т. е. поступала по прави­
лам обращения с семейной святыней.

Силой святости обладают, с точки зрения 
многих наших собеседниц, как сама свеча, так и 
надетое на нее «платье». Каждый год в праздник 
при обновлении платья старое не выбрасывали, 
а бережно убирали и хранили. Эту традицию 
сохраняют и некоторые хозяева (постоянные 
или временные) свечей и в наши дни. Другие 
снятую «одежду» отдают в церковь: «Я сниму 
платьице, выстираю, поглажу и все в церковь к 
Божьей Матери повешу. А нее другое платье» 
(д. Малятичи Кричевского р-на); «платье храню 
или же отдаю в церковь. Их, эти платьица, нельзя 
никуда деть. Это же традиция, это же церков­
ное. Она же посвяцается, как же выбросить?» 
(г. Мстиславль). Одежде свечи придавались и 
целебные свойства. Как говорят, «если у кого-то 
что-то болело, так брали фартучки эти (которые 
снимали со свечи при обновлении. — Т.Л.) и 
прикладывали к больному месту. Говорят, что 
помогало» (Гомельская обл.). Несомненную поль­
зу здоровью приносит и соучастие в наращивании 
свечи: «каждая воск мнет, говорят, чтобы руки не 
болели» (д. Малятичи).

Изготовление свечей и свечей-икон (опре­
деляемых так же, как «свеча») укладывается в 
общую православную практику обетных обра­
щений к Богу, которые включали в качестве 
одного из вариантов и приобретение обществен­
ных святынь с дальнейшим празднованием дней 
выбранных святых или праздников. Отличие 
состоит в специфике празднования и особен­
ностях взаимоотношений лиц, связанных этим 
празднованием.

Во второй половине XX в. шло постепенное 
угасание традиции общественно-религиозного 
празднования в регионе, причем особенно интен­
сивно на территории Смоленщины. Характеризуя 
традицию на белорусском пограничье, местные 
жители единодушно отмечают многочисленность 
свечей еще в недалеком прошлом. Как сказал 
настоятель храма из г. Климовичи, «сейчас (2004 
г.) на Введение приносили одну свечу. Лет десять 
назад их стояло на основные праздники — Николу, 
Екатерину, Варвару, Рождество — 10-15 свечей. 
Уходит традиция...».

Сохранность праздника в разных районах 
неодинакова. Пожалуй, в традиционном вари­
анте обрядово-праздничное действо едва ли где 
можно увидеть. В наиболее полном варианте оно 
представлено в Гомельской обл. — там и сейчас 
в ряде мест происходит не только празднование, 
но и ритуал передачи свечи-иконы из дома в 
дом. В Могилевской обл. интересные варианты 
традиции сохранились в наибольшей степени 
в Мстиславльском р-не, есть в Климовичском 



Т.А. Листова. Общественно-религиозные праздники на русско-белорусском пограничье... 53

и Кричевском и почти полностью отсутствуют 
в Хотимском р-не. Главная причина ухода тра­
диции, которую называют сами жители и кото­
рая является, скорее, следствием более глубо­
ких изменений в социально-религиозной жизни 
села, — нежелание молодых принимать икону 
у себя, что требует определенных затрат вре­
мени и денег. Обычно отмечают и характерную 
для наших дней необщительность населения, 
замкнутость: «стали замыкаться, в клуб не ходят, 
у всех телевизоры, домашние кинотеатры. Не 
хочут, чтоб и гости пришли. После войны были 
дружнее» (д. Малятичи).

На самом деле ушли в прошлое две главные 
составляющие праздника: безусловная вера в 
Бога, получившая в свое время в силу определен­
ных условий своеобразную форму выражения, и 
общинное сознание, признающее особую силу 
коллективной молитвы. Как сказал по этому 
поводу один наш собеседник, «молодые не стали 
веровать в Бога. Считают себя выше Бога: я сам 
хозяин земли» (д. Малятичи). С точки зрения 
местных жителей имеет значение и то, что ушло 
поколение «знающих» женщин, способных вести 
всю молитвенную часть праздника: «Беда, нема у 

нас кому помолиться Богу, нема молитв боль­
ших. Старые поумирали, они знали. А сейчас 
никто не молится» (д. Малятичи). В некоторых 
местах Гомельщины, где сохраняется перенос 
свечи-иконы, приглашают священника, который 
совершает положенные молебны и сопровождает 
процессию во время переноса свечи.

Патрональные святыни до сих пор вызывают 
чувство глубокого почтения у жителей. С ними 
никогда не обращаются небрежно, в случаях, 
когда эти сакральные предметы остаются «бес­
хозными», их передают в церковь.

Заключая рассмотрение различных мате­
риалов, относящихся к данной традиции, мы 
можем сделать вывод о том, что перед нами одно 
из наиболее интересных проявлений народной 
религиозной жизни. Его детальный аналих пока­
зывает, что при всем разнообразии и своеобра­
зии вариантов религиозная традиция не выхо­
дит за рамки церковной жизни, не несет в себе 
какого-либо противопоставления канонической 
форме православной организации жизни мирян. 
Обрядово-праздничное действо включает в себя 
как внецерковный ритуал, так и обязательные 
благословение и освящение церкви.


