
ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

К.В. Цеханская
Феномен православной личности 
и пути ее сохранения в крестьянской среде 
в конце ХIХ — начале ХХI в.

В опрос сохранения российской государствен­
ности в глобальных проектах современности 
уже в ближайшем будущем будет тесно связан с 

проблемой этнической и религиозной самоиден­
тификации русских. В этой связи возникает инте­
рес к исследованию процессов формирования и 
сохранения религиозного самосознания русского 
этноса как в комплексе церковной и мирской 
жизни, так и в контексте исторических измене­
ний социокультурной среды. Представляется, что 
за всю историю существования Российского госу­
дарства самой радикальной попыткой трансфор­
мации традиционного православного мироощу­
щения русских был не столько период открытой 
политической войны против Церкви, но, прежде 
всего конец ХIХ — начала ХХв. Какими фактора­
ми было вызвано катастрофически молниеносное 
расцерковление русского общества, приведшее в 
начале ХХ в. к обрушению ценностей традици­
онной модели жизнеустройства и государствен­
ности? Кто, невзирая на апостасийный характер 
действительности, все же нес подвиг религиозно­
го сопротивления духу времени? Как воспроизво­
дились духовные константы православного само­
сознания русских в условиях новой социальной 
реальности? Эти вопросы, напрямую связанные 
с проблемой осмысления побудительных импуль­
сов настоящего и будущего исторического пути 
России, остаются на сегодняшний день наиболее 

противоречивыми направлениями современного 
гуманитарного знания1.

1 Следует подчеркнуть, что в статье анализируется феномен религиозной личности в контексте православной антропологии, т. е. 
че ловек рассматривается как персонифицированная ипостась, созданная по образу Божию, очищенная искупительной жертвой 
Иисуса Христа и получившая дары Святого Духа. Становление православной личности исследуется в аспекте живого, твор­
ческого и одновременно укорененного в евангельском законе процессе возрас тания человеческого «Я» от образа Божия к Его 
подобию, от индивидуального сознания — к сознанию церковному, т. е. соборному. Н. Лосский, раскры вая наиболее важные 
положения работы Вл. Лосского «Кафолическое сознание: антропологическое приложение догмата Церкви», подчеркивает, 
что в этом труде развивается мысль о том, как христианин призван расти в церковном сознании: этот процесс состоит в том, 
что человек призван постепенно и постоянно заменять самосознание, сосредоточенное на самом себе, сознание своего «Я», 
сознанием полноты церковной истины; иными словами, человек призван все больше и больше входить с помощью Святого 
Духа в единство Тела Христова и тем самым постепенно превращаться из индивидуального существа в личность или, вернее, 

Цель статьи — постановка проблемы бытова­
ния православного самосознания как самобыт­
ной духовной системы на личностном уровне в 
диалектическом единстве церковной и мирской 
жизни. Но прежде необходимо терминологи­
чески определить понятие религиозной веры и 
далее рассмотреть сам феномен православной 
личности как специфическую духовную сис­
тему, содержащую совокупность неизменных 
характеристик и свойств.

Догматические, мистические 
и этические установки личностного 

религиозного самосознания 
русского этноса

«Русская вера, русское православие есть всё, 
что только русский народ считает своей 
святыней — в ней его идеалы, вся правда 

и истина жизни» 
Ф. М. Достоевский. Дневник писателя.

Что же такое «вера», «религиозность», в чем 
отличие понятий «верующего человека» от «чело­
века религиозного», почему по отношению к основ­
ной массе верующих в России мы говорим — «пра­
вославные русские», но не «русские христиане»?



4 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

Сам термин «вера» имеет много смыслов. Так, 
существует вера атеистов в то, что Бога нет, 
существует вера материалистов в то, что пер­
вопричиной материального мира является сама 
материя, существует вера в земной рай, в сверх­
человека, в силу магических амулетов, в силу 
науки, разума, природы и т. д. Применительно 
к теме данной статьи мы будем оперировать 
самым сложным понятием религиозной веры как 
духовной убежденности в богосотворенности 
мира. С этой позиции вера — безусловное при­
знание бытия сверхъестественно непостижимой 
разумной силы, сотворившей мир и давшей ему 
фундаментальные законы развития. Подобное 
убеждение носит иррациональный характер и 
не может быть объектом рационального науч­
ного познания. Как исследовать веру в Бога? 
Как трактовать слова апостола Павла: «Вера 
есть осуществление ожидаемого и уверенность 
в невидимом»? (Евр. 11, 1).

Несомненно, в категориях академической 
философии, социологии, этнографии определе­
ние веры всегда будет носить характер, не адек­
ватный самому явлению. Определение религиоз­
ной веры — дело богословов2. И все же ученые, 
занимающиеся проблемами религиозного созна­
ния, могут опосредованно изучать и анализиро­
вать сущность веры через ее институциональные 
проявления, т. е. через церковное учение, обряд, 
традиции благочестия, молитвенные тексты и 
символический иконописный канон. Наконец, 
существует еще один важнейший источник изу­
чения религиозной веры — это мирская жизнь 
религиозного человека, которая мыслится как 
главная сфера приложения религиозных идей. 
В данном контексте вера получает конфесси­
ональное определение — как вера католиков, 
мусульман, протестантов, иудеев и пр. И здесь 
перед исследователями неизбежно встает про­
блема дифференциации «верующей личности» от 

дорастать до состояния ипостаси человечества (Диакон Н. Лосский. Понятие личности по В. Н. Лосскому // Православное 
учение о человеке. М., 2004. С. 327). Вл. Лосский писал: «Сформулировать понятие личности человека мы не можем и должны 
удовлетвориться следующим: личность есть несводимость человека к природе» (Там же). То есть человеческая личность, обладая 
своей богоустановленной природой, тем не ме нее, может и должна превосходить эту природу. Она должна духовно нудиться 
и превозмогать ее плен, чтобы и самой обожиться и соучаствовать в обожении всего тварного мира. В этом и заключается 
жизненная задача православной личнос ти.

2 По мнению исследователей, познание сущности религии доступно лишь для верующей души. «Чтобы познание было успешным, 
необходимы «орган религии», способность «вчувствования» (Основы религиоведения. М., 1994. С. 9). При отсутствии веры и 
личного религиозного опыта изучение свойств религии восполняется фундаментальной религиоведческой образованностью 
ученого. Отметим — вне церковной науки происходит неизбежное обособление областей научного исследования веры с 
присущим им методами познания. Так, ученые-религиоведы выделяют несколько основных разделов в изучении феномена веры: 
философию, социологию, психологию, феноменологию и историю религий. (Там же. С. 6).

3 «Религиозной личности присуще качество «религиозность», которое образуют в сознании соответствующие представления, 
идеи, вера, потребности, чувства, а в поведении — посещение храма, молитва, участие в богослужении, совершение религиозных 
обрядов, празднование религиозных праздников, пост и т. д.» (Основы религиоведения. М; СПб., 2001. С. 25).

«религиозной личности». В русском языке семан­
тика слова очень конкретно и точно вскрывает 
его глубинный смысл, т. е. название предмета или 
явления уже содержит в себе его сущностное 
определение. Эта семантическая закономерность 
в полной мере относится и к понятиям, выра­
женным словами «религиозный» и «верующий». 
Представляется, что эти два определения четко 
отражают разные степени духовно-религиозного 
сознания человека. Можно предположить, что 
разница смысловых контекстов указанных выше 
терминов заключается в разделении степеней 
воцерковления личности.

Действительно, просто верующий человек 
признает существование некой вечной разумной 
силы в метафизическом плане, он умозритель­
но согласен с доктриной существования Бога, с 
необходимостью руководствоваться универсаль­
ными нравственными законами богосотворенно­
го бытия. Но, как правило, подобная убежден­
ность кардинально не меняет мирскую жизнь 
человека, поскольку сама доктрина носит в его 
сознании отстраненный характер, т. е. осмысле­
ние и переживание идеи Бога не связываются с 
волевым духовным поиском религиозной истины, 
подчиняющей себе весь мирской план бытия. 
Такой верующий человек чужд системе той или 
иной церковной, обрядовой практики, и на вопрос 
о вере он обычно отвечает: «Да, безусловно, Бог 
есть, но Он у меня в душе» или «Да, я верю в Бога, 
но для того чтобы верить, мне не обязательно 
идти в какую-либо церковь».

Религиозный человек — это прежде всего 
субъект религиозной деятельности. Он проявляет 
личностное «духовно мотивированное участие в 
мистической практике богообщения через систе­
му церковных таинств или обрядовых установок 
своей конфессиональной общины или группы»3. 
Такой человек на вопрос о вере отвечает конкрет­
но: «Я — католик», «я — иудей», «я — мусульма­



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 5

нин» и пр. В данном контексте вполне допустим 
и распространен также другой ответ: «Я — веру­
ющий католик», «я — верующий мусульманин», 
«я — православный верующий».

Почему по отношению к традиционному укла­
ду жизни русского народа и к его религиозному 
мировоззрению чаще всего употребляется кон­
фессиональное понятие «православный», хотя, 
безусловно, национальный уклад и самосознание 
русских можно именовать и просто как «христи­
анский»? Почему мы рассуждаем не о личностных 
особенностях христианина вообще, а выделяем 
особую христианскую личность — православ­
ную? Потому что духовнообразующим ядром тра­
диционного религиозного самосознания русского 
этноса всегда являлась и является вера в спаси­
тельную силу ортодоксальной Церкви, ортодок­
сального учения4.

4 Термин «ортодоксия» (греч.), или «православие», состоит из двух слов: «правый» — истинный и «слава». Последнее поня­
тие многогранно, оно означает и веру, и учение, и славословие. Все указанные значения тесно связаны между собой. Как отме­
чает митрополит Иерофей (Влахос), «правильное учение о Боге включает правильное славословие Богу, ибо если Бог абстрак­
тный, то и молитва этому Богу будет абстрактной. Если же Бог личный, то и молитва принимает личностный характер. Бог 
открыл истинную веру, истинное учение. И мы говорим, что учение о Боге и обо всем, что связано со спасением личности, есть 
Откровение от Бога, а не от открытия человека». (Митрополит Иерофей (Влахос). Православная духовность. Свято-Троицкая 
Сергиева Лавра, 2006. С.7) Таким образом, прилагательное «православный» означает существенный признак, отличающий 
Православную Церковь от других христианских вероисповеданий. Под понятием «православие» понимается истинное знание 
о Боге и сотворенном Им мире. Как утверждал св. Анастасий Синаит, «Православие есть неложное мнение о Боге и твари, 
или истинное понятие обо всем, или учение о сущем, как оно есть» (Митрополит Иерофей (Влахос). Указ. соч. С. 7).

5 Православное богословие утверждает неизменно, что полнота спасительной для человека благодати Божией и бытия цер­
ковного пребывает только в пределах Вселенской Православной Церкви, которую образует семья поместных Православных 
Церквей, сохранивших неповрежденной чистоту христианской веры (Иерей Валентин Васечко. Сравнительное богосло­
вие. М., 2006. С. 7). Подобного убеждения всегда держались святые Русской Православной Церкви. Так, святитель Игнатий 
(Брянчанинов) писал: «…что есть Православие? Православие есть истинное Богопознание и Богопочитание… Православие — 
учение Святого Духа, данное Богом человекам во спасение. Где нет Православия, там нет спасения». (Святитель Игнатий 
Брянчанинов. Слово о Православии и невозможности спасения иноверцев и еретиков. Почаевская Лавра, 2000. С. 5). Святи­
телю Игнатию вторит святитель Феофан Затворник: «…когда на западе множилось такое разнообразие вер, более или менее 
ложных, на востоке неизменно пребывала в своем веровании православная Церковь, единая истинная, Божию истину содер­
жащая, ту самую истину, которая возвещена Господом Спасителем и насаждена в церкви свв. Его Апостолами. Мы, сыны цер­
кви православной, содержим сию истину и стоим в ней. Стоит в истине св. Церковь, стоим в ней и Мы. Благодарение Господу, 
благоволившему родиться нам в недрах единой истинной православной Церкви»! (Святитель Феофан Затворник. Против 
лжеучителей. СПб., 1996. С. 10).

6 Журнал Московской Патриархии. 1968. № 9. С. 47.

Поэтому, рассуждая о феномене православ­
ной личности как духовной системе, мы пре­
жде всего должны указать на основополагающий 
догмат православия, формирующий стержень 
православного сознания — догмат о том, что 
только Православная Церковь является единс­
твенной истинной Церковью. Как подчеркивал 
новомученик святитель Иларион (Троицкий), 
«Само понятие христианства идентично понятию 
Православие»5. В наше время данный догмат 
«замалчивается» экуменическим сообществом 
церквей как неприемлемое доктринальное поло­
жение Православия, несущее в себе угрозу раз­

рушения единого глобального экуменического 
проекта. Это явление «конфессионального молча­
ния» отмечал еще в первой половине ХХ в. один из 
авторитетных русских богословов — святейший 
патриарх Сергий (Страгородский). В своем труде 
«Отношение Церкви Христовой к отделявшимся 
от нее обществам» он писал о данном вопросе: «В 
культурном христианском обществе не принято 
ставить вопрос об истинной Церкви ребром. Там 
чаще слышится так называемый широкий взгляд, 
по которому наши «земные перегородки до неба 
не достигают», церковные разделения — плод 
властолюбия духовенства и несговорчивости 
богословов. Пусть человек будет православным, 
католиком или протестантом, лишь бы он был 
по жизни христианином — и он может быть спо­
коен… Но такая широта, столь удобная в жизни 
и успокоительная, не удовлетворяет людей под­
линно церковных, привыкших давать себе ясный 
отчет в своей вере и убеждениях»6.

Ясное сознание истинности исповедуемого 
вероучения и его основных догматов — важнейший 
аспект православного сознания. Убежденность в 
истинности православия, т. е. в абсолютном соот­
ветствии его духу и букве Священного Писания 
и Священного Предания, придает православной 
личности чувство ответственности не только за 
собственную душу и за души ближних, но за весь 
неправославно мыслящий мир. Отсюда — идея 
мессианства, идея спасения и преображения не 
только отдельной личности, но всего тварного 



6 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

мира вместе с природой и человечеством7. Эта 
идея мессианского служения миру одновремен­
но сопрягается в Православии с идеей жерт­
венного хранения чистоты истины в организме 
Церкви как единственного условия прямого и 
благодатного богообщения. Богословы и учители 
Православной Церкви во все времена христианс­
кой истории полагали и полагают, что богооткро­
венную истину можно сохранить только лишь в 
православном миросозерцании, в православном 
устроении жизни, а самое главное — в неповреж­
денном неизменном чине Божественной литур­
гии, церковных служб и таинств8. Не случайно 
многие толкователи «Апокалипсиса» (имеются 
в виду отцы Церкви и святые) считали, что те 
христиане последних «антихристовых» времен, 
которые только лишь сохранят правильное, то 
есть православное вероисповедание, получат в 
Царствии Небесном большую награду, чем хрис­
тианские мученики первых веков9.

7 Следует подчеркнуть, что мысль о спасении всего мира — краеугольный камень русской национальной идеи. Термин «рус­
ская идея» возник под пером Ф. М. Достоевского. Писатель определил русскую идею как мессианскую сверхзадачу братского 
единения и спасения всего человечества, всех народов без исключения. Так, в 1877 г., Достоевский писал: «Национальная идея 
русских есть, в конце концов, лишь всемирное человеческое объединение» (Полн. собр. соч. Т. 25. С. 20). Тезис Достоевского 
о ведущей роли русского народа в становлении гармоничного всеобщего единства мирового человечества, его пророческой 
призыв к «…самовольному, совершенно сознательному и ничем не принуждаемому самопожертвованию всего себя в пользу 
всех» (Там же. С. 79) — вот нерв русской идеи, которую православный писатель понимал как божественное соработничество 
русского православного народа в деле осуществления Правды Божией на земле.

8 Разрыв с апостольскими основами вероучения — состоявшийся факт католического церковного сознания. Так, француз­
ский богослов Андре Пьетр с горечью дает такую оценку современного состояния католической веры: «Уже не говорят о чуде, 
об искуплении, о Евхаристии, о Приснодеве, о молитве, о благодати, о грехе… но о диалоге, о свободе, о радости, о любви и т. д., 
короче говоря, отрицают молчание. Когда во что-то верят реально, об этом проповедуют. Но почему, скажете вы, осмеливаются 
эти богословы называть себя христианами? Ответ очень прост: они превозносят Христа как великого человека, как некоторые 
превозносят Ганди и Наполеона, их культ Христа в точности напоминает отношение бонапартистов к Наполеону: те готовы 
были пожертвовать жизнью за его дело, за его идеи и так далее, вовсе не думая при этом, что Наполеон — бог. Надо иметь 
мужество признать, что сегодня в рамках католической веры существует уже другая вера». (Цит. по: Прот. А. Шаргунов. 
Проповеди и выступления. М., 1995. С. 451).

9 «Враг рода человеческого будет действовать хитростью, чтобы, если возможно, склонить к ереси и избранных. Он не ста­
нет грубо отвергать догматы Св. Троицы, Божества Иисуса Христа и достоинства Богородицы, а незаметно станет искажать 
переданные Св. Отцам от Духа Святаго учение Церкви, и самый дух его и уставы, и эти ухищрения врага заметят только не­
многие, наиболее искусные в духовной жизни… И тогда верующие, не показавшие других добродетелей, будут получать венцы 
за одно только стояние в вере по слову Господа» («Укрепляйся, сын мой…» — из письма Оптинского старца Анатолия Потапова 
(Младшего) / / Град-Китеж. 1992. № 3 / 8. С. 26–27). «Святые Отцы нашей Церкви говорят, что мученики антихристова времени 
прославятся в Царствии Божием как Величайшие мучении и святые всех веков. «Я говорю вам, что мученики этих времен будут 
выше всех мучеников» (Св. Кирилл Иерусалимский)». (Архим. Нектарий Моулатсиотис. Когда будет Второе Пришествие Ии­
суса Христа. — Пер. с англ. Рукопись из собрания Афонского подворья Пантелеимова монастыря в Москве. С. 26–27).

10 Ильин И. Путь в очевидности. Мюнхен, 1957. С. 150.
11 Там же. С. 148.
12 «Ибо как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва», — учит св. апостол Иаков (Соб. посл. 2, 26). Святитель Игнатий 

(Брянчанинов) так комментирует эти слова: «Рассмотрите, чего требует св. Апостол Иаков? Он требует живой веры, утверж­
даемой делами человека, а не добрых дел падшего естества, противных вере… Всмотритесь в Новый Завет и вообще во все 

Из осознания истинности православия вырас­
тает и формируется православная личность. 
Рассуждая о такой личности, необходимо рас­
сматривать ее природу в диалектическом единс­
тве церковной и мирской жизни. Иными словами, 
необходимо уяснить, как религиозная идея непре­
рывно руководит человеческим «Я» в каждый 

неповторимый момент бытия. И. Ильин справед­
ливо отмечал: «Религиозность не есть какая-то 
человеческая «точка зрения» или «миросозерца­
ние» или «догматически-послушное мышление и 
познание». Нет, религиозность есть жизнь, целос­
тная жизнь и притом творческая жизнь. Она есть 
новая реальность, состоявшаяся в человеческом 
мире для того, чтобы творчески вложиться в 
остальной мир»10.

Следует подчеркнуть, что религиозное чувс­
тво и церковный обряд — не одно и то же. Так, 
И. Ильин предупреждал: «Иногда под корою 
теоретического неверия живет в тайне настоя­
щая глубокая религиозность; и наоборот, ярко 
выраженная церковная набожность скрыва­
ет за собой совершенно недуховную душу»11. 
Представляется, что религиозное чувство — это 
живая творческая вера, когда человек стремит­
ся не умозрительно, а опытно обрести истин­
ное, следовательно, единственно-спасительное 
знание о смысле, цели и законах сотворенно­
го Богом бытия. Обрести не только для того, 
чтобы нравственно упорядочить и оправдать 
свое существование исполнением богоустанов­
ленных законов, но прежде всего для того, чтобы 
делами живой веры достичь «неложного» спасе­
ния и пребывать с Богом вечно12.



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 7

Творческая сила познания Бога понимается 
православной личностью как благодатное содейс­
твие третьей ипостаси Святой Троицы. «Духа 
пою, создавшего всю тварь», — слова оглавле­
ния канона Святому Духу на повечерии Троицы 
преподобного Феофана Сигрианского ясно выра­
жают ортодоксальный догмат о всесозидающей 
силе Святого Духа13. Воцерковленный человек 
осознает, что соборная жизнь Церкви и частная 
жизнь каждого христианина мистически связа­
ны благодатным действием и дарами Третьего 
Лица Св. Троицы. Для верующей личности лишь 
в Святом Духе заключается сама возможность 
обретения истинной веры в Иисуса Христа, а 
значит, и понимание промыслительных дейс­
твий Сына Божьего на земле и Святой Троицы 
в вечности14. Действительно, благодатью Духа 
Святого христиане называют Спасителя своим 
Господом: «Никто же бо может рещи Господа 
Иисуса, точию Духом Святым» (1 Кор, 12, 2, 3). 
Так же именовать Бога Отца Своим Отцом веру­
ющие во Христа могут только с помощью Святого 
Духа: «А как вы — сыны, то Бог послал в сердца 
ваши духа Сына Своего, вопиющего: Авва, Отче!» 
(Гал. 4, 5). Поэтому, называя Христа Господом, а 
Бога Отцом, православный человек понимает, что 
призвание к вере ему дается созидательной силой 
Святого Духа.

Священное Писание: вы найдете, что оно требует исполнение заповедей Божьих, что это исполнение называется делами, что 
от этого исполнения заповедей Божьих вера в Бога делается живой, как действующая; без него она мертвая, лишенная всякого 
движения» (Святитель Игнатий (Брянчанинов). Слово о православии и о невозможности спасения еретиков. С. 23–24).

13 Помимо творческого начала Церковь приписывает Святому Духу державную власть и промыслительно-охранительную 
силу. Так, в тропаре 5 песни канона Святому Духу на повечерии Троицы звучит прошение: «Иже вся содержай, и всех Сый 
Господь, иже тварь соблюдаяй непадаему, подаждь и нам освящение». В стихире в среду Церковь молит: «Духа Святаго, от 
Отца исходящего, и в Сыне прославляемаго, Имже и носятся… вся, и животом содержатся, и живут, и пребывают, и спасают­
ся, благословим: непостижимый Утешителю, мир мирови, Твоему даруй» (Митрополит Вениамин (Федченков). Царство 
Святой Троицы. М., 2007. С. 88).

14 Характерной чертой православного самосознания являются его христо — и триадоцентричность. Действительно, в цен­
тре православной духовности — Христос, единственная сила, спасающая людей. Христос всегда соединен с Отцом и Святым 
Духом. Одновременно Спаситель есть глава Церкви, но все таинства совершаются во имя триединого Бога. Из христоцент- 
ричности православного миросозерцания рождается церковноцентричность, так как Христос — Глава Церкви и не мыслится 
вне ее. В традиционных религиозных представлениях русского этноса личность Иисуса Христа всегда воспринималась не как 
отвлеченный идеал, а как живой милующий Бог, источник нравственного блага и спасения. Подобное понимание Богочело­
века особенно ярко выразилось в русском художественном творчестве, в частности — в русской классической литературе, 
при чтении которой, по мнению французского критика Ж. Леметра, рядом с голосом художника всегда слышался еще и голос 
проповедующего священника (Неведомский М. О. О современном художестве. Мир Божий. 1903. № 4. С. 38). Так, Ф. М. До­
стоевский писал: «На свете есть только одно положительно прекрасное лицо — Христос… верую, что нет ничего чудеснее, 
глубже, симпатичнее, разумнее, человечнее и совершеннее, чем Христос. С ревностной любовью говорю себе, что не только не 
существует Ему подобного, но что и не может быть. Более того, я утверждаю: если бы кто-то мне мог доказать, что Христос вне 
истины, и если бы истина действительно исключала Христа, я бы предпочел остаться с Христом, а не с истиной» (Достоевс­
кий Ф. М. Письма. М; Л., Т. 2. 1930. С. 67, 71).

15 Митрополит Вениамин (Федченков). Царство Святой Троицы. М., 2007. С. 90–91.

Митрополит Вениамин Федченков, рассуж­
дая о творческом попечении третьей ипостаси 
Святой Троицы в делах устроения как христи­
анской Церкви, так и христианского сознания, 
пишет: «Кто были творцы Церкви? Святые, то 

есть через них благодать творящего Духа… Наше 
дело приставать к творческой силе, уже данной 
в Церкви через святых… Отсюда нужно сделать 
вывод о величайшем ТВОРЧЕСКОМ ЗНАЧЕНИИ 
ЦЕРКВИ И В ЗЕМНОМ МИРЕ И В ОТДЕЛЬНЫХ 
ГОСУДАРСТВАХ: там, где церковь подлинно 
духом жива, там и народ жив»15.

Христианская история человечества показы­
вает, что не всегда Дух Святой «дышал» в зем­
ных Церквях, не всегда церковные институты 
способствовали сохранению подлинно религи­
озного сознания народов. И тогда происходили 
церковные расколы, зарождались своеобразные 
бунты — ереси, в основе которых лежала жажда 
живой веры, стремление к восстановлению близ­
кой связи человека с Творцом. Но все эти поиски 
и религиозные революции приводили лишь к одно­
му — еще большему удалению от Бога. Разрыв с 
апостольской традицией вероисповедания неиз­
бежно приводил и приводит к искажению, даже 
отрицанию таинств, обрядов. Но без обрядовости, 
без таинств невозможно реальное осуществление 
самой живой, самой искренней веры.

Согласно православной экклезиологии, учас­
тие в церковных таинствах — единственный путь 
реального Богообщения. Вне таинств Церкви, 
предустановленных Самим Спасителем, Его свя­
тым крещением в водах Иордана и первой Евха­
ристией апостолов, нет ни сообщества истинных 
христиан, ни благодати Святого Духа, нет спасе­
ния. Воцерковленная личность обретает в таинс­
твах благодать, т. е. особое состояние чистой 
духовной радости и счастья, когда по воле Творца 



8 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

все существо кающегося человека освобождается 
от плена греха и преображается. «Кого Христос 
освободит, — пишет преподобный Симеон Новый 
Богослов, — тот воистину свободен бывает, пото­
му что бывает чист, целомудр, праведен, благо­
честив, человеколюбив, благоутробен, милостив, 
кроток, сострадателен, воздержан, — словом 
сказать, бывает человеком, каким ему подобает 
быть»16. Состояние благодати рождает состра­
дательную милующую любовь к ближнему. Не 
случайно православные мистики-исихасты древ­
ности, достигшие совершенства покаяния и поз­
навшие через Иисусову молитву опытную любовь 
к Богу, испытывали чувство глубокой любви и 
жалости ко всем людям без исключения — к вер­
ным, неверным, мужчинам, женщинам, к своим 
врагам17. Более того, исполненные «неизреченной 
радости» Богообщения, святые мистики были 
готовы ради спасения ближних даже отказаться 
от самого для них дорогого — от неразлучного 
пребывания в живом единении с Богом18.

16 Цит. по: Новоселов М. А. Догмат, этика и мистика в составе христианского вероучения. М., 1995.
17 Любовь к Богу, а через Него к ближнему — суть мирской и церковной жизни православной личности, свободным произво­

лением исполняющей евангельскую заповедь Христа: «Любите друг друга: как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга» 
(Ин. 13, 34). В. С. Соловьев в свое время очень метко определил универсально-всеобъемлющий смысл евангельского понятия 
любви: «Любовь к ближним вне любви к Богу, то есть вне Божественно-нравственной основы, в конце концов, ведет к отрицанию 
ближних, к человеконенавидению. Ибо за отречением от Бога идет неизбежно вслед целая логическая цепь отречений: и от аб­
солютной истины, и от всякого нравственно-обязательного закона, и от нравственной ответственности, и от понятий добра и зла, 
с заменою их понятиями вреда и пользы. Отрицая Бога, человек неминуемо кончает отрицанием свободного духа в самом себе» 
(Соловьев В. С. Русь. Русский паломник. 1891. № 56. С. 2).

18 Новоселов М. А. Указ соч. М., 1995. С. 50.
19 «Стремящийся к истине, — писал известный богослов ХХ в. протоиерей Михаил (Труханов), — не может самодовольно 

замыкаться в себе; смиренно следуя по пути, указанному Христом, он и ближним будет свидетельствовать свою радость шест­
вования со Христом. Человек, живущий среди своих близких и в то же время спасающийся в одиночку, должен поставить перед 
собой вопрос: спасается ли он? Если я, спасаясь сам, ничего положительного не делаю для того, чтобы вместе со мной спасались 
ближние мои, значит, ясно, что я этих ближних не люблю. Так как невозможно любить ближних и в то же время оставаться без­
различным, когда они на гибельном пути. «Индивидуально спасающийся», озабоченный только спасением своей души, — явно 
обнаруживает опасное извращение. Мы никогда не может сохранять лишь себя пред Богом, так как спасаемся только вместе, 
«коллегиально» или как говорил В. С. Соловьев: «Бог будет спасать тех, кто спасает других» (Священник Михаил (Труханов). 
Путь к истине — смирение и любовь. М., 1999. С. 76).

20 Собор обозначает и церковь как место общей молитвы христиан, и церковное собрание, съезд. Русская религиозно-фи­
лософская мысль трактовала соборность как свободное и органичное единство православных верующих, начало которого 
лежит в Божественной благодати взаимной любви и в чувстве равенства всех членов церкви перед Творцом. Так, А. С. Хо­
мяков писал: «В вопросах веры нет различия между ученым и невеждой, церковником и мирянином, мужчиной и женщиной, 
государем и подданным, рабовладельцем и рабом, где, когда это нужно, по усмотрению Божию, отрок получает дар ведения, 
младенцу дается слово премудрости, ересь ученого епископа опровергается безграмотным пастухом, дабы все было едино 
в свободном единстве живой веры, которое есть проявление Духа Божия. Таков догмат, лежащий в глубине идеи собора» 
(Хомяков А. С. Избр. соч. Нью-Йорк, 1955. С. 266). Российский философ А. Гулыга считал соборность зерном русской идеи, 
центральным понятием русской философии, словом, не поддающимся переводу на другие языки, даже на немецкий — самый 
всеобъемлющий по части философской терминологии (Гулыга А. Русская идея и ее творцы. М., 1995. С. 119). Эта неперево­
димость на другие языки позволяет видеть в соборности специфически русское качество религиозности. Н. Бердяев, рассуж­
дая о соборности как православной добродетели, утверждал: «Соборность противоположна и католической авторитарности, 
и протестантскому индивидуализму, она означает коммюнитарность, не знающую внешнего над собой авторитета, но не знаю­
щую и индивидуалистического уединения и замкнутости» (Бердяев Н. Русская идея. Париж, 1971. С. 166).

Жертвенное желание, чтобы весь тварный 
мир: ангельский, человеческий, природный 
стал сонаследником будущего вечного бытия 
с Богом — краеугольная идея православной 

этики. Показательно, что главная молит­
ва Отцу Небесному, данная Самим Христом 
в Евангелии — «Отче Наш», произносится не 
от лица отдельного индивида, но предполагает 
соборное молитвенное прошение всех христиан. 
В плане мирской жизни православного человека 
идея соборного спасения претворяется в каж­
дый неповторимый момент его существования. 
Соборно-общинный характер — важнейшее 
составляющее православного миросозерцания. 
Исторически сложилось так, что каждый член 
Православной Церкви мыслит себя неотъемле­
мой частью богохранимого народа. Попечение 
только лишь о своем собственном спасении — 
протестантская черта, чуждая коллективному 
сознанию православных этносов19. Об этом уни­
кальном качестве религиозной соборности, осо­
бенно свойственном русскому православному 
самосознанию много и вдохновенно рассуждали 
славянофилы, Ф. М. Достоевский, российские 
религиозные философы рубежа ХIХ — первой 
половины ХХ в.20

Действительно, одна из непостижимых, фено­
менальных установок Православия проявляется 
в том, что оно не просто преобразует индиви­



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 9

дуальное сознание верующего христианина, но 
становится органичной частью его социоэтничес- 
кого самоопределения. Крещеный человек, учас­
твующий в обрядовой жизни Церкви, но не при­
лагающий евангельских заповедей в обыденном 
житейском плане, не готовый постоять «за други 
своя», за свой народ и свое земное Отечество, 
не может именоваться православной личностью, 
так как разделение срезов бытия на церковный и 
мирской, индивидуальный и общественный про­
тиворечит конечной цели Православия, указан­
ной выше, — достижению обожения и спасения 
всего мира. Именно в целостном, соборном бытии 
преображенных православных личностей и осу­
ществляется благодатная полнота веры21.

21 Преображение или обожение личности — не психологический или эмоциональный порыв, это есть реальный опыт жизни 
во Христе, т. е. особое состояние воцерковленного человека, который пребывает в непрестанном процессе внутренней подвиж­
нической активности. Как подчеркивал протоиерей Михаил (Труханов), «чтобы преображать мир, а точнее, чтобы участвовать 
в преображении мира Иисусом Христом, — надо самому быть уже преображенным: надо жить на земле святой жизнью христи­
анина-последователя Христа… Если человек станет стремиться жить по правде Божией так, чтобы собою исполнить предначер­
танный Богом план Его бытия на земле, то есть исполнять волю Божию, то он будет сам преображаться и спасаться, а вместе 
с ним и все, с чем только будет человек соприкасаться в жизни, станет вдохновляться его преображенной жизнью и спасаться 
также» (Священник Михаил Труханов. Соч. С. 79).

22 Грех, по учению Православной Церкви, отступление делом, словом и помышлением от Божьих заповедей, нарушение закона 
Божьего. Грех произошел не от Бога и не от природы, а от злоупотребления воли и разума прародителей Адама и Евы, престу­
пивших волю Творца. Православное понятие греха тесно соседствует с понятиями благодати и свободы воли. Ортодоксальное 
богословие утверждает, что грехопадение первых людей не уничтожило их свободную волю — она осталась неповрежденной 
по отношению к добру и злу. То есть одни потомки Адама и Евы по своему личному волеизъявлению более склоняются ко греху, 
другие — ко благу. Свободной воле человека посредством веры и покаяния стремящегося ко спасению, всегда содействует благо­
дать — Сила и Свойство Бога, которыми и совершается спасение личности. Православному человеку невозможно представить, 
чтобы благодать и свобода воли действовали несовместно и вне зависимости одна от другой.

23 Понятие «смирения» многозначно. Это — примирение, мир, огорчение, унижение, порабощение, уничижение, ничтожество. 
В церковном толковании смирение понимается как добродетель, противоположная гордости, как главное условие Богообщения. 
Смиряться означиет быть послушным Воле Бога. Как писал протоиерей Михаил Труханов, — познание Бога начинается чело­
веком со смиренного обращения к Богу и принятия им воли Божией; вера во Христа означает для верующих исполнение всего, 
сказанного Христом, чтобы научившись от Спасителя кротости и смирения, всегда и во всем поступать так, как свято с любовью 
Он сам поступал (Священник Михаил). Об истоках христианской веры. М., 1993. С. 119).

24 Архимандрит Иоанн (Крестьянкин) подчеркивал, что борьба с собой, борьба с грехом — всегда подвиг, а значит, будет 
страдание. Наша внутренняя борьба рождает и другое, еще более тяжкое страдание: в мире зла и греха человек, идущий путем 
праведности, всегда будет чужим в жизни мира и будет встречать враждебность по отношению к себе на каждом шагу. И с 
каждым днем подвижник все более и более будет ощущать свою несродность с окружающим миром и болезненно переживать ее 
(Архимандрит Иоанн (Крестьянкин). Животворящему древу поклонимся. // Русский Дом. 2003. № 3. С. 2).

Мир, то есть природное и социокультурное 
окружение человека, — главная сфера прило­
жения духовных сил и средств спасения пра­
вославной личности. Потребность постоянно 
решать сложные мирские вопросы с точки зре­
ния принципов веры формирует особую психо­
логию личности, сочетающей смирение, необ­
ходимость несения своего жизненного креста с 
активными, дерзновенными действиями в мире. 
Здесь следует уточнить православное понима­
ние греха, смирения и крестоношения. Человек 
по своей природе изначально греховен, даже 
если это будущий святой22. Будучи сотворен 
по образу и подобию Божьему, человек, тем не 
менее, не может мыслить и совершать поступ­

ки как Бог. Заповеди Евангелия не могут быть 
совершенно исполнены человечеством. Сознание 
несовершенства рождает смирение, надежду на 
помощь Божию23. Но смирение не заключается 
в самоустранении человека от деятельного учас­
тия в процессах действительности. Смиренное 
человеческое сознание вынуждено постоянно 
сталкиваться со всеми противоречиями, неспра­
ведливостью и жестокостью мира. В этой онто­
логической встрече добра и зла православная 
личность по внутреннему закону своих религи­
озных принципов активно, дерзновенно на них 
отвечает, осуществляя подлинно духовный под­
виг. Вооружаясь благодатью, призывая своей 
волей волю Божью, она дерзает преобразовать и 
собственную греховную природу и окружающую 
реальность. Эта борьба не прекращается никог­
да, так как каждое мгновение земной жизни 
ставит перед православной личностью проблему 
религиозно-нравственного выбора.

Основным духовным фундаментом мировоз­
зрения православной личности является осоз­
нание спасительной необходимости несения 
своего «жизненного креста», каким бы тяжелым 
он ни был. «Кто хочет по Мне идти, — говорит 
Господь, — отвергнись себя, и возьми крест 
свой, и следуй за Мной. Ибо кто хочет душу 
свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет 
душу свою ради Меня и Евангелия, тот сбере­
жет ее» (Мк. 8, 34–35)24. Смиренное несение 



10 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

жизненного креста в виде тягот земного сущес­
твования — добровольное сораспятие христиа­
нина Господу. При этом православная личность 
готова не просто безропотно терпеть страдания и 
лишения: сами по себе они не всегда составляют 
крест25. «Взять крест свой» означает ясно увидеть 
спасительный Промысел Бога, преображающий 
человека на путях его скорбей.

25 Как отмечал архимандрит Иоанн (Крестьянкин), «суетен и бесплоден жизненный крест без Христа, как бы тяжел он 
ни был» (Там же. С. 2).

26 Митрополит Вениамин Федченков. Отец Иоанн Кронштадтский. М., 2000. С. 506.
27 Архимандрит Иоанн (Крестьянкин). Указ соч. С. 2–3.
28 Как известно, одной из причин принятия Православия на Руси стала эстетическая составляющая византийского сто­

личного богослужения. В. В. Бычков, исследователь основ православной эстетики, отмечает, что уже с первых шагов своей 
христианской истории, со времени Киевской Руси, русский человек с детской непосредственностью радовался религиозному 
открытию мира: «Радостным мироощущением наполнены вся его жизнь и творчество, им одухотворено его эстетическое со­
знание, оно выступало, наконец, важным стимулом быстрого взлета культуры в Киевской Руси… Что же больше всего радо­
вало, доставляло духовное наслаждение?… таковым для древних русичей была, в первую очередь, открывшаяся с принятием 
нового мировоззрения сама сфера духа… Общественное сознание Киевской Руси, открыв бытие духовной сферы, восприняло 
ее в первую очередь эстетически, усмотрело в ней высшую красоту, то есть обрело новый эстетический идеал» (Бычков В. В,. 
Духовно-эстетические основы русской иконы. М., 1995. С. 67, 73).

29 Бычков В. В. Православная эстетика в период позднего византийского исихазма. // Вестник русского христианского дви­
жения. 1992. № 164. С. 62.

30 По учению Православной Церкви, сущность Бога — вне видимого и невидимого мира, она трансцедентна человеку, ко­
торый может познать Бога через Его энергии, проявления — такие как благодать, любовь, действия, свет. Сущность выше 
своего проявления, но энергии Бога так же нетварны, как и Его сущность и также именуются Божеством как и сущность Бога. 
Фаворский свет, осеняющий подвижников Иисусовой молитвы — свет нетварный, это благодатное осияние, один из видов 
энергии, всегда исходящий от Самого Существа Божия (Остроградский Г. А.. Афонские исихасты и их противники // Запис­
ки Русского научного института. Вып. 5. Белград, 1931. С. 353–355).

31 Цит. по: Бычков В. В. Православная эстетика… С. 35–36.

Лишь при таком понимании крестоношения 
страдания личности обретают свой истинный 
смысл и значение. Как говорил святой праведный 
Иоанн Кронштадтский, истинный христианин 
образуется только под крестом: кто не несет 
крест, т. е. искушений, скорбей, лишений, тот не 
может быть истинным христианином, тот бывает 
всегда рабом греха26. Наш современник, архиман­
дрит Иоанн (Крестьянкин) учил: Крест Христов 
призывает нас во всей полноте жить для Бога, 
для людей, для ближних, призывает сознательно 
и безропотно принять всякую скорбь, душевную и 
телесную боль, принять их как попущение Божие 
на пользу и спасение душ наших27. Через смерть к 
победе, через самопожертвование к выполнению 
воли Отца — таков крестный путь Богочеловека. 
Таков путь и православной личности, идущей 
вслед за Спасителем.

Пожалуй, наиболее яркое, отличительное 
свойство православной личности — стремление к 
духовно-эстетическим  формам Богопознания, осу­
ществляемое посредством молитвенного созерца­
ния красоты символического искусства Церкви, 
через гармоническую целостность и совершен­
ное «благолепие» богослужений28. Православное 
богословие утверждает, что наивысшей ступенью 

эстетики является аскетика — невидимое искус­
ство стяжания через Иисусову молитву такого 
благодатного духовного состояния, при котором 
личность ощущает присутствие божественных 
энергий29. Наслаждение нетварной, сверхприрод­
ной энергией Бога, Фаворским светом выше вся­
ческой земной красоты, гармонии и меры30. Но 
и это состояние преображающего Богообщения 
имеет свой эстетический план. Так, св. Диодох, 
осененный сошествием благодати, описывает 
эстетическую сторону подобного состояния сле­
дующим образом: «Итак, когда ум начал ощу­
щать сладость Всевышнего Духа, тогда, должно 
это знать, благодать начинает как будто живо­
писать в нас образ и подобие Божие, так что 
это ощущение сладости Святого Духа показы­
вает, что начинаем образовываться по подобию 
Божиему»31. Безусловно, благодатное озарение 
Святым Духом — удел избранных подвижников, 
святых. Для обычного православного верующего 
духовную радость доставляют надмирная красо­
та богослужения, молитва и, конечно, — икона, 
это зримое свидетельство незримого мира веч­
ности. Иконопочитание мистически связыва­
ет православную личность не только с Самим 
Творцом, но также и со всей земной историей 
человеческой святости.

В этой связи следует отметить евхаристи­
ческий мотив православного иконопочита- 
ния. Святая Евхаристия, совершающаяся за 
Божественной литургии, заключает в себе благо­
дарственную жертву за святых, умилостивитель­
ную жертву за усопших и очистительную жертву 
о живых. Верующие благодарят Бога за то, что 



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 11

Он благоволил святым победить врагов спасения 
и соблюсти непорочную святую веру; за то, что 
дал человечеству заступников, имеющих силу 
ходатайствовать о живых и умерших перед самим 
Престолом Божьим. За Евхаристией преподается 
Жертва об отпущении грехов усопших в вере и 
приносится жертва о всех живых кающихся хрис- 
тианах32. Евхаристическое моление за святых, 
за души мертвых и живых — исключительная 
принадлежность православной Божественной 
Литургии. Соборная литургическая связь пра­
вославного христианина с Самим Богом, с духов­
ным миром святых, с душами усопших и живу­
щих людей явственно присутствует и в тради­
циях православного иконопочитания. Чувство 
сопричастности божественному миру вечности 
и временной земной жизни как испытанию на 
пути восхождения к Отцу Небесному формирует 
истинно православного человека, понимающего 
евангельский смысл спасения.

32 Полный церковно-славянский словарь под ред. прот. Г. Дьяченко. М., 1993. С. 166.
33 Л. П. Карсавин полагал, что деятельность православного человека — это есть деятельность в постоянном, непрерыв­

ном причастии человека Божеству через Христа, это есть деятельность богочеловеческая, все равно, в какой бы области она 
ни проявилась: в индивидуальной, общественной, государственной. — (Карсавин Л. П. Восток, Запад и русская идея // Рус­
ская идея. М., 2004. С. 331).

34 Вера как особое состояние человеческого духа предполагает «понуждение», непрерывный напряженный нравственный 
труд личности. Талант и способности веры не в одинаковой степени присущи людям. Как отмечал С. Н. Булгаков, есть талант 
и гений веры, подобно тому, как есть философский или научный гений (Булгаков С. Н. Основные проблемы теории прогрес­
са. Философия истории в России. М., 1996. С. 194). Но и гении, и простецы идут в Православии одним путем, преодолевая 
внутри себя «ветхого» человека, человека безверия и сомнений. С. Н. Булгаков писал: «Классической формулой психологии 
веры в этом смысле являются слова евангельского рассказа: «верую, Господи, помоги моему неверию!». Нельзя верить во что- 
нибудь очевидное, например, что дважды два четыре, — здесь нет места вере, которая всегда имеет дело с тем, что допускает 
сомнение. Нам отказано поэтому в твердой поддержке извне, силу веры нужно находить в себе, самая вера есть нравственная 
задача». Там же.

Обобщая все сказанное выше, еще раз подчер­
кнем, что православно верующий — это та лич­
ность, которая всю свою жизненную систему пол­
ностью подчиняет догматическому, эстетическо­
му и мистическому смыслам Евангелия, данных 
Самим Спасителем и раскрытых ортодоксальным 
толкованием Святых Отцов и учителей Церкви. 
Гармоничный, цельный, ясный в своей духовной 
логике феномен православной личности, каза­
лось бы, можно трактовать только в качестве 
недостижимого идеала совершенства. Но в том и 
состоит исключительная специфика личностного 
православного самосознания, что оно, постоянно 
укрепляясь в истине, само становится живым, 
творческим источником идеала, одухотворяющим 
мирские и церковные начала жизни. Несмотря 
на ясно определенную, неизменяемую константу 
самосознания верующего человека, необходимо 
рассматривать феномен православной личности 
в контексте конкретного исторического момента. 
Реальная действительность напрямую воздейс­

твует на многообразную сущность человека — от 
его биохимического до духовно-нравственного 
уровней. В результате волевой интеллектуально­
духовной реакции на «давление» среды зарожда­
ется человеческий опыт и формируется система 
жизненных установок33. Религиозная воцерков- 
ленная личность вынуждена в каждое мгновение 
своего бытия соотносить жизненные ценности с 
идеалами веры34. Из этого драматического стол­
кновения меняющихся реалий исторического 
бытия и абсолютных постулатов религиозного 
сознания рождается катарсис православного 
мышления и личность реализует то, что заложе­
но в ней Богом.

Пути сохранения и воспроизводства 
архетипа православной личности 

в крестьянской среде

«Русский крестьянин, пожалуй, единс­
твенный в Европе, который ищет жемчу­
жину в евангельской притче и почитает 

руку, дающую ее. Он любит Крест, 
а ведь в этом сущность христианства. 
Он не только носит его на своей груди, 
деревянный или из меди, но постоянно 

держит его и в своем сердце». 
Leroy-Beanlieu. A. L'Impire des Tzars. T.

III Paris, 1898. P. 44–45.

Капитализация России начала ХХ в. стала 
своего рода детонатором распада прежнего обще­
ства, однако, несмотря на новизну историчес­
кого процесса, требующего модернизации рели­
гиозно-этических и социальных традиций этно­
са, православное самосознание русских все же 
сохранило свои устойчивые, неизменные формы. 
Носителями консервативной религиозности оста­
валась основная масса крестьян и вышедших 
из них рабочих, к ним примыкала часть воцер- 
ковленного дворянства, купечества и интелли­



12 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

генции. Но все же представляется, что глав­
ным сословием, жертвенно и преданно хранив­
шим православные идеалы жизни, были прежде 
всего русские крестьяне. Предреволюционное 
бытование народных форм благочестия, всей 
совокупности мирской и церковной жизни 
крестьян, в процессах которой воспроизво­
дился феномен православной личности, — 
одна из наименее изученных страниц духовно­
религиозной истории русского народа.

Истинным хранителем Православия в России 
был сам народ. Как отмечал Н. Зернов, для русс­
кого народа духовной броней была его чистая и 
искренняя вера35. Несмотря на тяжелые матери­
альные условия жизни, исторические и социаль­
ные катаклизмы, религиозно-нравственные устои 
русского крестьянства всегда невидимо сохраня­
лись и оберегались в духовных глубинах народ­
ного бытия. Сила веры крестьян давала рели­
гиозную «закваску» всему русскому обществу, 
служила примером воплощенного евангельского 
смирения, милосердия и любви. Посредством 
чего созидался подобный уникальный тип рели­
гиозной личности?

35 Зернов Н. Русское религиозное возрождение ХХ века. Париж, 1991. С. 66.
36 Митрополит Вениамин (Федченков). На рубеже двух эпох. М., 1994. С. 105.
37 Алексеева Н. В. Обычаи и нормы поведения крестьян северной деревни до и после исповеди (ХVIII — ХIХ вв.) // Традиции 

и современность. № 2. 2003. С. 96.
38 Громыко М. М., Буганов А. В. О воззрениях русского народа. М., 2000. С. 75.
39 Цит. по: Арсеньев Н. Духовные традиции русской семьи // Христианская семья и брак. М., 1992. С. 8.

Миросозерцание крестьянина традиционно 
формировалось в благочестивой семье, на бого­
служениях, при чтении святоотеческой литера­
туры, в процессе общения с людьми подвижни­
ческой и праведной жизни. Дети в семьях крес­
тьян воспитывались прежде всего так, что они 
просто не мыслили свою жизнь без церковной 
жизни, без исповеди и причастия. С малых лет 
крестьянских детей причащали, а с семи лет, как 
полагается, водили к исповеди, воцерковляли. 
Таким образом, подрастающее поколение посте­
пенно училось истинному духовному покаянию. 
Митрополит Вениамин (Федченков) отмечал, что 
воцерковленные крестьянские дети относились 
к таинствам без всякого формализма, но как 
к настоящей духовной радости. «Вот Великий 
пост. Медленно заунывно зовет колокол… Мы, 
школьники, после семи лет должны уже тоже 
исповедоваться. Маленькие грешники! Батюшка 
исповедует нас целой группой, человек по пяти­
десяти. Какие уж там грешки? Но каждого про­
щают особо. И мы радостно бежим домой. Есть не 
полагается после исповеди. Мать также радуется 
вместе с нами, тихо улыбаясь… И мы ложимся 

и спим счастливо как безгрешные ангелы. На 
другой день все причащаются: и господа и крес­
тьяне из одной Чаши. И все становятся такими 
добрыми, милыми, тихими, ласковыми, спокой­
но-радостными! Все поздравляют друг друга: 
«Со Святыми Тайнами»! Приезжаем домой, а там 
мама… целует нас… угождает чем-нибудь осо­
бым, не будничным: чай с вареньем, белый хлеб, 
за обедом суп с маслом, жареная картошка, ола­
дьи,… Мы ныне — «причастники!»36.

За соблюдением церковной обрядовой практи­
ки особенно строго следили в крестьянской среде. 
В начале ХХ века в деревнях к тем, кто редко 
«бывал на духу» относились подозрительно и в 
волостном суде таким свидетелям не доверяли37. 
Описывая воззрения русского народа в начале 
ХХ в., М. М. Громыко отмечает, что в дореволюци­
онной России понятие «раскаяния» было хорошо 
известно с малых лет. «Детская исповедь и при­
частие не только производили сильное духовное 
воздействие, но оставляли след на всю жизнь»38. 
Рассказывая о детских годах, многие верующие 
люди вспоминали, что уже с младенческих лет 
чувствовали, что хорошо и что плохо. Такое «зре­
ние своей души», осознание греха воспитывалось 
прежде всего в семье с благочестивой обстанов­
кой дома, с традиционной налаженностью быта.

Первенствующее значение в воспитании 
детей играла мать. Многие впоследствии извес­
тные люди вспоминали влияние своих матерей 
на становление характера и моральных основ 
жизни. Так, в воспоминаниях детства философа 
князя Евгения Трубецкого запечатлелось созна­
ние нравственной невозможности обижать сла­
бых, сознание всевидящего, везде присутству­
ющего Ока Божия: «Не помню, что сказала на 
это мама. Помню только, что с этой минуты с 
какой-то необычной силой гипноза мне вреза­
лось в душу религиозное ощущение, навсегда 
оставшееся для меня одним из центральных — 
самых сильных — ощущений, какого-то ясного 
и светлого Ока, пронизывающего тьму, прони­
кающего в душу, и в самые глубины мирские, 
и никуда от этого взгляда не укроешься. Такие 
внушения — самая суть воспитаний, и мама, как 
никто, умела их делать»39.

Действительно, материнское религиозное 
воспитание закладывало прочные основы тра­



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 13

диционного мироощущения детей. Эти основы 
в дальнейшем помогали русским людям стой­
ко вынести испытания и социальные невзгоды 
ХХ в. Не только крестьянские дети, но и дети 
из других сословий, в частности дворян, родив­
шиеся после революции, сохраняли в памяти 
те принципы православного жизнеустройства, 
которые составляли традиционно-благочести­
вый характер семейного уклада. Так, калужская 
дворянка Римма Алексеевна Местергази, остав­
шись после революции одна без всяких средств 
к существованию, работая буквально день и 
ночь, не позволяла своим троим малолетним 
детям никаких забав в субботние и воскресные 
дни. Только после воскресной службы разре­
шались игры. Дочь Р. А. Местергази — К. В. 
Цеханская — вспоминает, как после очередного 
принудительного переселения, уже на чердак, 
где температура зимой не поднималась выше 
пяти градусов тепла, мать будила детей в 6 час. 
утра и вела на службу. Когда дети были малень­
кими, Римма Алексеевна ежедневно читала им 
вечером по главе из Евангелия и на просьбы про­
должить отвечала, что над прочитанным надо 
подумать. Только на следующий день начина­
лось чтение следующей главы. Вспоминая свою 
жизнь, Римма Алексеевна говорила, что если 
бы не вера, то невозможно было бы вынести все 
пережитое. Однако, как и в других сословиях, 
не во всех дворянских семьях были так крепки 
церковные традиции. Например, семья калужс­
ких родственников Местергази — Гончаровых 
(потомков Н. Н. Пушкиной) — к вере относи­
лись прохладно: в церковь ходили редко и впос­
ледствии, в советское время, оставались нерели­
гиозными, как впрочем значительная часть дво­
рянства и интеллигенции в ХХ в.40

40 Архив автора.
41 Пестов Н. Е. Современная практика православного благочестия. Т. 2. СПб., 2000. С. 517.
42 Амвросий Оптинский. Письма к мирянам… С. 562.
43 Пестов Н. Е. Указ соч. Т. 2. С. 616.

Такое воспитание детей в вере, чтобы в их душе 
«изобразился Христос» (Гал. 4, 19), чтобы более 
всего в мире они возлюбили Бога и «ближнего 
своего как самого себя» (Мф. 22, 37–40), а целью 
своей жизни ставили «стяжание Духа Святого 
Божия» (из слов преподобного Серафима), было 
основной задачей родителей-христиан в деле 
внутреннего становления своих чад. И пока ребе­
нок маленький, особое внимание старались уде­
лить устройству его духовного мира. Серафим 
Саровский говорил одной матери: «Матушка, 
матушка! Не торопись детей-то учить по-француз­

ски и по-немецки, а приготовь души-то их прежде, 
а прочее приложится им потом»41. В «Письмах к 
мирянам» святой старец Амвросий Оптинский 
писал, что мать в наставлениях детей никто 
заменить не может, поскольку только она знает 
их особенности и душевные потребности — 
наставления других действуют на ум, наставле­
ния матери — на сердце42. О сердечном, мирном 
воздействии матери рассказывал старец архи­
мандрит Гавриил (Спасо-Елеазаровской пусты­
ни), когда она отучила его от шалостей. «Бывало 
нашалишь, а матушка и скажет: «Гоня, не шали, 
вот ты все не слушаешь, шалишь, а мне ответ 
надо за тебя отдать Богу. Ты своими шалостями 
грехи выращиваешь — потом и сам с ними не 
сладишь». А молодость берет свое: как ни удер­
живаюсь — опять и нашалю. Тут матушка, быва­
ло, станет на колени перед образами и начинает 
со слезами вслух жаловаться на меня Богу и 
молиться: «Господи, вот я вымолила у Тебя сына, 
я он все шалит, не слушает меня. Что же мне с 
ним делать? И сам погибнуть может и меня погу­
бить… Господи, не оставь, вразуми его, чтобы 
не шалил…». И все в этом роде, молится вслух, 
плачет. А я стою возле, притихну, слу шаю ее 
жалобы. Стыдно мне станет, да и матушку жаль. 
«Матушка, а матушка… я больше не буду» — 
шепчу ей несмело. А она все просит Бога обо 
мне. Я опять обещаю не шалить, да и сам уж 
начну молиться рядом с матушкой»43.

Большое значение для подрастающего поко­
ления всегда имела духовная обстановка в семье. 
О глубокой связи между родителями и детьми 
говорится в Новом Завете. «По плодам и узнаете 
их. Собирают ли с терновника виноград или с 
репейника смоквы? Так всякое дерево доброе 
приносит и плоды добрые, а худое дерево прино­
сит и плоды худые» (Мф. 7, 16–17). Пример роди­
телей, живущих большой внутренней жизнью, 
рано или поздно становился подражанием для 
детей. Если ребенок был постоянным свидете­
лем отзывчивости и сострадания к чужому горю; 
если с годами он делался участником милосты­
ни, а впоследствии — дел милосердия и сопере­
живания к несчастным, то вырастал отзывчивым 
и чутким. В этом отношении показателен при­
мер обычая тайной милостыни, исследованного 
Л. А. Тульцевой, когда «не хвалясь» помога­
ли нуждающимся, оставляя у порога «Божий 



14 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

подарок», зная, кто в чем в селе нуждается44. 
Не вдаваясь в подробности этого обычая, можно 
отметить, что его широкое распространение, без 
сомнения, вносило свою лепту в складывание 
определенного типа нравственных установок рус­
ских людей.

44 Тульцева Л. А. Тайная милостыня // Православная вера и традиции благочестия у русских в XVIII–XX веков. М., 2002. 
С. 90–100.

45 Св. Феофан Затворник. Наставления в духовной жизни. М., 1994.
46 Архив Российского Этнографического музея (далее — АРЭМ). Оп. 1. Д. 883. Л. 4, 9; Д. 706. Л. 13.
47 АРЭМ. Оп. 1, д. 813. Л. 6.
48 АРЭМ. Оп. 1, д. 832. Л. 1.
49 Громыко М. М. Мир русской деревни. М., 1991. С. 273–294.
50 АРЭМ. Оп. 1. Д. 1307. Л. 15.

Важнейшей составляющей духовной жизни 
была ежедневная молитва. «Молитва — дыхание 
духа. Есть молитва — живет дух; нет молит­
вы — нет жизни в духе», — писал св. Феофан 
Затворник45. Молитвенный дух, навык, привычка 
к молитве воспитывалась в традициях семьи, на 
примере родителей и близких, в повседневных 
кратких молитвословиях с постоянным крестным 
осенением. В моменты тревог и опасностей ее уси­
ливали, читая специальные молитвы на разные 
случаи. Корреспондент Этнографического бюро 
князя В. Н. Тенишева А. Сенин из Вытегодского у. 
Олонецкой губ. писал, что дома крестьяне молят­
ся не много, но зато «аккуратно». Обязательно 
кладут несколько поясных и земных поклонов 
утром и вечером. В поле, лесу, перед началом вся­
кого дела становятся лицом на восток, снимают 
шапку и молятся, говоря: «Благослови, Господи, 
помоги мне, Господи!»46.

В. Антипов из Череповецкого у. Новгородской 
губ. отмечал, что, умывшись, крестьяне встава­
ли на молитву, причем, утром они молились за 
живых близких, а на вечерней молитве — за 
умерших47. Утренняя молитва признавалась 
самой важной. Приступая к ней, необходимо 
было соблюдать некоторые правила, пренебре­
жение которыми в крестьянской среде счита­
лось грехом. Так, утром нельзя молиться, пока 
человек не умоется, потому что «после сна чело­
век нечистый». До молитвы нельзя есть и пить 
даже маленьким детям, способным стоять перед 
иконами и креститься. Родители, вставая рано 
утром раньше детей, не позволяли себе будить их 
до совершения молитвы самими. Корреспондент 
Этнографического бюро князя В. Н. Тенишева 
А. Власов наблюдал, как мать надавала шлеп­
ков четырех-летнему ребенку за то, что он сел 
за стол, не умывшись и не помолившись Богу. 
Особенно в критические моменты жизни бла­

гочестивые люди обязательно перекрестят лоб. 
Один мужик, возвращаясь с пожара, случив­
шегося среди ночи, говорил другому: «А я так 
испужался, что согрешил, грешный. Побежал, 
не умывшись и не помолившись Богу»48.

Неграмотные крестьяне знали очень мало 
молитв, некоторые из них искажали отдельные 
слова, однако даже они, регулярно посещая цер­
ковные службы, запоминали на слух многие 
молитвы. Дома, молясь утром, непременно при­
совокупляли помянник, вспоминая близких с 
земными поклонами. Что касается грамотных 
крестьян, а на рубеже конца ХIХ — начала ХХ вв. 
в русских деревнях их было много49, знание 
молитв ими было достаточно обширно: помнили 
«Достойно есть», «Милосердия двери», «Царю 
Небесный», «Верую» и др. Поминание одного 
из таких крестьян указывает на некоторое зна­
комство со Священной историей Ветхого Завета: 
«Помяни, Господи, Адама, нашего праотца, 
Авраама Великого, Лота Праведного», а затем уж 
шел перечень близких умерших. Многие между 
молитвами и чтением помянников вставляли про­
шения к Божиим угодникам: «Преподобны бого- 
носны, отцы наши Зосима и Савватий, Соловецки 
чудотворцы, Антоний и Феодосии Печерские 
чудотворцы, прп. Сергий Радонежский, угод­
ник Божий, Кирилло Новозерский, Кирилло 
Белозерский, Нил Сорский, Сергий преподоб­
ный батюшко мя молитвы». Корреспондент Н. 
Люстров из Инаксарского у. Пензенской губ. 
писал, что крестьяне, если не удалось пойти 
и церковь, молились до тех пор, пока не сго­
рит вся копеечная свеча, чем и измеряли свое 
усердие в молитвах, говоря: «Я инда давя две 
почти свечи измолил»50.

Желая более послужить Богу, крестьяне уси­
ливали ревность своими установлениями, кото­
рые, впрочем, не всегда соответствовали цер­
ковному канону. В этих случаях религиозное 
сознание творчески переосмысливало действи­
тельность, многое домысливались по-своему, и 
тогда появлялись трансформированные истории 
Священного Писания, неканонические молитвы, 
народные дополнения в службах праздников, 



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 15

в изображении святых на иконах и многое дру­
гое. Однако заповеди служили мерилом во всех 
делах и решениях; главное же — сохранялась 
основа религиозной жизни: вера, преданность 
Богу и надежда на Его Промысел. В церковь, 
особенно в праздники и воскресные дни, стара­
лись ходить постоянно. «Какая дома молитва, как 
у меня и икон-то только две», — простодушно 
говорил один крестьянин из Череповецкого у. 
Новгородской губ.51.

51 Там же. Д. 527. Л. 12.
52 Громыко М. М., Буганов А. В. О воззрениях русского народа. М., 2000. С. 168.
53 Там же. С. 167.
54 В нашей статье использованы рукописные материалы о жизни Центральной России, сделанные в 1896–1900 годах по за­

казу организатора Этнографического бюро князя В. Н. Тенишева. На вопросы анкеты с разной степенью подробности отвечали 
учителя сельских школ, священники, грамотные крестьяне, иногда чиновники, по долгу службы находящиеся в сельской мес­
тности — люди, непосредственно жившие в деревне («корреспонденты»).

55 См: Цеханская К. В. Иконопочитание в русской традиционной культуре М., 2004. 2004.

Существенной чертой русского православного 
дома, как малой церкви, была традиция молиться 
всей семьей52. Поводом для общих домашних 
молитв могли быть самые разные ситуации: про­
щание перед отъездом в дальнюю дорогу, когда 
после молитвы благословляли в путь и крести­
ли каждого по три раза, или гроза с сильным 
ветром. М. М. Громыко отмечает, что в России 
повсеместно, с небольшими отличиями, сохра­
нялась традиция общесемейной молитвы перед 
выездом в поле на посевную, по праздничным 
дням и в поминальные даты; если не смогли 
пойти в церковь53.

Корреспонденты Этнографического бюро 
князя В. Н. Тенишева отмечали, что ребенок едва 
только начинает выговаривать слова, уже знает: 
«Бог», «Боженька», «Божа». Вечером повторяет 
за матерью молитву «Богородице Дева» и «Отче 
наш». Двухлетние дети, прежде чем сесть за стол, 
крестятся перед иконой и делают поклоны. «Все 
религиозные обряды соблюдаются так строго, что 
со временем обращаются в привычку»54.

Повседневная жизнь дореволюционной России 
настолько органично была пропитана религиоз­
ностью, что простые люди специально не заду­
мывались о религиозном воспитании детей, но 
давно установившиеся православные традиции, 
вошедшие в плоть и кровь людей, стали своего 
рода компасом, той направляющей силой, кото­
рая вела их по жизни.

Быт приверженцев любой конфессии имеет 
отличительные черты, связанные с соответству­
ющей религией, поскольку духовно-нравствен­
ные идеалы, нормы поведения, режим дня, время 
постов и праздников регламентированы прави­
лами веры. Особенности православного быта 

имеют глубокие корни тысячелетней истории.
Одна из важнейших отличительных черт тра­

диционной жизни русских выразилась в иконопо- 
читании55, в наличии большого количества икон 
не только в храме, доме, но и во всем жизненном 
пространстве вокруг православного человека — 
на домах, воротах, на дорогах, около источников; 
в современном быту — в машинах, на рабочих 
местах. Икона представляется нам тем исключи­
тельным видом искусства, посредством которого 
человек напрямую, через ее созерцание, кра­
соту всегда осуществлял и познание творения, 
созданного Богом и познание путей бессмертия 
души в горнем мире.

Дом для православного человека — малая 
церковь, где начинается и кончается жизнь. И 
в наше время иконы — наиболее устойчивый 
признак православного жилища, свидетельство 
веры в видимой форме. До первой четверги XX в. 
трудно было найти дом без икон. Войдя в поме­
щение, первым делом снимали шапку и искали 
красный угол, чтобы, перекрестившись три раза, 
поклониться святым образам. В присутствии 
икон старались не курить, не браниться, ногами 
к божнице не ложились спать; под иконы сажали 
почетных гостей. Все знаменательные события 
в доме происходили с участием икон. Иногда 
святой образ являлся залогом признания или 
клятвы, тогда икону снимали со стены и, пере­
крестясь, ручались за правдивость слов.

Икона неизменно участвовала во всех жиз­
ненных событиях домашнего быта: с ней начина­
ли строительство дома, молились изображенным 
на ней святым помощникам от всяких бед — 
пожаров, болезней, душевных расстройств. 
Соответственно этому определялся состав домаш­
них икон, где кроме любимых образов и свя­
тых, тезоименитых хозяевам, непременно стояли 
иконы Спасителя, Богоматери в разных изводах и 
особо почитаемого народом Николая Угодника.

Икона «своего» святого традиционно имелась 
в каждом доме. В русских семьях младенцев, 
как правило, нарекали в честь того святого, день 
памяти которого совпадал с рождением нового 
члена семьи; если имя не нравилось, в святцах 
искали другое, близкое ко дню рождения. Иконы 



16 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

соименных святых всегда стояли в домашнем 
иконостасе. Святой, в честь которого называют 
православного — идеальный выразитель всего 
лучшего, через него светит благодатный свет 
данного имени. По православному учению, имя, 
связанное с первообразом святого и освященное 
именем Божьим, становится вечным спутником 
человека от начала жизни, через смерть к воскре­
сению. Именем человек связан с иным миром. В 
церковной практике молитвы за усопших основ­
ным и единственным признаком личности явля­
ется имя поминаемого. Поэтому оно, полученное 
человеком на веки вечные, становится тем опре­
делением личности, которое соединяет в единс­
тво духовную и физическую природу человека, 
данную Богом для вечной жизни.

В традиционной жизни православных людей 
после рождения ребенка, преимущественно в 
состоятельных семьях, заказывали так назы­
ваемые родимые, или мерные, иконы, которые 
писались в меру роста младенца в честь тезои­
менитого святого. Мерные иконы до революции 
еще оставались над царскими гробницами в мос­
ковском Архангельском соборе. Предполагается, 
что появление первой мерной иконы связано 
с рождением сына Ивана Грозного — Ивана 
Ивановича. Вполне вероятно, что идея напи­
сать в 1554 г. «охранную» на всю жизнь икону 
для защиты от несчастий связана с внезапной 
смертью сына-первенца Дмитрия56. В сакраль­
ном значении мерная икона становилась своего 
рода освященной материальной заменой тела 
младенца, а изображение на ней святого соимен­
ника — соединением имени и плоти, через кото­
рое новорожденный становился сопричтенным к 
тем, чьи имена, как говорится в чине Крещения, 
уже были написаны «на небесах»57.

56 Самойлова Т. Е. К истории возникновения традиции написания мерных икон // Древнерусское искусство. Русское искус­
ство позднего средневековья XVI век. СПб., 2003. С. 363.

57 Цеханская К. В. Указ. соч. С. 157.
58 Там же. C. 137.
59 Харузина В. Н. Прошлое. Воспоминания детских и отроческих лет. М., 1999. С. 25–26.

Среди домашних икон особо чтились те, 
которыми благословляли на брак. Такие иконы 
становились семейными, передавались из поко­
ления в поколение, воплощая в себе духовную 
связь в преемственности отцов и детей, историю 
семьи. Некоторые почитаемые в семье иконы 
становились общерусскими святынями, как, 
например, иконы Божьей Матери Касперовская, 
Калужская, Козельщанская и др. Иногда икона 
составляла собственность всей деревни и храни­
лась по очереди в домах сельчан58.

Наличие икон в доме, отношение к ним гово­
рило не только о вере, поддержании родового 
уклада, но и о стремлении оградить дом от злых 
сил; поддержании духовного порядка, который 
боялись нарушить, поскольку образа напоминали 
о невидимом Божьем присутствии. Именно в доме 
формировалась личность, шло приобщение к вере, 
которая становилась нравственным законом.

О детских впечатлениях, стоя в московской 
квартире перед домашним киотом своей тети, 
писала В. Н. Харузина (1866—1931): «У тети в 
киоте было очень много икон, больших или мень­
ших размеров образов. И про каждый из них она 
умела рассказывать. Не только житие изобра­
женного святого и его чудеса — как мы любили, 
например, рассказ о чуде св. Трифона с соколом, — 
но также, откуда, из Киева, от Троицы, из 
Воронежа или другая какая иконка, по какому 
случаю, она привезена, кем и т. д. Мы узнали, 
например, что великомученице Варваре надо 
«молиться от внезапной смерти», что однажды 
ночью тетя слышала чей-то голос во сне, гово­
ривший ей: «Молись святой великомученице 
Варваре», — и в этот день она пошла купаться и 
стала тонуть; но, вспомнив свой сон, она призва­
ла на помощь велико мученицу и — «будто кто-то 
мне руку протянул и выбросил меня на берег», — 
кончала тетя. В память этого события у тети и 
висела в киоте икона святой великомученицы 
Варвары, привез енная из Киева. Мы узнавали, 
что такая-то иконка имеет особую цену, так 
как писана на де реве от церковного престола, 
что вот та иконка святого Николая Чудотворца, 
отличающаяся от обычного типа, привезена из 
Карловых Вар…, что вот той иконой благосло­
вил тетю почитаемый ею киевский старец отец 
Исихий, — и рассказ об этом всегда сопровож­
дался воспоминаниями тети о красотах Киева, о 
его высоких горах, сыпучем белом песке и густо 
лиственных ореховых деревьях»59.

С XIX в. у разных сословий в городах и дерев­
нях, особенно в интерьере крестьянской избы, 
прочно вошли в обиход лубочные картинки, 
наиболее любимые — на духовно-религиозные 
и нравственные темы. Как правило, их помещали 
рядом с красным углом. Наглядные иллюстра­
ции евангельских притч, нравоучительных тем, 
таких, например, как «О блудном сыне», «О пше­



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 17

нице и плевелах», «О богаче и бедняке Лазаре» 
напоминали о неумении пользоваться богатс­
твом, о грехе любостяжания и др.

Т. А. Воронина — исследователь русского 
лубка XIX в., — отмечает большое количество 
разнообразных видов религиозного лубка на темы 
размышления человека о смерти60. Так, большой 
популярностью пользовалась тема Страшного 
суда, где на теле змея, выползающего из адской 
пасти, перечислялись смертные грехи с изобра­
жением мук. Текст пояснял значение Страшного 
суда, призывал к покаянию и утверждал понятие 
высшей справедливости Божией. Любимые кар­
тинки с изображением, часто на одном листе, 
основных двунадесятых православных праз­
дников, а также именуемые «образами» — с 
сюжетами из жизни Спасителя, Божией Матери; 
чудотворных икон, святых угодников, апостолов, 
пророков, подвижников, иллюстрации отдельных 
событий из их жизни с пояснительным текстом, 
молитвами, цитатами из Евангелия — все это 
было постоянным зрительным назиданием.

60 Воронина Т. А. Русский лубок 20–60-х годов XIX века: производство, бытование, тематика. М., 1993. С. 118.
61 Воронина Т. А. От поста к празднику. М., 2004. С. 20.
62 Громыко М. М., Буганов А. В. О воззрениях русского народа. М., 2000. С. 172.
63 Там же.
64 См.: Поплавская Х. В. Русское паломничество к христианским святыням Востока и Запада и отражение этой традиции 

в паломнических сочинениях разных веков // Традиции и современность. 2007. № 6. С. 3.

Религиозный лубок широко использовался 
как наглядный материал в церковноприходских 
и воскресных школах. Благодаря расширенной 
его тематике, по сравнению с иконописными 
изображениями, ученики узнавали подробности 
жизни известных святых, а также современных 
им подвижников, о которых было мало извест­
но. Листы с видами церквей и монастырей для 
состоятельных людей служили дополнительным 
побудительным моментом для очередных пожер­
твований, а также своего рода информацией для 
паломников.

Незатейливая, занимательная форма карти­
нок отражала народные понятия о вере и бла­
гочестии, давала большой простор фантазии не 
только для взрослых, но и для подрастающего 
поколения. Можно сказать, что религиозный 
лубок с середины XIX в. был своего рода «эле­
ментом массовой культуры», которая оказывала 
большое воздействие на становление мировоз­
зрения русских.

Одним из устойчивых свидетельств народно­
го благочестия можно назвать соблюдение пос­
тов. Иностранные путешественники прошлых 
веков изумлялись боголюбию русских, тому, 
как мужественно они выдерживали многоднев­

ные посты, как часто в этот период ходили на 
богомолье. В воздержании от скоромной пищи 
«русские видели существенную и необходимую 
принадлежность своей религии и считали, что 
от степени соблюдения постов зависит чистота 
их веры»61. В источниках разного характера — 
архивах, ответах на вопросы этнографических 
программ, воспоминаниях — отмечается повсе­
местное строгое соблюдение постов, особенно 
в деревнях. С раннего возраста детей включали 
в ритм православной жизни, формируя таким 
образом духовные основы в созданной вокруг 
обстановке.

Директор народных училищ Тульской губ., 
обобщивший ответы учителей разных школ, 
писал, что детей приучали к говению «по про­
шествии трех больших постов после рожде- 
ния»62. М. М. Громыко, касаясь темы соблюде­
ния постов, отмечает, что в Тальцынской вол. 
Орловской губ. «детей кормили, когда запросят, 
но молока не давали Великим Постом с трех 
лет»63. В периоды постов в доме создавалась 
особая атмосфера: старались чаще посещать 
церковь, усилить молитву, больше читать духов­
ную литературу, раздавать милостыню нищим. 
Духовная сторона проявлялась в подготовке к 
исповеди и причастию; к причастникам же отно­
сились празднично и с радостью, их поздравля­
ли, детям иногда дарили подарки.

Такое вначале для детей принудительное, а 
впоследствии добровольное воздержание и огра­
ничение в пище закаляло не только тело, но и дух 
маленького христианина, помогая этим в буду­
щем свободно управлять своими страстями. Так 
строгость соблюдения постов воспитывала волю, 
закрепляла в сознании детей религиозное чувс­
тво как непременное условие спасения души.

В круг русского благочестия издавна вклю­
чалась традиция странноприимства. Принять и 
накормить нищего, бедного или путника в право­
славных семьях всегда считалось Божьим делом. 
С середины XIX в. среди странников нередко 
встречались паломники, которые держали путь 
не только к отечественным святыням, но и в дале­
кую Святую Землю64.

До середины XIX столетия паломничество 
в Иерусалим, Палестину было настоящим под­
вигом во имя веры, поскольку сопровождалось 



18 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

большими трудностями в пути65. А. В. Елисеев — 
известный путешественник второй половины 
XIX в., писал о встретившихся ему с котомками, 
в сапогах и зипунах вятских крестьянах на бере­
гах Красного моря. По его словам, русских палом­
ников отличали вера в Бога и собственную силу, 
презрение к лишениям и простота66. К 1868 г., 
с созданием Русского общества пароходства и 
торговли, ежегодная перевозка «поклонников» 
составляла свыше 25 тыс. человек67.

65 См.: Поплавская Х. В. Русское паломничество к христианским святыням Востока и Запада… С. 3.
66 Беляков В. В. Сокровища Синая. М., 2004. С. 52, 68–69.
67 Там же. С. 47.
68 Икона Иоанн-Логгин Яренгские, с Житием 1695 года из собрания Северодвинского музея // Святые и святыни северорус­

ских земель. Каргополь, 2002. С. 248.
69 Громыко М. М., Буганов А. В. Указ соч. С. 418–420.
70 Миненко Н. А. Живая старина. Будни и праздники сибирской деревни. Новосибирск, 1989. С. 100.
71 Там же. С. 419.

Возвратившись на родину, полные незабывае­
мых впечатлений от посещения великих святынь 
люди разных званий и сословий в течение всей 
жизни делились воспоминаниями с близкими, 
знакомыми. Эти рассказы слушали и дети. В их 
воображении возникали картины тех почитаемых 
мест, где в древние времена жили и проповедова­
ли святые, образы которых они постоянно видели 
на иконах в храме и собственном доме.

В домашних иконостасах часто можно было 
встретить небольшие иконки, привезенные из 
паломнических поездок. Специальные иконы «на 
раздачу» писали в крупных монастырях. Так, в 
Троице-Сергиевой лавре такой иконой по преиму­
ществу была «Видение Богоматери преподобно­
му Сергию». В иконописной палате Соловецкого 
монастыря вплоть до начала XX в. «на раздачу» 
богомольцам писали небольшие иконки любимых 
на Севере святых Логгина и Иоанна Яренгских68, 
а также в больших количествах иконы святых 
Зосимы, Савватия и Германа Соловецких. Эти 
иконы дарили, ими благословляли богомольцев.

Духовное богатство паломничества нашло 
отражение в произведениях фольклора, былинах, 
духовных стихах, поражающих глубиной право­
славной традиции, а также во всей классической 
литературе XIX в., где религиозные темы орга­
нично воплотились в художественных образах, в 
постановке вечных, общечеловеческих проблем 
жизни (Достоевский, Лесков, Гоголь и др.)

Церковные книги, вероучительная литера­
тура всегда были важной составляющей, кото­
рая обеспечивала непрерывность духовной тра­
диции в формировании личности христианина. 
В 1640 г. в Москве была открыта специальная 
книжная лавка, а со второй половины XVII в. 

книги Московского печатного двора в прину­
дительном порядке передавались для продажи 
торговым людям69. В деревнях книжная торговля 
велась преимущественно офенями — бродячими 
разносчиками товара, которые приносили также 
иконы и лубочные картинки с историческими и 
религиозными сюжетами. Позднее книги покупа­
ли на базарах и ярмарках, брали почитать у духо­
венства и сельской интеллигенции — учителей, 
агрономов и др.

К началу XX в. уровень грамотности крестьян 
неуклонно повышался в связи с насущными пот­
ребностями изменяющейся жизни. Объективно 
картину грамотности крестьян дореволюцион­
ной России оценить трудно, поскольку статисти­
ческие подсчеты по этому вопросу проводились 
фрагментарно. Некоторые данные можно полу­
чить из материалов первой Всеобщей перепи­
си населения Российской империи 1897 г. и по 
отдельным подсчетам, которые показывают, что, 
по крайней мере, почти половина крестьянско­
го населения к началу XX в. была грамотной70. 
Авторы исследований заметили, что больше «гра­
мотных» было в тех губерниях, которые состояли 
из крупных общин, а также в тех деревнях, где 
имелись школы или училища. По мере удален­
ности от них уменьшалось и число умеющих 
читать и писать. Критерии подсчета и опреде­
ления грамотности устанавливались по-разному. 
Например, в число неграмотных по падали те, кто 
читал по-церковнославянски; ученые указывают 
на такие явления, когда при столкновении с 
чиновниками или во избежание обременитель­
ных служб, крестьяне ссылались на «безгра- 
мотство»71. Тем не менее возрастающий интерес 
к чтению, по исследованиям этнографов, был 
очевидным. Кроме того, некоторые документы 
свидетельствуют, что значительное количество 
умело читать при неумении писать.

А. В. Буганов отмечает, что крестьяне в первую 
очередь отдавали предпочтение книгам духовно­
го содержания. По свидетельству современников 
начала XX в., в деревне «прежде всего идут»: 
Библия, Евангелие, Псалтирь, святцы; творения 
святых отцов: Ефрема Сирина, Василия Великого, 
Григория Богослова, Иоанна Златоуста, Тихона 



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 19

Задонского; назывались более 100 наименований 
житий святых, сочинения и наставления на рели­
гиозно-нравственные темы, разного рода благо­
честивые размышления72. Повышенный интерес 
к духовной литературе был связан с исторически 
сложившимся кругом вопросов о спасении души, 
стремлением достичь Царствия Небесного после 
смерти и жить no-Божьи на земле, что характери­
зует православное сознание. Поэтому примеры 
благочестия черпались из житийной литерату­
ры. Особенно любили сборники с описанием 
духовных подвигов русских святых, отражающих 
народный христианский идеал.

72 Громыко М. М., Буганов А. В.. Указ соч. С. 415–416.
73 Там же. С. 414.
74 Там же; АРЭМ. Д. 308. Л. 19, 20.
75 Там же.
76 Андрианов А. Ю. Причины и обстоятельства ухода в монастырь // Традиции и современность. 2004. № 3.
77 Там же. С. 92.
78 В этом отношении наиболее показательны побудительные причины ухода в монастыри наших современников. В нынешнем 

поколении «фактор религиозного чтения, — как пишет А. Ю. Андрианов, — просматривается у абсолютного большинства мона­
шествующих» — уже тех насельников монастырей, которые не испытывали недостатка в духовной литературе и часто именно 
через книги пришли к вере».

79 Громыко М. М. Богомольцы у преподобного Серафима Саровского и массовое посещения старцев в духовной жизни России 
XIX – XX вв. // Наследие Серафима Саровского и судьбы России. М; Саров, 2004. С. 103–104; Буганов А. В. Отечественные 
подвижники благочестия в сознании русских крестьян XIX в. // Возрождение православных монастырей — будущее России. 
Н.–Новгород, 2007. С. 70–99.

Большее влияние на формирование православ­
ной личности оказывала общественная среда. В 
этом отношении воспитательное значение играло 
такое распространенное в селах явление, как чте­
ние вслух. по замечанию А. В. Буганова. В послед­
ние годы XIX в. в материалах Этнографического 
бюро князя В. Н. Тенишева информация о распро­
страненности публичных чтений для народа пос­
тупала из Владимирской, Вологодской, Вятской, 
Калужской, Нижегородской, Новгородской, 
Олонецкой, Пензенской, Смоленской, Тульской 
губерний73. Чтения духовной литературы устра­
ивались в одной из изб или при церковно-при­
ходской школе, где в довольно просторных поме­
щениях любителей книжной мудрости набива­
лось «до крайней тесноты и давки»74. Например, 
в Шалтовской вол. Орловской губ. в такой 
школе собиралось до 150 человек, в с. Радомля 
Волховского у. — до 40. Читали «Троицкие лист­
ки», «Жития святых угодников Киево-Печерских» 
и др. По ходу чтения тут же обсуждали особо вол­
новавшие вопросы, если приходил священник, то 
объяснял непонятные места75.

А. Ю. Андрианов также отмечает значитель­
ную силу «воздействия на человека истины 
христианского книжного наследия», особенно в 
XX в.76 Анализируя причины ухода в монастырь, 
он пишет, что в начале указанного столетия боль­

шую роль для укрепления нравственных качеств 
будущих монахов во многих случаях сыграли 
сельские кружки, где односельчане до глубокой 
ночи проводили в чтении Священного Писания и 
любимых народом Четьи-Миней. Причем чтение 
нередко так увлекало, что не только пожилые 
люди, но и молодые парни и девушки в празднич­
ные дни, оставив веселые посиделки или беседы, 
шли послушать назидательное чтение77. Влияние 
христианской литературы для многих способс­
твовало определению в жизненном пути не толь­
ко в начале, но и в конце XX столетия, когда 
возобновился интерес к православной жизни и 
выпускаемая литература нередко содействовала 
переоценке прежних ценностей78.

Нередко решительное воздействие на форми­
рующуюся православную личность имела встре­
ча с духовными людьми. Такая встреча могла 
быть спонтанной или специально запланирован­
ной, например, поездка к духоносному старцу. 
Беседы на духовные темы могут носить повсед­
невный характер, когда, регулярно встречаясь 
в приходском храме, делятся впечатлениями о 
паломнических поездках, духовным опытом. И 
все же историческим идеалом русских всегда 
оставались святые — земные люди, очищенные 
от греха праведной жизнью, постами, усиленной 
молитвой и духовными подвигами. Они были тем 
высоким образцом, на который православные ста­
рались ориентировать свою жизнь.

В традициях русской православной веры издав­
на существовал обычай в трудных жизненных и 
особенно духовных вопросах обращаться за сове­
том к старцам или подвижникам благочестия79. 
Часто одна встреча с духоносным старцем изменя­
ла не только личность обратившегося, но и всю его 
жизнь. Об этом свидетельствуют многочисленные 
воспоминания духовных чад старцев. XIX и весь 
XX век богат примерами старческого руководс­
тва, когда по молитвам праведников разрешались 
сокровенные и наболевшие жизненные вопросы.



20 ТЕОРИЯ. КОНЦЕПЦИИ. ДИСКУССИИ

Сущность духовного руководства заключа­
ется в своего рода соглашении между духовным 
отцом (или старцем) и христианином, по кото­
рому перед Богом духовник берет на себя дело 
руководства души ко спасению. Сам же человек 
по внутренней потребности безоговорочно под­
чиняется воле наставника. Именно живое, авто­
ритетное слово, разъяснение и совет опытного 
человека в повседневной жизненной путанице 
помогало многим обратить особое внимание на 
внутренние мотивы своих поступков и те чувс­
тва, которые их сопровождают, т. е. на духовную 
сторону жизни, дающую возможность беспри­
страстно оценить и понять себя.

В мирской жизни такими наставниками 
нередко становились приходские священники. 
В православной жизни священник — духовный 
отец для своей паствы, он духовно рождает в 
купели крещения новых чад Церкви, способс­
твует очищению от грехов в таинстве покая­
ния, соединению с Самим Христом в таинстве 
Евхаристии, является посредником и ходатаем 
перед Богом в молитве о прощении грехов своей 
общины, благодатью Божией врачует душевные 
и телесные недуги в таинстве елеосвящения, во 
образ соединения Христа и Церкви благословля­
ет супружеский союз. Тем же, кто серьезно хочет 
заняться своей внутренней жизнью, духовный 
отец необходим как ее руководитель.

До нас дошли свидетельства тех, кто в тече­
ние многих лет был под духовным попечением 
подвижников благочестия. Например, с конца 
XIX в. в Москве, да и не только в ней, известен 
отец Валентин Амфитеатров (ум. 1908 г.). Его 
пастырское окормление приносило столь замет­
ные плоды, что люди с разных концов России 
ехали к благодатному батюшке за советом и 
молитвой. О том, как он мог преобразить жизнь 
человека, свидетельствует случай, который про­
изошел с богатой помещицей из Ярославской 
губ. Марией Федоровной Куманиной и ее 
мужем80. Все свое время они проводили в светс­
ких развлечениях. Муж сам в церковь не ходил 
и четверых детей не пускал, воспитывал их по 
своим принципам. Внезапно он тяжело заболел 
и в короткое время из светского льва превратил­
ся в больного, слабого человека. Когда Мария 
Федоровна пришла к батюшке и рассказала о 
своем горе, о. Валентин просил привести боль­
ного в церковь. Смущенная Мария Федоровна 
не знала, как ей быть, ведь до того муж резко 

80 Благодатный пастырь. Протоиерей Валентин Амфитеатров. М., 1998. С. 14–15.

отклонял подобные просьбы. Велико же было 
ее изумление, когда Виктор Климентьевич как 
бы против своей воли пошел в храм. Произошло 
чудо, когда этот властный человек зарыдал 
при первых словах пастыря. Исповедавшись и 
причастившись, Виктор Климентьевич ушел 
преображенным и вскоре умер.

Рассмотренный выше комплекс религиоз­
ных установок и принципов, формировавших и 
соборную православную личность и православ­
ную государственность на протяжении многих 
веков русской истории, испытал «искушение» 
новой социополитической и духовной реальнос­
тью начала XX в.

Предреволюционное российское общество 
уже не являло собой единый христолюбивый 
народ. Процесс секуляризации и революциониза- 
ции социального мышления русских был обуслов­
лен катастрофическими сдвигами в самой струк­
туре и внутреннем духе государственности — 
Россия перестала быть соборной сакрально-иде- 
ократической империей, уклонившись в сторону 
буржуазно-конституционной модели монархии, а 
затем буржуазно-демократической государствен­
ности. Внедрение капитализма ослабило меж­
сословные связи этноса.

Наиболее резкий духовно-нравственный и 
мировоззренческий демонтаж традиционных 
установок произошел в сознании образованных 
сословий: в среде дворянства, интеллигенции, 
духовенства. Именно в привилегированных 
слоях были сосредоточены симптомы «религиоз­
ной усталости» русского общества. В дворянской 
и разночинской среде это выразилось в либе­
ральной критике монархических основ государс­
твенности, в аналитически-отчужденном отно­
шении к религиозным архетипам веры и, нако­
нец, в приверженности новой секулярной и даже 
богоборческой культуре декаданса. О состоянии 
части духовенства красноречиво свидетельству­
ет митрополит Вениамин (Федченков): «… долж­
но сознаться, что влияние Церкви на народные 
массы все слабело и слабело, авторитет духо­
венства падал. Причин много. Одна из них в нас 
самих: мы перестали быть «соленой солью» и 
поэтому не могли осолить других… В семинарию 
шли совсем не для того, чтобы потом служить 
в церкви, а потому, что это был более деше­
вый способ обучения детей духовенства. Школы 
стали сословными. Но ученики их, по окончании 
семинарии, в огромном большинстве уходили по 



К.В. Цеханская. Феномен православной личности и пути ее сохранения в крестьянской среде... 21

разным мирским дорогам: в университеты, в раз­
ные институты, в учителя, в чиновники, и только 
10–15 процентов шли в пастыри… Подобным 
образом и духовные академии давали лишь 10 
процентов в духовенство»81.

81 Митрополит Вениамин (Федченков). На рубеже двух эпох. М., 1994. С.94.

В контексте рассмотренных выше духовно­
нравственных и социополитических процессов 
русской истории начала XX в., необходимо под­
черкнуть, что идеал православной личности, 
несмотря на все драматические коллизии бытия, 
никогда не утрачивал своей высокой нравствен­
ной ценности: и вчера, и сегодня, и завтра этот 
идеал остается неизменным. Даже в периоды 
добровольного или насильственного раcцерков- 
ления, как это было, например, в советской исто­
рии, феномен православной личности продолжал 
свое мистически-опосредованное существование 
в самом духовном устройстве русских людей — 
в их особом милосердии, смирении, в желании 
пожертвовать собой за высшую правду и спра­
ведливость. Представляется, что в менталитете 
русского народа заложена одна уникальная осо­
бенность — способность в моменты смертельной 
опасности стремительно мобилизоваться в качес­
тве церковного, истинно Божьего народа, как это 
было во время Великой Отечественной войны.

В сегодняшнее время соотношение православ­
ной личности и социума также обусловлено спе­
цификой исторического момента. Очевидно, что 
один из главных процессов мировой действитель­
ности — глобализм — жестко детерминирует 
многие политические, социально-экономические 
и духовные процессы в России. Основное требо­
вание творцов глобализма направлено на толе­
рантную унификацию всех религиозных систем 
человечества, так как именно в этом состоит 
залог будущей возможности управления едино­
мыслящей человеческой массой. В России таким 
препятствием на путях глобализации мира оста­
ется Православная Церковь, православный этнос, 
православная личность. Поэтому метафизический 

конфликт Истины и Лжи, Добра и Зла перенесен 
в души православных верующих. Стремления 
идеологов глобализма и толерантности — в том, 
чтобы вера русских людей стала лишь формаль­
ным обрядом, культурной традицией, этнографи­
ческой особенностью, чем угодно, но только не 
Истиной во Христе. В этом и цель врага Божьего.

Русские и другие православные народы России 
должны ясно представлять, что православная 
личность — это свободная, ортодоксально мыс­
лящая соборная личность, ощущающая свою 
органическую принадлежность Богу и Церкви. 
Все, что может разрушить этнос и человечество, 
может разрушить и православную личность, и 
Православную Церковь. Церковь и мир тесно свя­
заны. Религиозный человек, признающий цер­
ковный канон и учение, обязан жить, мыслить 
и чувствовать особо. Если его жизнь в миру не 
совпадает с тем, что он исповедует в храме, то 
неизбежно появляется обратная связь — сама 
мирская жизнь будет влиять на религиозное 
сознание человека, а через него изменять и цер­
ковные устои. Стремительно меняющийся мир 
требует прежде всего компромиссной перестрой­
ки религиозного сознания личности. Многие 
западные христианские конфессии в ходе соци­
ально-экономической модернизации приспосо­
бились к новым условиям жизни. Но по сути это 
произошло ценой отступления от основ христи­
анского евангельского учения.

Ортодоксальное вероучение христианской 
Церкви неподвластно социально-политическому 
давлению, не может быть исправлено в угоду 
сиюминутных стратегических интересов власти, 
народов, государства. Православная личность 
противостоит любым попыткам церковной модер­
низации, охраняет чистоту догматического веро­
учения Церкви, а самое главное — она диалек­
тически воплощает смысл христианского учения 
в собственном бытии, решая в каждый момент 
своей жизни духовные сверхзадачи.


