
К 90-летию со дня рождения 
протоиерея Михаила Труханова. 
Неопубликованная беседа 1997 г.

сентября 2006 г. исполнилось 90 лет со дня 
рождения ныне уже покойного протоиерея 

Михаила Труханова — замечательного священ­
ника и пастыря, молитвенника и богослова, цер­
ковного исповедника, проведшего в сталинских 
лагерях 15 лет жизни. Батюшка был посажен в 
тюрьму за организацию в московском институте, 
где он учился кружка по изучению Библии. В те 
же 1930-е годы был отправлен в ссылку и там 
погиб его отец протоиерей Василий Труханов. 
Необыкновенная, непоколебимая твердость в 
вере, безграничное упование на волю Божию, 
строгость в соблюдении поста даже в лагере, всег­
дашняя горячая молитва отличали отца Михаила. 
По возвращении из лагеря он был по благослове­
нию патриарха Алексия I посвящен во дьяконы, 
потом рукоположен во священники, окончил экс­
терном Троицкую Духовную семинарию, потом 
Академию, получил богословскую степень и всю 
жизнь был приходским священником.

Опыт богословской мысли отец Михаил приоб­
рел путем глубокого усвоения святоотеческого 
наследия и богословской литературы, а также 
благодаря личному аскетизму и молитвенному 
подвижничеству. В 1990-е годы, как только поя­
вилась возможность издавать церковную лите­
ратуру, одна за другой стали выходить книги 
протоиерея Михаила: «Как спастись в современ­
ном мире. Апология христианского поста». М., 
1993; «Об истоках христианской веры». М., 1993; 
«Прикосновение любви». М.,1994; «Дивны дела 
Твои, Господи. Слово о Шестодневе. Евхаристия. 
О Промысле Божием». М., 1995; «Первые сорок 
лет моей жизни». М., 1996 и др. Как создава­
лись эти книги, знали те, кому посчастливилось 
общаться с батюшкой в воскресные и праздничные 
дни у него дома за общей трапезой. Они состав­
лялись не как собрание цитат из Священного 
Писания и святых Отцов Церкви, человеком, у 

которого были хорошая церковная библиотека, 
богословское образование, от природы острый 
ум и прекрасная память. «Тут - другое», — как 
любил говорить сам отец Михаил, когда речь 
заходила об Источнике премудрости. Поражали 
в разговоре знание отцом Михаилом Библейских 
текстов, Евангелия и вообще какая-то непри­
вычная для меня форма владения знаниями. Я 
лично видел, что знания для батюшки были не 
группой организованных фактов, а живой тканью 
жизни, в которую он так основательно врос, что 
ему не было необходимости вспоминать что-то 
из прочитанного, чтобы подтвердить свою мысль. 
Поражало и то, с какой непосредственностью и 
свободой батюшка извлекал из себя эти знания, 
с евангельской простотой и мерой взвешивал и 
отдавал их пришедшим к нему людям. Когда ему 
задавали вопрос или же он сам спрашивал себя 
вслух, то при этом словно затрагивался нерв его 
души, и перед нами оказывался цельный человек, 
который всей своей душой и силой духа, но сво­
бодно и просто, отвечал на поставленный вопрос. 
Вообще мне всегда было страшновато сидеть 
там за столом и видеть, чувствовать эту необъ­
яснимую уму метаморфозу со знаниями, которая 
происходила на моих глазах. Человек — для меня 
впервые — думал не так как нам привычно - раз­
мышляя и сопоставляя факты и создавая новую 
мозаику мысли с некоторой, обычной, погрешнос­
тью смысла. Здесь же мысль не просто рождалась 
в сердце и талантливо обрабатывалась умом, но 
она сразу исходила от чистого и сильного сер­
дца, словно не нуждаясь ни в какой логической 
обработке. И у нее - у этой ясной и живой мысли 
— была своя неумолимая логика. Как Евангелие 
говорит в этом случае о Господе: думал и гово­
рил «со властью», а не как книжники и фарисеи. 
Думать и говорить «со властью» живого светлого 
сердца можно было, наверное, обладая необык-



ПУБЛИКАЦИЯ ИСТОЧНИКОВ И МАТЕРИАЛОВ140

В доме о. Михаила. 1990 е годы. 
Фото Г.П. Дурасова

новенной верой в Бога, Его Промысел, горя к 
Нему самой горячей сыновней любовью. Но это 
мои сегодняшние размышления о тех событиях, 
которых Господь сподобил меня быть свидетелем. 
Тогда же были — только изумление и трепет.

Однажды в неурочное время мы вдвоем с 
Михаилом Мальцевым (тогда еще не священ­
ником) приехали к батюшке, и он неожиданно 
рассказал нам несколько случаев из лагерного 
периода жизни, которые не попали в мемуары 
«Первые сорок лет моей жизни..». Видя, что мы 
записываем его слова на диктофон, он благосло­
вил напечатать эти свидетельства только после 
его смерти. Эта беседа была о Промысле Божием 
в жизни священника Михаила — той форме 
близости с Богом, когда, по слову Спасителя в 
Евангелии от Иоанна, уходит рабство, а начина­
ется сыновство Богу. Тогда и знания, в том числе 
и научные приобретают статус материла для спа­
сения людей, нуждающихся в помощи. Исчезает 
та холодная отстраненность, которая обозначает­
ся словом «прогресс», исчезает замкнутый круг 
«наука для науки». Конечно же, здесь нет и тени 
превознесения человека, получившего от Бога 
знания в откровении, над теми учеными (и их 
методами), которые опытным путем приходят к 
новому знанию. Ставится лишь вопрос о том, что 
путь науки должен быть сопряжен с Промыслом 
Божиим, а не с абстрактным прогрессом, ведь 
первое исходит из истинного блага человека, а 
второе — из его мнимого.

Начало беседы не попало на диктофон, но, 
насколько я помню, батюшка отзывался о книге, 
где исследовались разные формы креста. С его 

ответа на эту проблему, и 
начиналась наша беседа 18 
июня 1997 г.

О. Кириченко 

++ +
Догматически самый 

правильный крест — это 
отнюдь не восьмиконечный, 
а четырехконечный. Высота 
означает непостижимость 
Отца Небесного, нижний 
конец креста указывает на 
глубину смирения, низшед- 
шего до адовых глубин Сына 
Человеческого. Поперечный 
— это широта, вездесущее 
Духа Святаго. Середина 
— это святость и любовь, 
которая связывает все отро­
ги креста. Все наши восьми­

конечные, шестиконечные кресты только в каком 
отношении могут быть приемлемы. Но святость 
креста как таковая, она догматически основыва­
ется на четырех концах. Меня когда-то владыка 
Серафим, ныне давно покойный, послал в еди­
новерческий приход. Я там служил одну служ­
бу, пока не назначили постоянного священника. 
Единоверцы, прямо скажу, благоговели перед 
старообрядцами. Восьмиконечный крест у них в 
большом почете. Он у них всюду. Дают просфор­
ки и даже на них изображается восьмиконечный 
крест. И я, когда первый раз увидел богослужеб­
ную просфору, подумал: «Да как же тут вынимать 
частицы?» Посмотрел их служебник их же выпус­
ка и оказалось, они вынимают частицы, как и мы, 
при четырехконечном кресте на просфоре.

Батюшка что такое благочестие? (Михаил 
Мальцев)

Это исполнение заповедей Божиих, но с любо­
вью. Вот отличительный признак благочестия. Я 
могу формально, как фарисей, исполнять запо­
веди. «Но так и быть: я не ворую, не клевещу, я 
— вот!» Но когда вы с любовью делаете доброе 
дело, то у вас будет другое отношение. Как я могу 
воровать у человека, который для меня является 
образом, иконой Христа Спасителя. Сам Христос 
говорит: «Все, что вы делаете ближнему, делаете 
Мне». Значит, я оклеветал Олега, а в лице его 
оклеветал Самого Христа. Если только подумать, 
то какой ужас должен охватить человека, если он 
это позволил сделать. Я украл у Христа. Да тут 
ночи спать не будешь. Вот это и приводит к тому, 
о чем пишет апостол Иоанн Богослов: «Мы не 
можем грешить, потому что мы познали Христа».



К 90-летию со дня рождения протоиерея Михаила Труханова. Неопубликованная беседа 1997 г. 141

А познается Христос любовью. Любовь познается 
только любовью. И отсюда та праведность, та 
святость последователей Христа. Она вынужден­
ная, так сказать. Ну как я вам могу причинять 
какое-то зло, если я вижу в вас Христа Спасителя. 
Все отношения наши — отношения ко Христу. И 
это основа нашего добросовестного отношения 
к людям. Вы чувствуете другого не фарисейски, 
формально, а по сути, видите внутренне «я», 
исполненное благочестия, основанного на любви 
ко Христу. Я не могу просто предать человека, 
оклеветать его, потому что это противоречит... 
Какой я последователь Христа, если я намерен 
бить его ближнего?

Вот почему святоотеческое учение говорит о 
том, что благочестие — это когда мы все испол­
няем, то что Бог заповедует, но с любовью. Мы 
можем так сказать формально. Я вот не блудник. 
Григорий Богослов про себя пишет: «Я по телу — 
чист, а по душе, в сердце — я не знаю. Во всяком 
случае, я грешен. А так, вообще, я чист от греха 
блуда какого-то». Но Василий Великий еще рань­
ше пишет, что «можно согрешить и мыслью и быть 
чистым по телу, но в мыслях быть преступным 
против всего естества человеческого». Потому, 
что нас искушают наша плоть, мир, в котором 
мы живем и дьявол. Вот эти три источника иску­
шения — силы в нас, вне нас и духовные силы, 
с которыми приходится нам сражаться, чтобы 
устоять в благочестии и чистоте. И горе нам, 

если мы клюем на что-то. Я целомудренный чело­
век, потому что сохранил свое тело от греховной 
скверны. Но с другой стороны, — а мысли наши?! 
Вот почему: «От тайных моих очисти мя», как 
сказано в Псалтири. Апостол Павел, помните, 
пишет: «... срамно есть и глаголати, что бывает у 
'язычников, не нужно брать у них пример». И еще: 
«Если вы слышите срамословие, то знайте, что 
их поведение еще более гнусно, чем они говорят 
языком. По одному срамословию можно судить, 
каков есть человек. Если он позволяет что-то пос­
тыдное в речах своих, значит, знайте, что у него 
худшее, что он делает». Жизненный путь этих 
преступников еще более страшен, потому что они 
не считаются уже ни с какими нормами.

В Апокалипсисе сказано: когда находящи­
еся под престолом стали кричать-вопить Богу: 
«Доколе Ты не мстишь за кровь нашу?» Господь 
одел их в другие — светлые —одежды и сказал: 
«Потерпите доколе сотрудники — братья ваши 
не дополнят число ваше». Самая распространен­
ная церковная молитва Иисусу — «Молитвами 
святых отец наших, Господи Иисусе Христе Сыне 
Божий, помилуй нас». Даже тогда, когда священ­
ник ссыпает с дискоса в Чашу вынутые частицы и 
произносит: «Отмой Господи грехи наша честною 
Твоею Кровию, молитвами святых отец наших». 
Видите, святые удостоены сопребывания с Богом, 
они находятся в Царствии Божием, в Царстве 
любви, а это Царство не имеет никакого проход­

Беседа за обеденным столом (1990 е годы) 
Фото Г. П. Дурасова



142 ПУБЛИКАЦИЯ ИСТОЧНИКОВ И МАТЕРИАЛОВ

ного билета, кроме самой любви. Нет у меня 
любви — никакие заслуги меня туда не проведут. 
А любовь не может быть без смирения. Любящий 
— он там, он удостоен святости, вы его не можете 
заставить не молиться, потому что для него это 
такая же потребность, как для Господа. Господь 
хочет спасения всем человекам. И вот он — любя­
щий Бога и Его творение, а тем более образ Его в 
человеке молится о нас. Потому важно, чтобы и 
мы обращались к ним. Они ближе к нам.

Преподобный Андрей Христа ради юродивый, 
когда был восхищен на небо, то среди небожите­
лей не увидел Божией Матери. И ему было сказа­
но, что тут Ее в славе нет, Она на земле молится 
и помогает людям. Это, конечно, простонародное 
суждение, потому что святые могут быть и там, 
и тут. Святые и, конечно, Божия Матерь не 
могут не молиться. В этом наше счастье и наша 
радость, потому что они исполнены той любви 
Божией, которая не имеет границ. И если я сам 
пребываю в любви, мне хочется, чтобы и те, кто 
еще не пришел к этому, чтобы и они пришли. Я 
стараюсь своей молитвой восполнить недоста­
ток или воспламенить ту молитву, ту любовь, 
которой не хватает у моих сродников по плоти. 
Помните притчу о богатом и Лазаре. Там нечес­
тивый богач, тем не менее, печется, находясь в 
аду, о своих живых сродниках — даже ему это 
не чуждо. А сколько сейчас новомучеников и 
исповедников Российских — нередко родные нам 
по плоти — денно и нощно вопиют о нас пред 
Богом ... Они предупреждают нас, стараются, 
чтобы мы жили богоугодно. В книге, где речь 
идет о заупокойных литиях, я привожу слова из 
своей проповеди: «Хотите помочь своим усопшим 
сродникам — живите свято сами». Если я буду 
жить свято, то один мой вздох о них уже много 
может сделать. Важно одно — та самая состра­
дательная любовь, которая одна может изменить 
всю судьбу их. Св. прав. Иоанн Кронштадтский 
не мог физически прочитывать все поминальные 
записки, которые ему передавали корзинами, 
эти многотысячные помянники. Что он делал? Он 
опускался на колени и клал руки на эти корзины 
с просфорами и с записками. И пребывал так 
в течение десяти-пятнадцати минут. Безгласная 
молитва, не знаю, какую уж он возносил? И все 
исполнялось, как будто он сам прочитал. Но для 
этого нужно исполниться такой любвеобильнос­
ти, как сказано у пророка Исайи: «ты еще не 
кончишь прошения, как уже получишь ответ......
Вот какую надо иметь любовь нам, молитвенни­
кам, благословенным Богом... Тогда мы поистине 
как за свою душу будем молиться. И особенно о 
страждущих и особенно о болящих, особенно о 

тех у кого какие-то скорбные состояния. Почему я 
говорил уже относительно отца Алексея Мечева. 
Храмов много в Москве, он служит, но не на что 
существовать, обеспечивать семью. От безысход­
ности поехал к отцу Иоанну Кронштадтскому. 
Приехал к нему, а тот говорит:

— «А ты — молись».
— «А я молюсь».
— «Нет, ты не так молись как ты молишься, а 

ты входи в нужды людей. Вот к тебе пришел чело­
век, ты узнай какая у него скорбь, да помолись 
как за свою душу, чтоб Господь его благословил. 
Увидел какого болящего — тоже за него молись, 
если воля Божия есть, он будет исцелен. Господь 
тебя на это послал. Ничего-ничего, иди-иди».

И вот через полгода храм не стал вмещать при­
ходящих. А прежде почти никого не было. Вот как 
стал он молиться. Тут самое главное... Мы ведь 
как привыкли: ты вынул коробку конфет, а я... 
понятно, должен... Но я так и быть выну частичку 
за тебя. Это не то, это — корысть. А нужно, чтоб 
было мое бескорыстное отношение....

Когда мне было десять лет отец звал меня 
«профессором». Но вот, видите, я до сих пор не 
профессор. И что? Я знаю, тут — другое. Я за это 
всегда благодарю Бога и всегда буду благодарить. 
Если что-то мне нужно, жизнеспасительно, — а 
я болван по натуре, ничего не умею, ничего не 
знаю, не просвещенный, не ученый — но я знаю 
Того, в ком источник всякой мудрости, благодат­
ной мудрости, исходящей свыше, Я только говорю 
Ему: «Господи, вразуми меня, руководи мной, 
если Тебе угодно — вот, пожалуйста». И тогда 
я начинаю говорить то, что еще пять минут я не 
знал, с какого края начать. Это не сказки. Меня 
прислали на тринадцатом или на четырнадцатом 
году лагерных похождений в каторжный лагерь 
— последнее мое местоприбывание в лагерях. 
Сижу я в карцере. Ну, трехнедельный каран­
тин, чтоб проверить, с чем я пришел на новое 
место? Может быть, заразу какую-нибудь принес. 
Прошло дней семь, обход делается. Спрашивают 
нас — врач или фельдшер — кто на что жалу­
ется. И между прочим говорят: «У нас несчастье 
какое в лагере — брюшной тиф». Шесть человек 
врачей, майор медицинской службы — началь­
ник санчасти, бывшие в лагере, — никто не 
был знаком с эпидимиологией, с эпидемиями, не 
знал специфики брюшняка. Посадили меня за 
Библию, я молюсь всегда, слава Богу, и я стал 
молиться, как быть в этой ситуации? И ответ был 
такой: «Ты — иди и говори». И я говорю врачам: 
«Я могу сказать». Прошло после этого два часа, 
приходит начальник санчасти, тот самый воен­
ный еще с одним врачом посмотреть на этого 



К 90-летию со дня рождения протоиерея Михаила Труханова. Неопубликованная беседа 1997 г. 143

типа, который вызвался говорить о 
болезни. Посмотрели и спрашивают: 
«А вы можете?» (Вздохнули). Я уже 
теперь тверд; у меня нет никакого 
сомнения, когда я знаю, что есть бла­
гословение Божие. «Могу». Тогда 
мне начальник санчасти и говорит: 
«Сегодня на закате солнца (а это было 
летнее время) будет демонстриро­
ваться фильм. Перед началом фильма 
тогда вы уж, пожалуйста, хоть десять 
минут, скажите об этом брюшняке, 
как остерегаться, что предпринимать, 
как быть». Говорю: «Пусть за мной 
кто-то придет, потому что я же не 
знаю, когда это будет». «Хорошо». 
Перед демонстрацией фильма за мной 
пришли. Я поднимаюсь на подмостки, 
где уже натянуто полотно экрана и 
начинаю говорить. Присутствует тут 
же шесть человек врачей и с ними 
начальник санчасти. Я говорю минут 
тридцать пять. Потом даже отвечал 
на какие-то вопросы. Когда все закон­
чилось, начальник санчасти говорит: 
«Знаете что, зайдемте в стационар. 
Сейчас вы возьмете какого-нибудь 
санитара и пойдете из карцера сюда. 
Тут я отведу вам место, где вы будете 
находиться». И по пути он мне гово­
рит: «Вот видите, какое несчастье, а у нас нет 
эпидеомологической лаборатории. Слушайте, вы 
могли бы организовать?»

— «Конечно», — говорю.
— «Что вам нужно для этого? Я завтра поеду в 

управление каторжных лагерей и оттуда привезу 
все, что вам нужно».

— «Что нужно?» И я как будто десять или 
двадцать лет находился на этом посту, отвечаю 
ему: «Агар-агар, травостат...». Он все записал. И 
тут же говорит: «Мы уже третий год существу­
ем, а у нас даже клинической лаборатории нет. 
Потому что никто из врачей не может ее вести. 
Вы могли бы?»

— «Конечно».
— «Так у меня в лагере есть все эти микроско­

пы, пробирки и все что нужно есть».
—• «Слава Богу»,— говорю.
— «Вы знаете что, вы здесь размещайтесь, 

идите к санитарам, заберите вещи, вот тут в этой 
палате и живите. А где вы будете размещать лабо­
раторию?»

Говорю: «Где у вас есть свободное помещение, 
изолированное совершенно, там и организуем 
свою эпидемстанцию».

Протоиерей Михаил Труханов (1990 е годы) 
Фото Т.П. Дурасова

С этого дня я официально стал числиться «вра- 
чом-эпидимеологом» и «заведующим клиничес­
кой лабораторией». И в скобках могу заметить, 
что после окончания срока — я освобождался из 
этого лагеря — мне дали прекрасную рекоменда­
цию. Написали, что я выполнял и то-то, и то-то, 
и, кроме того, было записано: «врач-бактерио­
лог» и «заведующий клинической лабораторией». 
Слышите! Вот перед Богом говорю, что я ни 
одного шага не делал ни в один медицинский инс­
титут, ни в одну медицинскую школу. Слышите! 
Но я знаю Того, Кто знает все. Если Он мне даст 
по благодати для того, чтобы это было жизнеспа­
сительно, — для меня ли, или для кого-то — вот 
тогда Господь дает знание. Такое знание, что 
никогда никто из тех, кто учился в институтах, 
академиях, с этими знаниями спорить не будет.

Я приведу еще одно доказательство в таком 
же духе. Речь пойдет о раке. Специалистов по 
этой болезни в лагере, где я находился, не было. 
К тому времени ко мне здесь относились уже с 
уважением: врачи обращаются с вопросами, я им 
отвечаю. Шесть человек врачей — толковых, один 
был фтизиатр, специалист по чахотке. Начальник 
санчасти сетовал, что люди болеют раком, а ни 



144 ПУБЛИКАЦИЯ ИСТОЧНИКОВ И МАТЕРИАЛОВ

одного специалиста по этой болезни нет. Был 
один профессор, знаток онкологии, но он брезгли­
во относился к делу просвещения здесь, в лагере: 
«Что я вам, вроде как дуракам, буду говорить, все 
равно ничего не поймете». И начальник напрямую 
мне предложил: «Не могли бы вы сказать на эту 
тему». Он уже знал наши способности и источник 
нашего знания. Я говорю: «Если что — давайте, 
только нужно как-то это организовать». Он: «Я 
все сделаю. Со всего лагеря — а там 20 отделе­
ний — съедутся врачи, и вы сделаете перед ними 
доклад». «Хорошо», — отвечаю.

Доклад сделан. Отвечаю на вопросы. Задает 
и наш профессор свой вопрос: «У меня может 
быть не совсем корректный вопрос к вам. Каким 
образом вы пользовались той литературой, кото­
рая вышла за последнее время по онкологии, в то 
время когда вы были не на свободе?» Выходит, 
я цитировал какие-то книги или ссылался на 
каких-то авторов в своей лекции. Я в душе-то 
только возблагодарил Бога, но мог ли я им ска­
зать, каким источником я пользовался. «Ну, 
знаете, — говорю, — это не касается существа 
доклада, а если есть вопросы по докладу, я еще 
буду отвечать. Я ушел от ответа, а что мне остава­
лось делать? (Улыбается)

И сегодня, особенно вам, молодым, я говорю 
твердо и ясно из собственного опыта: «Читайте 
Евангелие, вчитывайтесь в евангельский лик 
Христа Спасителя, еще более прочно учите 
наизусть, болваны, тексты евангельские, потому 
что они на всю жизнь пригодятся». Источник 
мудрости — слово Вышняго. Евангелие — вер­
шина Библии. Сам Христос говорит. Как у 
митрополита Вениамина Федченкова читаем: 
«Христос сказал — какие вопросы?» Чего вы 
еще мудрите: «А может ли это быть?» Да гадость 
такая, несмышленыш, кто ты такой? Пигмей. 
Тебе ли сомневаться, тебе ли задавать вопро­
сы нелепые: «Было или не было, а как могло 
такое быть?» «А как, скажите, можно пятью 
хлебушками накормить пять тысяч?». Только без­
умие, только невежество человеческое может 
задавать такой глупый вопрос. Против фактов 
не попрешь. Факты — вещь упрямая. Академик 
Иван Петрович Павлов — христианин до конца 
жизни — говорил: «Факты — вещь упрямая». 
Видите, сейчас экстрасенсы тоже исцеляют и эти 
люди, не верящие в Евангельский текст, гово­
рят: «Ваш Христос, Он, видимо, был таким, как 
эти экстрасенсы. Кого коснется рукой, тот исце­

ляется». Слышите, какая мерзость? Это опять 
вроде как «сила Вельзевулова» действует. Опять 
никак не могут принять этой Божественности, им 
страшно. Признать Божественность — значит, 
нужно самим как-то на колени встать перед этой 
Божественностью, а им не хочется, потому что 
дьявольщина, гордыня не любит кланяться.

Поэтому главное условие — смирение. Через 
смирение обретается благодать. А благодать учит 
нас, наставляет: когда, кому, что и о чем гово­
рить. Это какая радость, и думать-то не надо! Как 
хорошо! Прямо хорошо. Михаил, а?! Ну, прямо 
отлично.

Но только подумаешь: «Господи, Господи! 
Ну, а если я что-то знаю сам по себе»?! И тогда 
Господь уже не дает мне. «Ах, ты надеешься на 
себя, ну пользуйся своим знанием». И тогда я ока­
зываюсь по-настоящему невеждой. А когда я со 
смирением говорю: «Господи, да ничего я не знаю, 
я болван непросвещенный, если Ты соблагово­
лишь быть со мной — будь при устах моих». Тогда 
все Господь дает. Но опять... со смирением. Если 
я чуть-чуть вот так, то от меня это сразу отпадает, 
и я, действительно, являю перед вами образец 
болвана. Сами подумайте, мог ли я вот это в 
воспоминаниях подчеркнуть? НеР. Потому что 
никто бы не поверил. Сказал бы: «Ну, шарлатан». 
Но, позвольте, если хотите, у меня же документы 
есть, в конце концов. В условиях лагерных когда, 
the straf of Hve — «борьба за существование» была 
такая острая, что меня бы пинком выгнали, ни 
одного дня бы не дали просуществовать, если бы 
я в чем-то не соответствовал, был не тем, за кого 
они меня приняли. А тут как раз другое. Такое, 
что вот так! Все эти дипломированные врачи, 
кандидаты наук, они вынуждены были признавать 
это, потому что та мудрость, которую нам дает 
Господь, она всегда будет выше той мудрости, 
которую мы черпаем где-то в наших институтах 
и академиях.

Другая история. Я, священник, ни одного клас­
са семинарии не имел, конечно. Рукоположен 
сначала в сан, а потом уже по благословению 
патриарха Алексия I, иду в семинарию сдавать 
экзамены. За два дня я сдаю все по семинарии 
и за первый курс академии. Почему опять?! Вы 
думаете, что у меня какие-то таланты. Да если 
меня пропустить обычным порядком — с первого 
класса семинарии до последнего — я никогда бы 
ее не закончил. Ну, поверьте! Потому что вот у 
меня ни голоса, ни слуха, в музыке я не просто 

' Речь идет об опубликованных воспоминаниях «Первые сорок лет моей жизни», где все эти чудесные события автором не 
упоминаются.



К 90-летию со дня рождения протоиерея Михаила Труханова. Неопубликованная беседа 1997 г. 145

профан, я — никто. И если бы меня пропускали 
через классы пения или музыкальной грамоты, 
мне бы их не пройти. А Господь так сделал, зная, 
что этот болван ни на что не способен. Он ска­
жет: «Да Я его пропущу так, без учебы». Что я 
делал? В первый день я 13 предметов сдал при 
поступлении в семинарию. Я практически шел по 
кабинетам: в один — зайду, во второй — зайду, в 
третий зайду. Один вопрос отвечу, говорят: «Все 
— уходите, пятерка вам». Во второй день семь 
предметов я сдал. И когда я зашел в класс музы­
ки — я уже был священником, — они говорят: 
«Вы с прихода?» Отвечаю: «Да с прихода». «Пять 
вам». Они меня даже не стали спрашивать. Кто 
это сделал? Только Господь. А если бы они меня 
ковырнули, то не то чтобы двойку, я бы единицу 
не получил. Ветхий Завет сдаю последним. За сто­
лом сидит вся корпорация из шестнадцати препо­
давателей. Преподаватель Ветхого Завета задает 
вопрос: «Вот скажите, почему Моисей не вошел в 
землю обетованную?» Две минуты был ответ. Он 
говорит: «Вы все слышали его ответ, я ставлю ему 
пятерку». За две минуты я отчитался по Ветхому 
Завету за курс семинарии. После этого по набран­
ным балам меня перевели в академию. Что это 
такое? Это водительство Божие! Вот так Господь 
меня и водил по тюрьмам, лагерям и пересылкам, 
и поэтому я сейчас и ночью, и днем, всегда бла­
годарю Бога за все прожитое. Потому что это все 
— чудесное проявление милости Божией.

И последнее. Меня везут из Унженских лаге­
рей на Дальний Восток к Тихому океану, в бухту 
Ванина, там знаменитая станция наших военных 
подводных лодок. Я писал в книге, что, когда 
меня хотели сгноить в штрафном лагере, там 
меня Господь как раз прославил явно. Я вдруг 
делаюсь изобретателем. Я — болван из болванов! 
И вот будучи в Унженском лагере, со мной был 
такой случай. Там была вольнонаемная врач, 
муж у нее — какой-то крупный чекист в лагере, 
заместитель по политотделу, крупный партийный 
работник, какой-то там полковник, КГБ, конечно. 
Ему досталась секретно выпущенная книга для 
специалистов по атомной энергии. А он не мог 
в ней разобраться. Его жена, зная меня, сказала 
ему, что есть в лагере заключенный, у которого 
голова какая-то особенная. И они мне дали книгу, 
чтобы я прочитал и пересказал ее доходчиво. 
Врач мне передала, что муж ее хочет встретиться 
со мной — сам придет ко мне, чтобы я пересказал 
содержание книги понятным языком. Они при­
шли вдвоем, закрыли мы комнату, и я им расска­
зал суть этой атомной энергии.

Далее, нас этапируют. В Свердловске — это 
бывший Екатеринбург — в пересыльной тюрьме 

скопилось человек двести — 194, если быть точ­
ным. Братия самая разнокалиберная. Были там 
какие-то блатняки, но их не много, как всегда, 
главари главным образом. Основная же часть 
— кандидаты наук, инженеры, врачи, в общем 
интеллигенция. Пока ехали дорогой, я сказал, 
что читал интересную книжку недавно. Ребята: 
«Михаил Васильевич, расскажите нам». Я встал 
в камере у самой «кафедры». Кафедра какая? 
Вот дверь, в ней кормушка, которая открывается, 
когда нам что-то выдают. Там глазок над нею, в 
него надзиратели смотрят что мы делаем. Каждые 
два часа они меняются. Тут же параша — вот эта 
«кафедра». Я встал здесь, передо мной трехэтаж­
ные нары и стал говорить о содержании книги по 
атомной энергии. Говорил час или немножко с 
хвостиком об этой атомной энергии почему она 
имеет такую разрушительную силу. Со школьных 
и институтских лет у меня остались в голове эти 
структурные формулы. Я хорошо представляю 
себе атомное ядро, как оно устроено, что такое 
атомный вес, таблицу Менделеева я достаточно 
хорошо знал, по крайней мере, в то время.

Я говорил. Форточка за спиной открывалась и 
закрывалась, я на нее не обращал внимания. Но, 
видимо, где-то было записано в моем кондуите, 
что это специалист по атомной энергии. Меня 
пригнали в Свердловск, когда я уже 7 лет про­
сидел в Унженском лагере. У меня первый срок 
был 8 лет по Особому совещанию. И вот когда 
я просидел 12 лет, мне «шьют» такую статью: 
«Руководитель какой-то атомной банды, которая 
решила сбросить атомную бомбу на Кремль». 
Это сейчас звучит как анекдот, но знайте, что 
тогда это было самым серьезным обвинением. 
Начальник следственного отдела меня допра­
шивает: «Признавайся, гад, кто у тебя сообщ­
ники? Нам известно, что ты еще в 1947 году (а 
это — 1953 г.) этим занимался». Я говорю: «Да 
нет. Во-первых я над Кремлем никогда никакую 
бомбу не могу бросить, потому что я — христи­
анин, а там древнейшие святыни наши, как же 
я буду бросать. Как христианин я даже муху не 
могу убить, а стараюсь только ее отогнать, а там 
же — люди».


