
НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

Н. М. Пашаева

Кирилло-мефодиевское наследие
и проблема русского перевода богослужения1

Опасности подстерегали кирилло-мефодиев- 
Оское наследие — церковно-славянский язык, 
богослужение и азбуку — начиная с IX века 

мы помним трагические страницы жития св. Мефо­
дия. В средние века в Чехии утвердилось католиче­
ское латинское богослужение, последним оплотом 
славянского церковного языка был Сазавский мо­
настырь, однако и там оно удержалось только до 
конца XI в. В Хорватии еще долго сохранялось кое 
где богослужение по глаголическим книгам, но и 
оно исчезло, если не ошибаюсь, к концу XVIII в.

Зато твердо держались православия и кирил- 
ло-мефодиевской традиции сербы, болгары (под 
турецким игом!) и, разумеется, Русь. Притом не 
только Северная и Южная, но и ее самые запад­
ные окраины, и среди них едва ли не самая траги­
ческая — Галичина. Навязать подчинение все­
мирной власти папы в Галичине удалось только с 
помощью унии, т.е. с сохранением кирилло мефо- 
диевского языка и обряда богослужения. Недаром 
О.А. Мончаловский сообщал, что во всех трех га­
лицких епархиях богослужение совершалось в 
значительном большинстве церквей по книгам, 
изданным в России, или по львовским изданиям 
времен православия, и Галицкий митрополит кон­
ца XIX в. Сильвестр Сембратович, ярый сторон­
ник католицизма, при посещении церквей своей 
епархии собственноручно вырывал из церковных 
книг заглавные листы, чтобы нельзя было узнать, 
где они изданы2.

Галицким будителям XIX в. приходилось за­
щищать кирилло мефодиевское наследие. В пред­
дверии национального возрождения в Галичине в 
начале 30 х годов XIX в. при записи народных Га­

лицких песен польские ученые этнографы пользо­
вались латиницей. Но когда ею воспользовался 
смео лодой галицкий будитель И. Лозинский, издав­
ший в 1835 г. латиницей свою этнографическую 
работу «Русская свадьба», а за год до этого помес­
тивший в львовской газете статью «О введении 
польского алфавита в русскую письменность», 
это вызвало негодование со стороны остальных 
галицких будителей, а лидер галицкого нацио­
нального возрождения М. Шашкевич опублико­
вал в Перемышле брошюру «Азбука и абецадло», 
где указал на неосновательность, неприемле­
мость и прямую вредность предложения Лозин­
ского, который в итоге вынужден был отказался 
от своей идеи3.

В конце 50-х годов XIX в. австрийская админи­
страция с подачи губернатора Галичины польского 
графа Агенора Голуховского попыталась почти си­
лой ввести в Галичине латиницу, но дружный от­
пор тогдашних галицких ученых, прежде всего 
Я.Ф. Головацкого, сорвал эти планы. Заметим по­
путно, что в 1852 г. в Вене Драган Цанков — бол­
гарский буржуазно либеральный деятель, стояв­
ший позднее во главе движения, стремившегося 
навязать Болгарии унию, — и его брат Антон изда­
ли на немецком языке болгарскую грамматику, где 
все болгарские тексты были отпечатаны латини­
цей. В среде болгарских будителей это вызвало от­
торжение и осталось лишь единичным эпизодом.

Как известно, в XIX в. в России встал вопрос о 
переводе на русский язык Библии, ив 1876 г. был 
опубликован одобренный Синодом русский пере­
вод Священного Писания (Ветхого и Нового Заве­
та), так называемый синодальный перевод, кото­

1 Доклад, прочитанный на XIII Международном коллоквиуме славистов во Львове 20 мая 2004 г. 
2Пашаева Н.М. Очерки истории русского движения в Галичине XIX—XX вв. М., 2001. С. 97. 
2Там же. С. 18.



104 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

рый переиздавался затем множество раз и кото­
рым мы пользуемся доныне, однако Русская Пра­
вославная Церковь признает его пригодность 
только для домашнего чтения. Языком богослуже­
ния по-прежнему осталось кирилло-мефодиев- 
ское наследие — церковно славянский перевод, 
как считают, гораздо более близкий к греческим 
подлинникам Библии.

Новая опасность подстерегала кирилло-мефо- 
диевское наследие с начала XX в. В трудные для 
нашей Церкви годы на волне подготовки к церков­
ной реформе в ожидании собора встал вопрос и о 
языке богослужения, причем часть высшего духо­
венства допускала и даже считала желательным 
перевод богослужения на современный русский 
язык. На соборе 1917—1918 гг. этот вопрос под­
нимался, однако никакого решения собор по нему 
не принял. А дальше — годы церковной смуты 
при советской власти, живоцерковники, ею под­
держиваемые, и попытка их ввести богослужение 
на русском языке. Однако прихожане не приняли 
это новшество, и оно было ликвидировано доста­
точно быстро. Казалось, что вопрос решился сам 
собой... Однако в действительности произошло не 
совсем так.

Наступил переломный 1988 г. — год 1000-летия 
крещения Руси, когда в СССР был положен конец 
атеистическому игу. Церкви начали возвращать ве­
рующим. В Москве первым был храм в Зеленогра­
де, возвращенный в руинах в августе 1988 г. Осо­
бенно бурно процесс возвращения шел в первой по­
ловине 90-х годов. Мне, историку, москвоведу, 
пришлось быть свидетельницей этого удивительно­
го явления в нашей жизни. И те наблюдения и сооб­
ражения, о которых я скажу ниже, базируются ис­
ключительно на московском материале.

Вначале никто не мог поверить, что удастся 
возродить почти все сохранившиеся московские 
храмы — либо большей частью их развалины, ли­
бо здания, в которых храм почти невозможно бы­
ло узнать. Но тогдашний патриарх Пимен решил, 
что Русская Православная Церковь берет все хра­
мы в том виде, как они есть (это приблизительно 
половина всех существовавших до революции). И 
на протяжении следующих полутора десятилетий 
совершалось настоящее чудо. Были не только вос­
становлены, казалось бы, навсегда потерянные 
храмы, но во второй половине этого периода нача­

лось бурное строительство новых, продолжающе­
еся по сей день. К концу 2003 г. в Москве богослу­
жение совершалось в 480 храмах и 65 часовнях4. 
Из них я побывала, а часто и много раз, более чем 
в 200-х, воочию порой наблюдая процесс их «вос­
стания из пепла». Общины во главе с настоятелем 
начинали свою работу с нуля. Среди этих «восста­
вавших из пепла» было и несколько храмов, на­
стоятелями которых являлись ученики о. Алек­
сандра Меня. Именно среди них и возродилась, 
казалось бы, заглохшая идея богослужения на 
русском языке. Явочным порядком какие-то эле­
менты богослужения проходили по-русски. Это 
была составная часть того процесса внутри нашей 
Церкви, который его противники назвали неооб­
новленчеством. Наиболее активным среди его де­
ятелей был и остается доныне о. Георгий Кочет­
ков, глава основанного им реформаторского брат­
ства «Сретение», ректор Свято-Филаретовского 
православно христианского института, перевод­
чик и издатель переводов богослужебных текстов 
на русский язык. Деятельность о. Георгия отнюдь 
не вызывает сочувствия в Московской Патриар­
хии (иногда кажется, что и он в этом не нуждает­
ся). Но он остается в рамках Церкви, «своего» 
храма сейчас (май 2004 г.) у него нет, в помеще­
нии братства есть часовня, где бывают богослу­
жения на русском языке, которые возможно со­
вершать, не имея алтаря и престола.

Литература по проблеме перевода богослуже­
ния на русский язык, вышедшая в последние пол­
тора десятилетия, исчисляется отнюдь не едини­
цами. Публикации Г. Кочеткова и его единомыш­
ленников, среди которых три сборника «Язык 
Церкви»5, резкая отповедь их оппонентов из числа 
сторонников сохранения православной традиции 
богослужения в сборнике, выпущенном Сретен­
ским монастырем под редакцией архимандрита 
Тихона (Шевкунова) «Богослужебный язык Русс­
кой Церкви. История. Попытки реформации»6, 
статьи в газетах и журналах, в том числе научные 
(например, в журнале «Славяноведение») и т.д.

В заключение этого короткого обзора я хочу 
поделиться собственным видением проблемы, от­
нюдь не претендуя на оригинальность. Причем 
повторю, материалом послужило только виден­
ное в московских церквах. Безусловно, и сторон­
ники, и противники богослужения на русском 

“Обращение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II... на Епархиальном собрании 23 декабря 2003 года / / 
Церковный вести. 2004. № 1—2. С. 15.

5Язык Церкви. Вып. 1—3. М., 1997—2004.
6Богослужебный язык Русской Церкви. История. Попытки реформации. М., 1999. С. 411.



Н. М. Пашаева. Кирилло-мефодиевское наследие и проблема русского перевода богослужения 105

языке согласны в том, что богослужение должно 
быть понятным молящимся. Но все же нужно по­
мнить, что церковно-славянский язык очень бли­
зок к своему «потомку», литературному русскому 
языку, а к языку Пушкина он, пожалуй, еще бли­
же. Человек, постоянно посещающий церковные 
службы, при хорошей дикции и достаточной 
громкости голосов священника, диакона, чтеца, 
значительную часть богослужения понимает. В 
основном за перевод стоят неофиты, и знамена­
тельно, что, кажется, ни одна из 45 «намолен­
ных» приходских церквей, сохранившихся в пре­
делах Москвы с атеистических времен, пробле­
мами перевода не «болела», и в них не делается 
попыток нарушить традиционное богослужение. 
Неофиты верят, что едва богослужение будет пе­
реведено на современный, оно сразу же станет 
вполне понятным. Думается, это заблуждение, 
они и по русски поймут сразу не много. Недаром 
покойный акад. Дмитрий Сергеевич Лихачев пи­
сал, что «непонятность» богослужения заключа­
ется не только в языке. По-настоящему непонят­
но богослужение для тех, кто не знает основ пра­
вославного учения. Именно с учением Церкви 
должен познакомиться человек, желающий посе­
щать церковь, а «непонятность» языка — дело 
второстепенное7.

Порой защитников славянского богослуже­
ния упрекают за то, что они ратуют прежде всего 
за красоту. Действительно, едва ли сейчас най­
дутся таланты, равные солунским братьям и их 
продолжателям, на протяжении веков создавшим 
не просто перевод с греческого языка собрания 
молитв и обрядов, а оставившим нам и сохранен­
ный нашей православной Церковью годовой круг 
славянского богослужения, уникальный памят­
ник древней славянской культуры, литературы, 
языка, доступный молящимся русского право­
славного храма. Отнять это? Прельстить якобы 
легкостью понимания, в сущности поверхностно­
го, ибо в славянском варианте содержится порой 
глубина, непереводимая современным русским 
языком. (Об этом, например, писала в своей ста­
тье А.А. Плетнева.8) Тем, кто не хочет прилагать 
каких-то усилий для понимания славянского тек­
ста, с русским будет не легче. Молиться, конеч­

но, будут, но не уйдет ли кто-то в протестантскую 
секту — там ведь еще проще!

В православном менталитете существует по­
нятие «намоленный храм». Но ведь наше традици­
онное богослужение тоже «намоленное», причем 
в общем-то на протяжении более 1100 лет!9 
Сколько не говорят о прерванной в эпоху атеизма 
традиции, полностью прервана она не была. Да и 
на протяжении последних лет она возрождается. 
Так переучиваться? Мирянам не узнавать того, 
что произносится, поется и читается, священни­
кам опять, как новичкам, вернуться к служению 
«по книжке»?

У нас в разных городах России каждый год 
празднуются торжественно дни славянской пись­
менности. В Москве к памятнику свв. Кириллу и 
Мефодию собирается много народа. И действи­
тельно, наша азбука, к счастью, еще доходит до 
наших сограждан. Но, к сожалению, знание цер­
ковно-славянского языка в массе утеряно, и услы­
шать его можно только в церквах. Именно там 
звучит еще почти не измененное великое слово 
Кирилла и Мефодия и их продолжателей, сохра­
няется кирилло-мефодиевское наследие. Сейчас в 
церковь приводят много детей, слышащих этот 
язык с младенчества как живой. А ведь язык луч­
ше всего запоминается с ранних лет. Отнять у них 
это? Но не оторванностью ли от древних истоков 
нашей русской культуры частично объясняется 
та бедность современного языка, которую мы сей­
час наблюдаем у молодежи?

Думается, в попытках внедрить в богослуже­
ние современный русский или «осовремененный» 
церковно-славянский язык можно увидеть своеоб­
разную попытку ликвидации кирилло-мефодиев- 
ского наследия. Горячо спорят, можно это или 
нельзя. А может быть, не осуждая и не поощряя, 
спросить — а очень ли это надо? Что делается и 
что нужно еще сделать, чтобы сам вопрос потерял 
свою актуальность?

Сейчас тексты богослужения широко издают­
ся, их может за весьма доступную цену приобре­
сти каждый верующий, причем, например, в не­
которых изданиях текста всенощной и литургии 
внизу каждой страницы даются переводы непо­
нятных слов. Неоднократно издавались текст бо­

1 Лихачев Д.С. Русский язык в богослужении и в богословской мысли / / Богослужебный язык... С. 276.
‘Плетнева А.А. К проблеме перевода богослужебных текстов на русский язык / / Журнал Московской Патриархии. 1994. 

№ 2; То же: Язык Церкви. Вып. 2. М., 1997. С. 98—107.
'Хотя филологам известно, что «в современном богослужении осталось не так много текстов, которые восходят непосредст­

венно к Кириллу и Мефодию» (Плетнева А.А. Указ. соч. С. 101), однако годовой круг православного богослужения на церков­
но-славянском языке, сохраненный нам Русской Православной Церковью, думается, составляет в целом неотъемлемую часть на­
следия солунских братьев.



106 НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

гослужения Страстной седмицы, причем одно из 
последних издание вышло в виде отдельных тет­
радей — каждый день Страстной недели — от­
дельная тетрадь. И многие на богослужения при­
ходят с этими тетрадками. То же стало обычным 
и на каноне Андрея Критского в первую неделю 
Великого поста. До революции были издания бо­
гослужебных текстов с параллельным русским 
переводом, но сейчас это невозможно — горячие 
головы попробуют служить по этим неопробиро- 
ванным Церковью переводам, а то и по подстроч­
никам. Много говорится о непонимании Еванге­
лия, которое читается на богослужениях. Но сей­
час в любой московской церкви можно 
приобрести издаваемый ежегодно Патриархией 
Православный календарь с указаниями на каж­
дый конкретный день, что должно читаться 
(Евангелие, Послания, Деяния). Боишься не ус­
лышать или недопонять ■— прочитай заранее — 
Новый Завет в русском переводе есть едва ли не 
в каждом доме. К тому же на воскресной пропове­
ди священник почти всегда напоминает прочи­
танное Евангелие и на его основании строит про­
поведь. В воскресных школах, на лекциях есть 

возможность (и она используется во многих хра­
мах) разъяснять богослужение. Порой чтецы чи­
тают очень быстро, и понятность церковно-сла­
вянских текстов во многом зависит от того, как 
их читают. И надо ли чтецам торопиться при их 
чтении? Конечно, истовое, а не «как пономарь» 
чтение ненамного удлинит службу. Но, может 
быть, батюшкам лучше не требовать от прихожан 
«отстоять» всю службу — пусть кто не может, 
придет с опозданием, зато услышит, как удиви­
тельно звучит спокойно прочитанное кирилло- 
мефодиевское наследие.

Нам сейчас, как мне думается, предстоит спа­
сать кирилло-мефодиевскую традицию в том ви­
де, как она досталась нам от 70 лет, скажем 
прямо, непрерывного подвига и духовенства, и 
мирян — участников богослужения в перепол­
ненных храмах (которых было так мало даже в 
Москве). Не растерять то, что было накоплено в 
этом духовном подвиге, когда честные граждане 
открыто шли наперекор неправой идеологии аг­
рессивно-атеистического государства, его наси­
лию над душами.


